
  

  Πρακτικά Συνεδρίων

    (2024)

   Ο Ψυχρός Πόλεμος στην τέχνη, την ιστορία και την εκπαίδευση (10 Δεκεμβρίου 2021)

  

 

  

  Η τριακοστή έκθεση του Συμβουλίου της
Ευρώπης με τίτλο «Επιθυμία για ελευθερία: Η
τέχνη στην Ευρώπη μετά το 1945» (Βερολίνο,
Γερμανικό Ιστορικό Μουσείο, 2012) 

  Λευτέρης Σπύρου   

  doi: 10.12681/praktika.6871 

 

  

  

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 07/02/2026 17:18:39



Ψ
ηφ

ια
κή

 Β
ιβ

λι
οθ

ήκ
η

Ο Ψυχρός Πόλεμος  
στην τέχνη, την ιστορία  
και την εκπαίδευση

Δ Ι Α Δ Ι Κ ΤΥΑ Κ Η  Η Μ Ε Ρ Ι Δ Α

10 Δεκεμβρίου 2021



Ο Ψυχρός Πόλεμος στην τέχνη, την ιστορία και την εκπαίδευση  
(10 Δεκεμβρίου 2021)

Επιστημονική επιμέλεια: Αλέξανδρος Τενεκετζής, Άγγελος Παληκίδης
Επιστημονική σύμπραξη: Εργαστήριο Τεχνολογίας, Έρευνας & Εφαρμογών στην Εκπαίδευση, 
Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης

Λευτέρης Σπύρου
Η τριακοστή έκθεση του Συμβουλίου της Ευρώπης με τίτλο  
«Επιθυμία για ελευθερία: Η τέχνη στην Ευρώπη μετά το 1945»  
(Βερολίνο, Γερμανικό Ιστορικό Μουσείο, 2012)  

https://doi.org/10.12681/praktika.6871

© Ψηφιακή Βιβλιοθήκη ΚΕΑΕ 2024

ΨΗΦΙΑΚΌΣ ΣΥΝΕΚΔΌΤΗΣ 

Εθνικό Κέντρο Τεκμηρίωσης  
(https://eproceedings.epublishing.ekt.gr/index.php/praktika) 

ΕΠΙΜΈΛΕΙΑ ΚΕΙΜΈΝΩΝ 
Πελαγία Μαρκέτου
ΓΡΑΦΙΣΤΙΚΉ ΕΠΙΜΈΛΕΙΑ ΣΕΙΡΆΣ  
& ΣΧΕΔΙΑΣΜΌΣ ΕΞΩΦΎΛΛΟΥ  
Εύη Καλογεροπούλου
ΨΗΦΙΑΚΉ ΕΚΔΟΤΙΚΉ ΥΠΟΔΟΜΉ  
Γιώργος Ρεγκούκος
ΣΥΝΤΟΝΙΣΜΌΣ ΕΚΔΟΣΗΣ  
Αθηνά Μποζίκα

Επιστημονική Επιτροπή Ψηφιακής Βιβλιοθήκης ΚΕΑΕ

Άντα Διάλλα Καθηγήτρια Νεότερης και Σύγχρονης Ευρωπαϊκής Ιστορίας,  
Τμήμα Θεωρίας και Ιστορίας της Τέχνης, Ανώτατη Σχολή Καλών Τεχνών
Θεόδωρος Αραμπατζής Καθηγητής Ιστορίας και Φιλοσοφίας της Επιστήμης,  
Τμήμα Ιστορίας και Φιλοσοφίας της Επιστήμης, Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών 

Ελένη Γούστη-Σταμπόγλη Ιστορικός, Εκδότρια
Καλλιρρόη Λινάρδου Επίκουρη Καθηγήτρια Ιστορίας της Τέχνης του Βυζαντίου και του Δυτικού 
Μεσαίωνα, Τμήμα Θεωρίας και Ιστορίας της Τέχνης, Ανώτατη Σχολή Καλών Τεχνών
Μυρτώ Μαλούτα Επίκουρη Καθηγήτρια Ελληνικής Παπυρολογίας,  
Τμήμα Αρχειονομίας, Βιβλιοθηκονομίας και Μουσειολογίας, Ιόνιο Πανεπιστήμιο

ISΒN 978-618-86496-5-1
www.rchumanities.gr

Η διαδικτυακή ημερίδα «Ο Ψυχρός Πόλεμος στην τέχνη, την ιστορία και την εκπαίδευση» πραγματοποιήθηκε στο πλαίσιο  
του ερευνητικού προγράμματος «Η μνήμη του Υπαρκτού Σοσιαλισμού στη Γερμανία 30 χρόνια μετά: Η πολιτική εκθέσεων  
του Γερμανικού Ιστορικού Μουσείου και η διαχείριση των δημόσιων μνημείων της πρώην Ανατολικής Γερμανίας»  
του Αλέξανδρου Τενεκετζή, που χρηματοδοτήθηκε από το Κέντρο Έρευνας για τις Ανθρωπιστικές Επιστήμες (ΚΕΑΕ) για το έτος 2021.

Το συνοδευτικό υλικό του κειμένου βρίσκεται στην Ψηφιακή Βιβλιοθήκη  
του Κέντρου Έρευνας για τις Ανθρωπιστικές Επιστήμες, στη σειρά Πρακτικά Συνεδρίων



1ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Η τριακοστή έκθεση του Συμβουλίου της Ευρώπης 
με τίτλο «Επιθυμία για ελευθερία: Η τέχνη  
στην Ευρώπη μετά το 1945»  
(Βερολίνο, Γερμανικό Ιστορικό Μουσείο, 2012)

Λευτέρης Σπύρου

Οι μεταπολεμικές θεσμικές παρεμβάσεις για τη δημιουργία 
της ενωμένης Ευρώπης και ο ρόλος του Συμβουλίου  
της Ευρώπης

Το τέλος του Δεύτερου Παγκόσμιου Πολέμου σηματοδότησε, μεταξύ άλλων, την 
έναρξη μιας ευρύτερης προσπάθειας δυτικοευρωπαίων πολιτικών και διανοουμέ-
νων να προωθήσουν με τρόπο πιο συστηματικό το σχέδιο για μια ενωμένη Ευρώ
πη κυρίως μέσα από τη συγκρότηση κοινών θεσμικών οργάνων. Στις 5 Μαΐου του 
1949 ιδρύθηκε το Συμβούλιο της Ευρώπης (Council of Europe), ενώ σχεδόν έναν 
χρόνο αργότερα, στις 9 Μαΐου του 1950, ο γάλλος υπουργός εξωτερικών Ρομπέρ 
Σουμάν παρουσίασε την πρότασή του για τη δημιουργία μιας Ευρωπαϊκής Κοινό-
τητας Άνθρακα και Χάλυβα, η οποία εντέλει ιδρύθηκε επίσημα στις 18 Απριλίου 
του 1951. Μερικά χρόνια αργότερα, στις 25 Μαρτίου του 1957, υπογράφηκε στη 
Ρώμη η Συνθήκη περί Ιδρύσεως της Ευρωπαϊκής Οικονομικής Κοινότητας (ΕΟΚ), 
με στόχο τη δημιουργία μιας κοινής αγοράς και κατ’ επέκταση την ελεύθερη κυ-
κλοφορία εμπορευμάτων, προσώπων, υπηρεσιών και κεφαλαίων στα κράτη-μέλη. 

Παράλληλα με τις θεσμικές αυτές διεργασίες, στη δυτικοευρωπαϊκή δημόσια 
σφαίρα είχαν πυκνώσει και οι συζητήσεις γύρω από το περιεχόμενο της ιδέας 
της Ευρώπης. Αρκετοί διανοούμενοι στράφηκαν προς την ιστορία με σκοπό να 
βρεθούν οι ρίζες του ευρωπαϊκού πολιτισμού και να αναδειχτούν οι κοινές πνευ-
ματικές αξίες και το κοινό πολιτιστικό παρελθόν των ευρωπαϊκών κρατών. Οι πα-
ραδόσεις, λόγου χάρη, του Λυσιέν Φέβρ στο Κολέγιο της Γαλλίας το 1944/1945, 
στο μόλις πρόσφατα απελευθερωμένο Παρίσι, είχαν τον εύγλωττο τίτλο «Ευρώ-
πη: Η γένεση ενός πολιτισμού».1 Λίγα χρόνια αργότερα, ο βρετανός ιστορικός Τζον 

1.	 Lucien Febvre, L’Europe: Genèse d’une civilisation. Cours professé au Collège de France en 1944-1945, επιμ. Thérèse 
Charmasson και Brigitte Mazon, πρόλογος Marc Ferro (Παρίσι: Librairie Académique Perrin, 1999). Βλ. επί-
σης Vittorio Dini, «Lucien Febvre and the Idea of Europe», στο Europe in Crisis: Intellectuals and the European 



2ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

Μπολ, καθηγητής στο νεοϊδρυθέν Κολέγιο της Ευρώπης στην Μπρυζ, εξέδωσε το 
βιβλίο The Unity of European History: Political and Cultural Survey (Η ενότητα της ευ-
ρωπαϊκής ιστορίας: Πολιτική και πολιτισμική έρευνα), τονίζοντας στην εισαγωγή 
ότι είχε θέσει ως σκοπό του να παρουσιάσει την ενότητα και την εξέλιξη των μεγά-
λων κοσμοπολίτικων παραδόσεων της Ευρώπης, να συσχετίσει τα οικονομικά και 
πολιτιστικά επιτεύγματα με το πολιτικό υπόβαθρο και να «τοποθετήσει τις μυθο-
λογίες του σημερινού εθνικισμού στη σωστή τους θέση».2 

Υπό αυτό το πρίσμα, η πολιτισμική ενότητα των ευρωπαϊκών κρατών θεω-
ρήθηκε βασική προϋπόθεση για την ευρωπαϊκή ενοποίηση και η καταλληλότε-
ρη απάντηση στους πολιτικούς και εθνικούς ανταγωνισμούς που είχαν οδηγήσει 
την Ευρώπη στον ολέθριο Δεύτερο Παγκόσμιο Πόλεμο. Ο ελβετός συγγραφέας και 
διανοούμενος Ντενί ντε Ρουζμόν, ένας από τους πιο ένθερμους υποστηρικτές της 
ευρωπαϊκής ολοκλήρωσης στα πρότυπα μιας ομοσπονδίας κρατών, το 1957 συνό-
ψιζε τις παραπάνω αντιλήψεις ως εξής: 

Αρκεί μόνο να απομακρυνθούμε από την Ευρώπη, προς οποιαδήποτε κατεύ-
θυνση, για να συνειδητοποιήσουμε την πραγματικότητα της πολιτισμικής μας 
ενότητας. Στις Ηνωμένες Πολιτείες ήδη, στη Σοβιετική Ένωση αναμφισβήτη-
τα και στην Ασία πέρα από κάθε αμφιβολία, Γάλλοι και Έλληνες, Άγγλοι και 
Ελβετοί, Σουηδοί και Καστιλιάνοι θεωρούνται Ευρωπαίοι. Πρέπει να υπάρχει 
κάποιος λόγος για αυτό και εξετάζοντάς το από όλες τις πλευρές, δεν βλέπω 
καλύτερο επιχείρημα από τη φημισμένη ενότητα του πολιτισμού μας, που τό-
σο εύκολα ξεφεύγει από τους ορισμούς μας, αλλά είναι τόσο δύσκολο να την 
αποκρύψεις από τους άλλους λαούς.3

Το παραπάνω απόσπασμα προέρχεται από την εισαγωγή του Ρουζμόν στο 
βιβλίο του Μαξ Μπέλοφ Europe and the Europeans, στο οποίο ο συγγραφέας πα
ρουσίασε τα συμπεράσματα δύο επιστημονικών συναντήσεων που διοργανώθη-
καν υπό την αιγίδα του Συμβουλίου της Ευρώπης στις αρχές της δεκαετίας του 
1950, όπου ιστορικοί και διανοούμενοι συζήτησαν το θέμα της ενωμένης Ευρώπης. 

Το Συμβούλιο της Ευρώπης αναδείχτηκε από τη δεκαετία του 1950 ως ο ση-
μαντικότερος υπερεθνικός διακυβερνητικός οργανισμός, ο οποίος προσπάθησε 
συστηματικά να προωθήσει, μεταξύ άλλων, την ιδέα της ενωμένης Ευρώπης ανα-
δεικνύοντας το κοινό πολιτισμικό παρελθόν των ευρωπαϊκών κρατών. Χάρη στις 

Idea, 1917-1957, επιμ. Mark Hewitson και Matthew D’ Auria (Νέα Υόρκη και Οξφόρδη: Berghahn, 2012), 
271-284.

2.	 John Bowle, The Unity of European History: Political and Cultural Survey (Λονδίνο: Cape, 1948), 7.
3.	 Max Beloff, Europe and the European: An International Discussion, αναφορά κατά παραγγελία του Συμβου

λίου της Ευρώπης, εισαγωγή Denis de Rougemont (Λονδίνο: Chatto and Windus, 1957), xii.



3ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

πρωτοβουλίες του, τον Δεκέμβριο του 1954 τέθηκε προς υπογραφή στο Παρίσι η 
«Ευρωπαϊκή Πολιτιστική Σύμβαση», σύμφωνα με την οποία «κάθε συμβαλλόμενο 
μέλος πρέπει να λάβει τα κατάλληλα μέτρα για να διαφυλάξει και να ενθαρρύνει 
την ανάπτυξη της εθνικής συνεισφοράς του στην κοινή πολιτιστική κληρονομιά 
της Ευρώπης».4 Η συνθήκη αποτελεί την πρώτη επίσημη διακήρυξη ενός ευρω-
παϊκού θεσμού που αφορούσε τον πολιτισμό και το πρώτο επίσημο έγγραφο στο 
οποίο χρησιμοποιήθηκε ο όρος «κοινή ευρωπαϊκή πολιτιστική κληρονομιά».5

Μόλις λίγες ημέρες νωρίτερα, είχε εγκαινιαστεί στο Palais des Beaux-Arts στις 
Βρυξέλλες η έκθεση «Η Ουμανιστική Ευρώπη», η οποία τελούσε υπό την αιγίδα 
του Συμβουλίου της Ευρώπης και έμελλε να είναι η πρώτη από μια σειρά εκθέ
σεων οι οποίες, σύμφωνα με το σκεπτικό των αρμόδιων οργάνων του, θα παρου-
σίαζαν «τις σημαντικότερες εποχές του ευρωπαϊκού πολιτισμού» και θα έδειχναν 
«τον οικουμενικό χαρακτήρα του ευρωπαϊκού πνεύματος και την ενότητα της καλ-
λιτεχνικής του κληρονομιάς ανά τους αιώνες». Οι εκθέσεις θα απευθύνονταν όχι 
μόνο στο μορφωμένο κοινό, αλλά και στα ευρύτερα τμήματα του πληθυσμού, λει-
τουργώντας ως «πολύτιμη πηγή πνευματικής προπαγάνδας» με το να «διεγείρουν 
την ευρωπαϊκή συνείδηση χωρίς ταυτόχρονα να υποβάλλονται σε κριτική από πο-
λιτικές ή εθνικιστικές πλευρές».6 

Μετά την «Ουμανιστική Ευρώπη», ακολούθησαν άλλες πέντε εκθέσεις σε διά-
φορες δυτικοευρωπαϊκές πρωτεύουσες, στις οποίες παρουσιάστηκε μια επισκό-
πηση της ιστορίας της ευρωπαϊκής τέχνης μέχρι και τις αρχές του 20ού αιώνα, με 
τους εξής τίτλους: 

1. 	 «Ο θρίαμβος του μανιερισμού: Από τον Μιχαήλ Άγγελο στον Ελ Γκρέκο», 
Άμστερνταμ, Rijksmuseum, 1 Ιουλίου-2 Οκτωβρίου 1955·

2. 	 «Ο 17ος αιώνας στην Ευρώπη: Ρεαλισμός, κλασικισμός και μπαρόκ», Ρώμη, 
Palazzo delle Esposizioni, 1 Δεκεμβρίου 1956-31 Ιανουαρίου 1957·

3. 	 «Το ευρωπαϊκό ροκοκό: Τέχνη και πολιτισμός κατά τον 18ο αιώνα», Μόνα-
χο, Residenz, 15 Ιουνίου-15 Σεπτεμβρίου 1958·

4. 	 «Το ρομαντικό κίνημα», Λονδίνο, Tate Gallery και The Arts Council Gallery, 
10 Ιουλίου-27 Σεπτεμβρίου 1959·

4.	 Convention for the Protection of Human Rights and Fundamental Freedoms, Ρώμη 1950, επίσκεψη 19 Οκτω-
βρίου 2022, https://rm.coe.int/1680063765.

5.	 Oriane Calligaro, «From “European Cultural Heritage” to “Cultural Diversity”? The Changing Core Values of 
European Cultural Policy», Politique européenne, τχ. 45 (2014): 65.

6.	 Βλ. σχετικά Memorandum Presented by the Belgian Delegation in the Meeting of Art Specialists, Στρα-
σβούργο, 10-12 Σεπτεμβρίου 1953, Αρχεία Συμβουλίου της Ευρώπης, EXP/Cult/Art (53) 1.



4ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

5. 	 «Οι πηγές του 20ού αιώνα: Οι τέχνες στην Ευρώπη κατά την περίοδο 1884-
1914», Παρίσι, Musée National d’Art Moderne, 4 Νοεμβρίου 1960-23 Ιανουα-
ρίου 1961. 

Οι εκθέσεις αυτές ήταν το προϊόν μιας πρωτοφανούς για τα ευρωπαϊκά δεδο-
μένα διακρατικής συνεργασίας ανάμεσα σε επιφανείς ιστορικούς τέχνης, διευθυ-
ντές και επιμελητές μουσείων, ακαδημαϊκούς και άλλους διανοούμενους, όπως 
διαπιστώνουμε από τα ονόματα που συμμετέχουν στις οργανωτικές επιτροπές, 
αλλά και στους πλούσια εικονογραφημένους καταλόγους.7 Τα εκθέματα δεν περιο-
ρίζονταν μόνο σε πίνακες ζωγραφικής, γλυπτά και χαρακτικά, αλλά περιλάμβαναν 
και βιβλία, μετάλλια, διακοσμητικά αντικείμενα κ.λπ., σε μια προσπάθεια των δι-
οργανωτών να παρουσιάσουν μια όσο το δυνατόν πληρέστερη εικόνα του ευρω-
παϊκού πολιτισμού σε μια συγκεκριμένη ιστορική εποχή. Όπως παρατηρούσε ο 
Κένεθ Κλαρκ στο εισαγωγικό του κείμενο στον κατάλογο της έκθεσης «Το ρομα-
ντικό κίνημα», οι εκθέσεις του Συμβουλίου αποσκοπούσαν στο να δείξουν «πώς 
τα σημαντικότερα ευρωπαϊκά καλλιτεχνικά κινήματα, παρά τις εθνικές και θρη-
σκευτικές τους διαφορές, ήταν αλληλεξαρτώμενα και βοήθησαν να δημιουργηθεί 
ο ενιαίος πολιτισμός που τώρα γνωρίζουμε».8 Υπό αυτή την οπτική, οι τέχνες και 
ο πολιτισμός καλούνταν να δείξουν τον δρόμο για τη συγγραφή μιας διαφορετικής 
ευρωπαϊκής ιστορίας, βασισμένης στις κοινές πνευματικές και καλλιτεχνικές τά-
σεις, και όχι στους καταστροφικούς εθνικούς ανταγωνισμούς. Για τον λόγο αυτόν, 
άλλωστε, το Συμβούλιο της Ευρώπης επιχείρησε συστηματικά κατά την ίδια χρο-
νική περίοδο, μέσα από επιστημονικά συνέδρια, ημερίδες και εκδόσεις να προχω-
ρήσει στην αναθεώρηση των εθνικών εγχειριδίων ιστορίας που χρησιμοποιούνταν 
στη μέση εκπαίδευση των κρατών-μελών του και να εισαγάγει τη διδασκαλία της 
Ευρωπαϊκής Ιδέας στα εκπαιδευτικά τους συστήματα.9 

7.	 Ανάμεσά τους οι Αντρέ Σαστέλ, Ζαν Κασού, Κένεθ Κλαρκ, Έλις Γουοτερχάους, Έμπερχαρντ Χανφστένγκλ, 
Νικόλαους Πέβσνερ, Τζιούλιο Κάρλο Αργκάν, Μάριο Σάλμι, Λιονέλο Βεντούρι, Τσαρλς Στέρλινγκ, Άντονι 
Μπλαντ και άλλοι.

8.	 Kenneth Clark, «Introduction», στο The Romantic Movement: Fif th Exhibition to Celebrate the Tenth Anniver-
sary of the Council of Europe, κατάλογος έκθεσης των The Tate Gallery και The Arts Council Gallery, 10 Ιουλί-
ου-27 Σεπτεμβρίου 1959 (Λονδίνο: The Arts Council of Great Britain, 1959), 10.

9.	 Για τις πρωτοβουλίες του Συμβουλίου της Ευρώπης σχετικά με τη διδασκαλία της ευρωπαϊκής ιστορίας 
στη μέση εκπαίδευση, βλ. Council for Cultural Co-operation, Against Bias and Prejudice: The Council of Eu-
rope’s Work on History Teaching and History Textbooks (Στρασβούργο: Council for Cultural Co-operation, 
1995). Luigi Cajani, «History Teaching for the Unification of Europe: The Case of the Council of Europe», 
στο The Palgrave Handbook of State-Sponsored History af ter 1945, επιμ. Berber Bevernage και Nico Wouters 
(Λονδίνο: Palgrave Macmillan, 2018), 289-305. Βλ. επίσης Παναγιώτης Γ. Κιμουρτζής, «Μετασχηματισμοί 
στην Ευρώπη και μεταρρυθμίσεις στα εκπαιδευτικά συστήματα», στο Ιστορικά τραύματα και ευρωπαϊκή ιδέα: 
Από τη φρίκη των πολέμων και των ολοκληρωτισμών στο όραμα της ενοποίησης, επιμ. Γιώργος Κόκκινος, Έλλη 
Λεμονίδου, Παναγιώτης Κιμουρτζής και Σωτήρης Ντάλης (Αθήνα: Παπαζήσης, 2016), 407-500.



5ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

Μέχρι την πτώση του Τείχους του Βερολίνου το 1989 διοργανώθηκαν συνολι-
κά είκοσι εκθέσεις υπό την αιγίδα του Συμβουλίου της Ευρώπης, οι περισσότερες 
παρουσιάζοντας διάφορες καλλιτεχνικές περιόδους της ευρωπαϊκής ιστορίας της 
τέχνης, όπως για παράδειγμα η έκθεση για τη ρομανική τέχνη το 1961 (Βαρκελώ-
νη και Σαντιάγκο ντε Κομποστέλα), τη βυζαντινή τέχνη το 1964 (Αθήνα) ή τη γοτ-
θική τέχνη το 1968 (Παρίσι). Ορισμένες εκθέσεις, επίσης, επικεντρώθηκαν στην 
παρουσίαση προσωπικοτήτων που διαδραμάτισαν σημαντικό ρόλο στον καλλιτε-
χνικό χώρο, όπως λόγου χάρη ο Καρλομάγνος (Άαχεν, 1965), η βασίλισσα Χριστίνα 
της Σουηδίας (Στοκχόλμη, 1966) ή οι Μέδικοι (Φλωρεντία, 1980). Στόχος των διορ-
γανωτών ήταν να δείξουν, μεταξύ άλλων, τη συμβολή των κρατών-μελών του Συμ-
βουλίου της Ευρώπης στη διαμόρφωση του κοινού ευρωπαϊκού πολιτισμού και για 
τον λόγο αυτό δόθηκε προτεραιότητα στη διοργάνωση εκθέσεων από τις χώρες 
που είχαν πρόσφατα ενταχθεί στον διακυβερνητικό οργανισμό, όπως για παρά-
δειγμα η Μάλτα (με την έκθεση «Το Τάγμα του Αγίου Ιωάννη της Μάλτας», Βαλέτα, 
1970) και η Πορτογαλία («Οι πορτογαλικές ανακαλύψεις και η αναγεννησιακή Ευ-
ρώπη», Λισαβόνα, 1983).10 

Η έκθεση «Επιθυμία για ελευθερία: Η Τέχνη στην Ευρώπη  
μετά το 1945»

Η πλήρης κατάρρευση του ανατολικού συνασπισμού μετά την πτώση του Τείχους 
του Βερολίνου το 1989 είχε άμεσες επιπτώσεις και στη λειτουργία του Συμβουλίου 
της Ευρώπης, αφού αυξήθηκαν σημαντικά τα μέλη του με την προσχώρηση των χω-
ρών της Ανατολικής Ευρώπης (Ουγγαρία, Πολωνία, Βουλγαρία, Εσθονία, Λιθουανία, 
Σλοβενία, Τσεχία κ.λπ.). Ο θεσμός των καλλιτεχνικών εκθέσεων, ωστόσο, συνεχίστη-
κε κατά τις δεκαετίες του 1990 και του 2000, με τη διαφορά ότι τώρα η κάθε έκθεση 
διοργανωνόταν σε περισσότερες από μία ευρωπαϊκές πόλεις. Τα θέματα που επι-
λέγονταν εξακολουθούσαν συνήθως να προέρχονται από το απώτερο παρελθόν της 
ευρωπαϊκής ιστορίας: «Από τους Βίκινγκς στους Σταυροφόρους: Η Σκανδιναβία και η 
Ευρώπη, 800-1200» (Παρίσι, Βερολίνο και Κοπεγχάγη, 1992-1993), «Θεοί και ήρωες 
στην Εποχή του Χαλκού» (Κοπεγχάγη, Βόννη, Παρίσι και Αθήνα, 1998-1999), «Όθων 
ο Μέγας: Μαγδεμβούργο και Ευρώπη. Μέρος Ι» (Μαγδεμβούργο, 2001) και «Το κέ-
ντρο της Ευρώπης γύρω στο 1000 μ.Χ. Μέρος ΙΙ» (Βουδαπέστη, Βερολίνο, Μάνχαϊμ, 

10.	 Για τις εκθέσεις του Συμβουλίου της Ευρώπης, βλ. Council of Europe, Culture and Cultural Heritage, Cul-
ture, επίσκεψη 2 Νοεμβρίου 2022, https://www.coe.int/en/web/culture-and-heritage/past-exhibitions.



6ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

Πράγα και Μπρατισλάβα, 2000-2002), «Ο οικουμενικός Λεονάρντο» (Φλωρεντία, 
Λονδίνο, Οξφόρδη και Μιλάνο, 2006), «Η Αγία Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία του Γερμα-
νικού Έθνους, 962-1806» (Μαγδεμβούργο και Βερολίνο, 2006). Μοναδική εξαίρεση 
αποτέλεσε η εικοστή τρίτη κατά σειρά έκθεση, με τίτλο «Τέχνη και εξουσία στην Ευ-
ρώπη των δικτατόρων, 1930-1945»), η οποία εγκαινιάστηκε στη γκαλερί Hayward 
του Λονδίνου στις 26 Οκτωβρίου του 1995 και τον επόμενο χρόνο μεταφέρθηκε 
πρώτα στη Βαρκελώνη (Centre de Cultura Contemporania) κι έπειτα στο Βερολίνο 
(Γερμανικό Ιστορικό Μουσείο). Για πρώτη φορά μια έκθεση υπό την αιγίδα του Συμ-
βουλίου της Ευρώπης εκτεινόταν χρονικά μετά τη δεκαετία του 1920,11 δηλαδή αφο-
ρούσε μια περίοδο του σχετικά πρόσφατου ευρωπαϊκού παρελθόντος, οι μνήμες 
του οποίου εξακολουθούσαν να παραμένουν ζωντανές κατά τη δεκαετία του 1990. 
Σκοπός των διοργανωτών ήταν να παρουσιαστούν οι εικαστικές τέχνες και η αρχι-
τεκτονική στις χώρες με δικτατορικά καθεστώτα (Ιταλία, Γερμανία, Σοβιετική Ένω-
ση και Ισπανία), προκαλώντας έτσι τους επισκέπτες να σκεφτούν πάνω στη χρήση 
της τέχνης ως προπαγάνδας. Στις αίθουσες, όμως, εκτέθηκαν επίσης έργα των «μο-
ντέρνων» καλλιτεχνών, όπως για παράδειγμα των Μπέκμαν, Μπάρλαχ, Κόλβιτς, Μι-
ρό, Πικάσο κ.ά., γεγονός που υπογράμμιζε την πρωταρχική σημασία που είχε για τη 
δημοκρατία, η ελευθερία της τέχνης και της έκφρασης.12

Από αυτό εδώ ακριβώς το σημείο, τόσο χρονικά όσο και θεματικά, εκκινούσε 
και η τριακοστή και χρονικά τελευταία έκθεση του Συμβουλίου της Ευρώπης, η 
οποία είχε τον τίτλο «Verführung Freiheit: Kunst in Europa seit 1945» (Επιθυμία 
για ελευθερία: Η Τέχνη στην Ευρώπη μετά το 1945), και εγκαινιάστηκε στο Γερμα-
νικό Ιστορικό Μουσείο στις 17 Οκτωβρίου του 2012. Κατά τα δύο επόμενα χρόνια 
παρουσιάστηκε κατά σειρά στο Μιλάνο (Palazzo Reale), το Ταλίν (Eesti Kunsti-
museum, Kumu Kunstimuusem) και την Κρακοβία (Μουσείο Σύγχρονης Τέχνης, 
MOCAK),13 ενώ το ίδιο χρονικό διάστημα διοργανώθηκε και μια σειρά παράλληλων 
εκθέσεων σε διάφορες ευρωπαϊκές πόλεις, μεταξύ των οποίων και η Θεσσαλονίκη 
(Μακεδονικό Μουσείο Σύγχρονης Τέχνης),14 με τη διαφορά ότι εκεί δεν αναρτήθη-
καν τα έργα του Βερολίνου, αλλά τα εκθέματα προέρχονταν από την κατά τόπους 

11.	 Η έκθεση αποτελούσε συνέχεια της έκθεσης «Τάσεις της δεκαετίας του 1920» («Tendezen der Zwanziger 
Jahre»), που είχε διοργανωθεί υπό την αιγίδα του Συμβουλίου της Ευρώπης στο Βερολίνο το 1977. 

12.	 David Britt, επιμ., Art and Power: Europe under the Dictators 1930-1945, κατάλογος έκθεσης (Λονδίνο: The 
South Bank Centre, 1995).

13.	 Monika Flacke, επιμ., Verführung Freiheit: Kunst in Europa seit 1945, κατάλογος έκθεσης, Deutsches Histori-
sches Museum, 17 Οκτωβρίου 2012-10 Φεβρουαρίου 2013 (Βερολίνο: Sandstein, 2012).

14.	 Ντένης Ζαχαρόπουλος, επιμ., Η τέχνη στην Ευρώπη μετά το 1945: Πέρα από σύνορα, κατάλογος έκθεσης, Μα-
κεδονικό Μουσείο Σύγχρονης Τέχνης, 8 Φεβρουαρίου-6 Μαΐου 2014 (Θεσσαλονίκη: Μακεδονικό Μουσείο 
Σύγχρονης Τέχνης, 2014). Εκθέσεις διοργανώθηκαν επίσης στο Κέντρο Σύγχρονης Τέχνης Dox της Πράγας 
και στην Εθνική Πινακοθήκη του Σεράγεβο.



7ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

εθνική εικαστική παραγωγή, πάντα όμως μέσα στο γενικότερο πλαίσιο που είχαν 
θέσει οι διοργανωτές της έκθεσης του Βερολίνου. 

Τη βασική ευθύνη για την οργάνωση της έκθεσης είχε η ιστορικός τέχνης Μό-
νικα Φλάκε, η οποία είχε ήδη επιμεληθεί στο Γερμανικό Ιστορικό Μουσείο δύο 
εκθέσεις σταθμούς, με τίτλο «Οι μύθοι των εθνών», και με υπότιτλο «Ένα ευρω-
παϊκό πανόραμα» η πρώτη το 1998, ενώ η δεύτερη με υπότιτλο «Αρένα των ανα-
μνήσεων» το 2004-2005.15 Στους επιμελητές της έκθεσης περιλαμβάνονταν επίσης 
ο βρετανός Χένρι Μέρικ Χιουζ, γενικός σύμβουλος του Συμβουλίου της Ευρώπης 
και ομότιμος πρόεδρος της Διεθνούς Ένωσης Τεχνοκριτικών (AICA), καθώς επίσης 
η γερμανίδα ιστορικός της τέχνης Ουλρίκε Σμίγκελτ. Τέλος, σημαντικό ρόλο στη 
σύλληψη και την εκτέλεση της ιδέας είχε ο Χορστ Μπρέντεκαμπ, καθηγητής της 
ιστορίας της τέχνης στο Πανεπιστήμιο Χούμπολτ στο Βερολίνο. 

Όπως και στις προηγούμενες εκθέσεις του Συμβουλίου της Ευρώπης, έτσι και 
τώρα ένας από τους στόχους ήταν να τονιστεί η ενότητα μέσα από τις διαφορές 
του ευρωπαϊκού πολιτισμού. Στον χαιρετισμό του στον κατάλογο της έκθεσης, ο 
γενικός γραμματέας του Συμβουλίου της Ευρώπης Θορμπγιόρν Γιάγκλαντ ανέφε-
ρε χαρακτηριστικά ότι είχε έρθει η στιγμή να «εστιάσουμε τον καλλιτεχνικό φα-
κό στη διαιρεμένη Ευρώπη του δεύτερου μισού του 20ού αιώνα και, μαζί της, η 
ευκαιρία να εντοπίσουμε όχι μόνο διαφορές, αλλά και κοινά σημεία κυρίως». Συ-
νεχίζοντας, μάλιστα, τόνισε ότι «τώρα μπορούμε να δούμε πιο καθαρά από ποτέ 
ότι όσο διαφορετικές και αν ήταν οι πολιτικές τους αντιλήψεις για τον εαυτό τους, 
οι αξίες και τα ιδανικά των κοινωνιών μας ήταν πάντα σταθερά αγκυροβολημένα 
στον Διαφωτισμό του 18ου αιώνα. Από αυτή την άποψη, τα ιδεολογικά όρια που 
δημιουργήθηκαν κατά τη διάρκεια του Ψυχρού Πολέμου φαίνονται πιο αναχρονι-
στικά από ποτέ».16

Κριτική και κρίση: Οι ιδέες του Ράινχαρτ Κοζέλεκ  
ως αφετηρία για τον σχεδιασμό της έκθεσης

Ο Διαφωτισμός ως κοινή αφετηρία για την εξέλιξη των μεταπολεμικών κοινωνιών, 
τόσο στην Ανατολική όσο και στη Δυτική Ευρώπη, αποτέλεσε την κεντρική ιδέα πά-

15.	 Monika Flacke, επιμ., Mythen der Nationen: Ein europäisches Panorama, κατάλογος έκθεσης, Deutsches Hi-
storisches Museum, Βερολίνο, 20 Μαρτίου-9 Ιουνίου 1998 (Μάιντς: Koehler und Amelang, 1998)· Monika 
Flacke, επιμ., Mythen der Nationen: Arena der Erinnerungen, 2 τ., κατάλογος έκθεσης, Deutsches Historisches 
Museum, 2 Οκτωβρίου 2004-27 Φεβρουαρίου 2005 (Βερολίνο: Deutsches Historisches Museum, 2004).

16.	 Thorbjørn Jagland, «Grusswort», στο Flacke, Verführung Freiheit, 6-7.



8ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

νω στην οποία σχεδιάστηκε η έκθεση στο Γερμανικό Ιστορικό Μουσείο. Η Φλάκε και 
ο Μπρέντεκαμπ στράφηκαν στις ιδέες του Ράινχαρτ Κοζέλεκ, ενός από τους σημα-
ντικότερους θεωρητικούς ιστορικούς της μεταπολεμικής Γερμανίας. Στο βιβλίο του 
Kritik und Krise: Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt (Κριτική και κρίση: 
Μια μελέτη της παθογένειας του αστικού κόσμου) που εκδόθηκε το 1959 και αποτε-
λεί τη διδακτορική διατριβή που είχε υποστηρίξει μερικά χρόνια νωρίτερα στο Πα-
νεπιστήμιο της Χαϊδελβέργης (1954), ο Κοζέλεκ ερμήνευσε την πορεία της Ευρώπης 
από τον Διαφωτισμό και μετά μέσα από τη διαλεκτική σχέση αυτών των δύο εννοιών 
– κριτική και κρίση.17 Η «κριτική» υπήρξε το κατεξοχήν όπλο της ανερχόμενης αστικής 
τάξης και των διανοουμένων της κατά των εκπροσώπων και των αξιών του Παλαιού 
Καθεστώτος, και ήταν εκείνη που οδήγησε στην Επανάσταση του 1789 και στις ουτο-
πικές αντιλήψεις για μια νέα κοινωνία, αλλά και στην «κρίση» που ακολούθησε, με 
την Τρομοκρατία και τη ναπολεόντεια Αυτοκρατορία. Σύμφωνα με το σχήμα αυτό, ο 
Διαφωτισμός είχε στην πραγματικότητα πυροδοτήσει μια διαδικασία συνεχούς «κρι-
τικής» και «κρίσης» που ήταν αναπόφευκτη μέχρι σήμερα και, στην καλύτερη περί-
πτωση, ήταν συνώνυμη με την πρόοδο. 

Με βάση λοιπόν τις ιδέες του Κοζέλεκ, ο Μπρέντεκαμπ σημείωσε ότι τόσο η 
δυτική κοινοβουλευτική δημοκρατία όσο και η σοσιαλιστική λαϊκή δημοκρατία 
ήταν σε κάθε περίπτωση και οι δύο παιδιά του Διαφωτισμού. Και τα δύο συστή-
ματα είχαν διακηρύξει τις αξίες της διαφώτισης, της ελευθερίας και της ισότητας, 
των ανθρώπινων δικαιωμάτων και της κοινωνικής και τεχνικής προόδου, και εί-
χαν ισχυριστεί ότι ήταν σε θέση να προσφέρουν μια ευτυχισμένη εκπλήρωση της 
ανθρώπινης ζωής. Μια τέτοια προσέγγιση είχε για τον Μπρέντεκαμπ το πλεονέ-
κτημα ότι μας απομακρύνει από τις καθιερωμένες αντιλήψεις για τους δύο αντί-
παλους συνασπισμούς του Ψυχρού Πολέμου και μας επιτρέπει να συγκρίνουμε τις 
διαφορετικές απαντήσεις που έδωσαν στα ίδια δομικά προβλήματα.18 

Αντίστοιχες ήταν και οι απόψεις της Φλάκε, η οποία υπογράμμισε στο εισα-
γωγικό κείμενό της ότι θέμα της έκθεσης ήταν ακριβώς η σημασία της «κρίσης» 
και της «κριτικής», όταν θεωρούνται κινητήριες δυνάμεις του μεταπολεμικού κό-
σμου. Η επιμελήτρια της έκθεσης τόνισε ότι μετά το 1945 και τα δύο «αντίπαλα» 
συστήματα υποσχέθηκαν ένα καλύτερο, πιο ανθρώπινο μέλλον, έπειτα από τη 
φρίκη του Δεύτερου Παγκόσμιου Πολέμου, διασφαλίζοντας για τους πολίτες τους 
τις αρχές του Διαφωτισμού για ελευθερία και ισότητα, δικαιοσύνη και ευημερία. 
Πρόσθεσε, ωστόσο, ότι αυτό που ονομάζουμε «υπαρκτός σοσιαλισμός» δεν μπό-
ρεσε να ανταποκριθεί σε αυτή την υπόσχεση και ότι οι προγραμματικές δηλώσεις 

17.	 Reinhart Koselleck, Kritik und Krise: Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt (Φράιμπουργκ: Karl 
Alber: 1959).

18.	 Horst Bredekamp, «Die Kunst als Freiheit», στο Flacke, Verführung Freiheit, 20-27.



9ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

για κοινωνική ευτυχία και μια καλύτερη ζωή παρέμειναν ευσεβείς πόθοι. Αυτό συ-
νέβη κατά βάση επειδή οι «κρίσεις» ερμηνεύτηκαν από τα ανατολικά καθεστώτα 
ως «μεταβατικά φαινόμενα» και τα συμπτώματα της κρίσης είτε καταπιέστηκαν 
είτε συγκαλύφθηκαν. Η ανικανότητα των καθεστώτων για κριτική και αυτοκριτι-
κή, μαζί με τη βαθύτερη στασιμότητα της οικονομίας, οδήγησαν σύμφωνα με τη 
Φλάκε σε μια υπαρξιακή κρίση νομιμότητας και, τελικά, στο τέλος του «υπαρκτού» 
σοσιαλισμού.19

Αντίθετα, οι δυτικές δημοκρατίες έβλεπαν τόσο την «κριτική» όσο και την «κρί-
ση» ως αναπόσπαστο κομμάτι της κοινωνικής προόδου και, κατά συνέπεια, σε 
αντίθεση με τα ολοκληρωτικά συστήματα στον ανατολικό συνασπισμό, ήταν σε θέ-
ση να αντιμετωπίσουν τις κοινωνικές συγκρούσεις χωρίς να εμπλέκονται σε μεσ-
σιανικές πολιτικές και σε ιδανικά σχέδια για την κοινωνία. Η συνεχής προσπάθεια 
για βελτίωση των δημοκρατικών θεσμών και των αρχών της ελευθερίας και της 
πρακτικής εφαρμογής τους οδήγησε, σύμφωνα με τη Φλάκε, στην επίτευξη μιας 
ευρείας ισορροπίας ανάμεσα στην ελευθερία, την ισότητα και τη δικαιοσύνη, τόσο 
από την άποψη των θεσμών όσο και από την πλευρά της κοινωνίας των πολιτών.20

Το χρονικό όριο, ωστόσο, της έκθεσης δεν ήταν το 1989, αφού σύμφωνα με την 
επιμελήτρια η παγκοσμιοποίηση της οικονομίας και η εμφάνιση ενός πολυπολι-
κού κόσμου πυροδότησε νέες κρίσεις: είτε στην οικονομία με το χρέος του ευρώ· 
είτε στην πολιτική και τις διεθνείς σχέσεις μετά την τρομοκρατική επίθεση στους 
Δίδυμους Πύργους του Παγκόσμιου Κέντρου Εμπορίου στη Νέα Υόρκη στις 11 Σε-
πτεμβρίου του 2001, τα κινήματα του Occupy Wall Street και της Αραβικής Άνοι-
ξης· είτε στο περιβάλλον, με το πυρηνικό ατύχημα της Φουκουσίμα το 2011. Το 
καπιταλιστικό σύστημα, θριαμβευτής μετά την πτώση του Τείχους του Βερολίνου, 
βρίσκεται πλέον αντιμέτωπο με την «κρίση» και η Φλάκε διερωτήθηκε στο κείμε-
νό της αν «μπορούν οι παλιές δημοκρατίες της Δύσης να αντέξουν καλύτερα το 
αιώνιο εκκρεμές μεταξύ κριτικής και κρίσης». Και πρόσθετε: «Ή μήπως χρειαζό-
μαστε νέους δημοκρατικούς θεσμούς, νέα κοινωνικά κινήματα και προσεγγίσεις;». 
Η ίδια πάντως εμφανίστηκε αισιόδοξη σημειώνοντας ότι η διαδικασία κριτικής και 
κρίσης «όχι μόνο οδήγησε στις κοινοβουλευτικές δημοκρατίες της Δύσης, αλλά 
μπόρεσε επίσης να τις διατηρήσει σχετικά σταθερές και θα μπορέσει να το κάνει 
και στο μέλλον».21

19.	 Monika Flacke, «Die Reise», στο Flacke, Verführung Freiheit, 15.
20.	 Στο ίδιο. 
21.	 Στο ίδιο. 



10ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

Η δομή της έκθεσης 

Οι διοργανωτές της έκθεσης αναγνώρισαν τον κομβικό ρόλο της τέχνης και των καλ-
λιτεχνών μέσα στη διαλεκτική σχέση «κρίσης» και «κριτικής», αφού σύμφωνα με τα 
λεγόμενα της Φλάκε οι καλλιτέχνες έχουν την ικανότητα να αντιλαμβάνονται εγκαί-
ρως τις «κρίσεις» και να διατυπώνουν την «κριτική» τους. Εκκινώντας, λοιπόν, από 
τη βασική θέση ότι η ελευθερία της κριτικής βοηθά στην υπέρβαση κοινωνικών και 
πολιτικών κρίσεων, το κύριο θέμα της έκθεσης ήταν η «ελευθερία» και πώς ερμή-
νευσαν, κατανόησαν και υπερασπίστηκαν αυτή την έννοια οι καλλιτέχνες στην Ευ-
ρώπη μετά το 1945.

Με αυτό το σκεπτικό, η Φλάκε μαζί με τον Χιούζ και τη Σμίγκελτ ταξίδεψαν για 
δύο χρόνια στην Ανατολική Ευρώπη κυρίως, με σκοπό να συναντήσουν επιμελητές 
μουσείων, καλλιτέχνες, ιστορικούς τέχνης, κριτικούς κ.ά., και να επιλέξουν αντι-
προσωπευτικά έργα για να υλοποιήσουν την ιδέα τους. Τελικά, στις αίθουσες του 
Γερμανικού Ιστορικού Μουσείου εκτέθηκαν 196 έργα (πίνακες ζωγραφικής, σχέ-
δια, γλυπτά, φωτογραφίες, βίντεο, εγκαταστάσεις) από 113 καλλιτέχνες που προ-
έρχονταν από 28 ευρωπαϊκές χώρες. Η έκθεση χωρίστηκε σε δώδεκα επιμέρους 
θεματικά «κεφάλαια», τα οποία δεν ακολουθούσαν κάποια χρονολογική ή γεωγρα-
φική κατανομή, αλλά σε κάθε ενότητα παρουσιάστηκαν έργα που φιλοτεχνήθηκαν 
σε διαφορετικές χρονολογικές περιόδους από διαφορετικής εθνικότητας καλλιτέ-
χνες – απόρροια της συνειδητής επιλογής των επιμελητών, οι οποίοι ήθελαν να 
δείξουν ότι η «κριτική» που άσκησαν οι καλλιτέχνες αφορούσε ζητήματα που ήταν 
κοινά στις χώρες της μεταπολεμικής Ευρώπης. 

Η πρώτη ενότητα, με τίτλο «Gerichtshof der Vernunft» (Το δικαστήριο της Λο-
γικής)22 αποτελούσε την αφετηρία της έκθεσης, αφού συνδεόταν με τον Διαφωτι-
σμό του 18ου αιώνα και τις ιδέες του Λόγου και της Επανάστασης, μια εποχή που 
αποτελούσε για τους επιμελητές, όπως προαναφέρθηκε, το κοινό υπόβαθρο των 
δύο αντίπαλων ιδεολογικών στρατοπέδων στη μεταπολεμική Ευρώπη. Τα έργα 
των Ίαν Χάμιλτον Φίνλεϊ (Je vous salue Marat / Hail Marat, 1989) και Γιάννη Κουνέλ-
λη (Άτιτλο, 1969) –ένα είδος επιταφίου των δύο ηρώων της Γαλλικής Επανάστα-
σης, του Μαρά και του Ροβεσπιέρου– σηματοδοτούσαν εκείνη την αποφασιστική 
στιγμή της Γαλλικής Επανάστασης που μετέτρεψε την απελευθέρωση από τον 
απολυταρχισμό σε μια πολύ πιο τρομερή καταπίεση. Η νομιμοποίηση της βίας 
στο όνομα της Λογικής, όμως, δεν περιορίστηκε μόνο στην εποχή εκείνη, αλλά 

22.	 Τα στοιχεία που αφορούν τις δώδεκα ενότητες της έκθεσης προέρχονται από την εμπλουτισμένη ηλεκτρο-
νική μορφή του καταλόγου της έκθεσης, ο οποίος είναι διαθέσιμος με τη χρήση κωδικών, στην ιστοσελίδα 
του εκδοτικού οίκου Sandstein.



11ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

συνεχίστηκε στη μεταπολεμική Ευρώπη, όπως έδειξαν τα έργα των Γίνκα Σονι-
μπάρε, Μόνα Χατούμ, Μαρσέλ Μπροντέρς και άλλων. 

Η επόμενη ενότητα αφορούσε την έννοια της ουτοπίας και είχε τον τίτλο «Die 
Revolution sind wir» (Η Επανάσταση είμαστε εμείς), δάνειο από το ομότιτλο έργο 
του Γιόζεφ Μπόις La rivoluzione siamo Noi (1972). Τα έργα αποτελούσαν εδώ ένα 
μικρό πανόραμα ανεκπλήρωτων και αποτυχημένων ελπίδων, όπως έδειχνε ο διά-
λογος ανάμεσα στον πίνακα του Φερνάν Λεζέ Μελέτη για τους «Οικοδόμους» (Étude 
pour «Les Constructeurs», 1950), με το όραμα ενός σοσιαλιστικού μέλλοντος και τους 
εργάτες που το οικοδομούν, και το έργο του Αλεξάντερ Μπρόντσκι Η προτελευταία 
ημέρα της Πομπηίας (Predposlednij deń Pompei, 1997), που παρουσίαζε τη διάψευση 
και την απώλεια της ουτοπίας. 

Η ικανότητα των καλλιτεχνών να δουν κριτικά την ιστορία και κατ’ επέκταση 
να αποδομήσουν τις κυρίαρχες εθνικές αφηγήσεις και μύθους, επαναπροσδιορί-
ζοντας έτσι τη συλλογική ιστορική συνείδηση, εξετάστηκε στο κεφάλαιο «Reise 
ins Wunderland» (Ταξίδι στη Χώρα των Θαυμάτων). Χαρακτηριστικό είναι εδώ το 
παράδειγμα των ασπρόμαυρων φωτογραφιών του Άνσελμ Κίφερ από τη σειρά 
Besetzungen (1969), στις οποίες παρουσιάζεται ο ίδιος ο καλλιτέχνης να χαιρετάει 
ναζιστικά μέσα σε διαφορετικά τοπία – μια απόπειρα να τεθεί προς συζήτηση ένα 
θέμα ταμπού στη μεταπολεμική Δυτική Γερμανία, όπως αυτό της συλλογικής ενο-
χής για τα εγκλήματα που διαπράχθηκαν από τον εθνικοσοσιαλισμό. 

Η ενότητα «Schrecken und Finsternis» (Τρόμος και σκοτάδι) έφερνε τον επι-
σκέπτη της έκθεσης αντιμέτωπο με τα βασανιστήρια και τον τρόμο, που δεν πε-
ριορίστηκαν μόνο σε όσους είχαν φυλακιστεί στα απολυταρχικά καθεστώτα, αλλά 
απλώθηκαν σε ολόκληρες κοινωνίες που στερήθηκαν τις θεμελιώδεις αρχές της 
αδελφοσύνης και της αλληλεγγύης. Ωστόσο, στα έργα που εκτέθηκαν συγκαταλέ-
γονται και εκείνα που έδειχναν ότι η τυραννία και η βία δεν ήταν μόνο γνώρισμα 
των δικτατορικών καθεστώτων, αλλά συχνά εμφανίζονταν και σε κοινωνίες που 
βασίζονταν σε δημοκρατικά συντάγματα, όπως για παράδειγμα ο μνημειακών δια
στάσεων πίνακας Μεγάλος αντιφασιστικός συλλογικός πίνακας (Grand Tableau antifas-
ciste collectif, 1960) των Ενρίκο Μπάι, Ρομπέρτο Κρίπα, Τζιάνι Ντόβα, Ερό, Ζαν-Ζακ 
Λεμπέλ και Αντόνιο Ρεκαλκάτι, οι οποίοι επέκριναν μέσω της τέχνης τη βία που 
άσκησαν τα γαλλικά στρατεύματα κατά του πληθυσμού της Αλγερίας στη διάρκεια 
του απελευθερωτικού πολέμου. 

Ο «Realismus des Politischen» (Ρεαλισμός της πολιτικής) ερευνούσε πώς είδε 
η τέχνη τον ρόλο της πολιτικής δράσης στην εξισορρόπηση των αντικρουόμενων 
συμφερόντων μέσα στην κοινωνία και την ικανότητα (ή την ανικανότητά) της να 
επιλύει τις συγκρούσεις μεταξύ κράτους, κοινωνίας και ατόμου κατά τρόπο ειρη-
νικό. Χαρακτηριστικά παραδείγματα προέρχονταν από την πρώην Γιουγκοσλαβία 



12ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

(όπως το βίντεο της Σάνια Ιβέκοβιτς Personal Cuts του 1982), τις συγκρούσεις στη 
Βόρεια Ιρλανδία (οι τρεις πίνακες του Ρίτσαρντ Χάμιλτον), αλλά και την Αγγλία της 
θατσερικής περιόδου με τις μαζικές διαδηλώσεις και την εκτεταμένη αστυνομική 
βία (η εγκατάσταση του Τόνι Κραγκ με τίτλο Policeman το 1988).

Το εύθραυστο αγαθό της ελευθερίας ήταν το θέμα της ενότητας «Bedrängnis 
der Freiheit» (Η καταπίεση της ελευθερίας). Η υπεράσπισή της αποτέλεσε βασι-
κό αίτημα πολλών καλλιτεχνών, κυρίως στις χώρες του Συμφώνου της Βαρσοβίας, 
όπου οι πληθυσμοί τους υπέστησαν τον περιορισμό των θεμελιωδών ατομικών δι-
καιωμάτων μέσα από πολιτικές διώξεις, όπως δείχνουν τα έργα του Ζαν Φοτριέ, 
του εσθονού Κάγιο Πόλου, της ομάδας KwieKulik από την Πολωνία (Ζόφια Κούλικ 
και Πζεμέσλαβ Κιέκ), και του τσεχοσλοβάκου Γιαν Μλτσοχ.

Στις επόμενες ενότητες, το ενδιαφέρον επικεντρώνεται περισσότερο στο ίδιο 
το άτομο και τη σχέση του με το κοινωνικό του περιβάλλον. Στο «99 Cent» (99 λεπτά) 
οι καλλιτέχνες εξετάζουν την αδυσώπητη πρόοδο η οποία οδήγησε, στο όνομα 
της νεωτερικότητας, στη σύνθετη και παράλογη δομή των αγορών και του χρημα-
τοπιστωτικού συστήματος που έρχεται σε αντιπαράθεση με τις άυλες αξίες που 
οφείλουν να χαρακτηρίζουν μια κοινωνία (βλ. για παράδειγμα τα έργα των Πίτερ 
Μπλέικ, Μάριο Σκιφάνο, Σιλβί Φλερί κ.ά.). Η ενότητα «Hundert Jahre» (Τα εκατό 
χρόνια) εστιάζει στο θέμα του φυσικού περιβάλλοντος και των διαθέσιμων φυσι-
κών πόρων, θέτοντας το ερώτημα εάν θα είμαστε ακόμα σε θέση να ζούμε στον 
πλανήτη μας σε εκατό χρόνια. Καλλιτέχνες όπως οι Κρίστο (Wrapped Oil Barrels, 
1958/1959), Πάολα Πίβι (What goes round – art comes round, 2010) και Μπέλα Κό-
ντορ (Katasztrófa I – XIX / Csend I – XII, 1972) καλούν τον θεατή να αναδιαμορφώσει 
το παρόν περιορίζοντας την κατανάλωση στο όνομα της οικονομικής ανάπτυξης, 
ώστε να μην επιβαρυνθούν οι μελλοντικές γενιές με αυξανόμενο όγκο άλυτων 
προβλημάτων και για να παραμείνει η γη σπίτι της ανθρώπινης ζωής μετά από 
εκατό χρόνια. 

Το ένατο κεφάλαιο με τίτλο «Lebenswelten» (Κόσμοι που ζούμε) επικεντρώ-
νεται στη σχέση της τέχνης με τους χώρους μέσα στους οποίους οι άνθρωποι 
ζουν και οι οποίοι λειτουργούν ως «καταφύγια», ως περιβάλλοντα προστασίας 
και ασφάλειας, ως εχέγγυα ελευθερίας και αξιοπρέπειας, αλλά και ως χώροι που 
συχνά διακόπτουν κάθε δίαυλο επικοινωνίας με τον έξω κόσμο, ως περιβάλλοντα 
περιορισμού και εγκλεισμού. Ενδιαφέρον εδώ παρουσιάζουν η εγκατάσταση του 
Αντρέας Σλομίνσκι (Ohne Titel, 1990), με θέμα το ποδήλατο ενός αστέγου από το 
οποίο κρέμονται δεκάδες πλαστικές σακούλες με τα αντικείμενα που κουβαλά κα-
θημερινά μαζί του, ή η σειρά φωτογραφιών της Μαρίας Παπαδημητρίου (Χωρίς 
Τίτλο / Temporary Autonomous Museum for All ) με θέμα τη ζωή των Ρομά. Επίσης 
αξιοσημείωτο είναι το βίντεο από την ομάδα «Iced Architects» (Αλεξέι Κονονένκο, 



13ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

Ίλια Βοζνεσένσκι, Βέρα Σαμαρόντοβα, Ίγκορ Μπούρι) που αποτελεί την πρότασή 
της για το πολύ σοβαρό πρόβλημα της αδυναμίας εύρεσης στέγης στις μεγαλουπό
λεις και τις υψηλές τιμές στην αγορά και την ενοικίαση ακινήτων (The Cradle /  
Outdoor Suspension Device for Around-The-Clock Habitation, 2003).

Στο δέκατο κεφάλαιο «Der andere Ort» (Ο άλλος χώρος), οι καλλιτέχνες βλέ-
πουν τον κόσμο μέσα από τα μάτια ενός ανυπεράσπιστου ατόμου και επινοούν 
τον «Άλλο χώρο» για να ξεφύγουν από μια πραγματικότητα που έχει γίνει αφό-
ρητη, ειδικά σε περιόδους πολέμων, δικτατοριών και καταπιέσεων. Στον πίνακα 
του Πικάσο Σφαγή στην Κορέα, 18 Ιανουαρίου 1951, όπου ο καλλιτέχνης καταδικάζει 
τη στρατιωτική βία που στρέφεται κατά των αμάχων, διακρίνεται ένα μονοπάτι 
που οδηγεί προς το βάθος του ορίζοντα και συγκεκριμένα προς μια διέξοδο από 
τη φρίκη του πολέμου. Στη σειρά των κολάζ με φωτογραφίες με τίτλο Rapportage 
(1951-1952), oι τσεχοσλοβάκοι Ζντένεκ Ουρμπάνεκ, Βλαντιμίρ Φούκα και Γίρζι Κο-
λάρζ θέλησαν να τονίσουν ότι η χαρά και η οδύνη συνυπήρχαν πάντοτε στον κόσμο 
και θα εξακολουθήσουν να υπάρχουν ανεξαρτήτως χώρου ή χρόνου· στην περί-
πτωση αυτή, ακόμη και στη σκληρή περίοδο του σταλινισμού, η ελπίδα για αλλαγή 
ήταν πάντοτε ζωντανή. Υπό αυτή την οπτική, οι ουτοπίες, χώρες που δεν υπήρξαν 
ποτέ στην πραγματικότητα, είναι πάντα χρήσιμες όταν η «κόλαση» είναι παρούσα 
στον πραγματικό κόσμο. 

Η ενδέκατη και προτελευταία ενότητα αφορά την «αυτογνωσία και την εμπει-
ρία των ορίων» («Selbst- und Grenzerfahrung»). Το αυτοαναφορικό έργο της Αλίνα 
Σαποτσνίκοφ (Pogrzeb Aliny / Alina’s Funeral, 1970) εξετάζει την αντιπαράθεσή μας 
με τον θάνατο· η ίδια η καλλιτέχνιδα είχε διαγνωστεί με καρκίνο. Ο έγκλειστος σε 
ψυχιατρική κλινική λόγω σχιζοφρένειας Αντονέν Αρτώ προβάλλει στο σχέδιό του 
La Machine de l’être ou dessin à regarder de traviole (1946) τις εσωτερικές του διαμάχες 
και την προσπάθειά του για διανοητική και σωματική ελευθερία. Ο πίνακας του 
Φράνσις Μπέικον Fragment of a Crucifixion (1950) απεικονίζει τη σχέση του εγώ με 
την κοινωνία, της απελπισίας και αγωνίας του ομοφυλόφιλου καλλιτέχνη απέναντι 
σε μια κοινωνία που δεν κατανοεί και δεν αποδέχεται τις προσωπικές του εμμονές. 
Ο ούγγρος Τίμπορ Χάιας θυσιάζει, όπως ο Ιησούς, το σώμα του και δείχνει τους 
διάφορους σταθμούς του μαρτυρίου και της ανάστασής του· πρόκειται, ωστόσο, 
για μια αποτυχημένη απόπειρα σωτηρίας, κάτι που τον μεταμορφώνει τελικά σε 
έναν αποτυχημένο λυτρωτή (Húsfestmény I. / Flesh Painting I, 1978). Ο Όλεγκ Κούλικ 
μεταβάλλεται στο βίντεό του σε τρελό σκύλο (Bešenyi pjos ili poslednije tabu odinokogo 
cerbera / Mad Dog or the Last Taboo Guarded by Lonely Cerberus, 1999), ένα άγριο θηρίο 
που επιτίθεται και δαγκώνει τους περαστικούς, διατυπώνοντας ένα κριτικό σχόλιο 
για τα πρώτα χρόνια μετά την κατάρρευση της ΕΣΣΔ, όταν σε μια διαλυμένη κοινω-
νία η ανομία και η διαφθορά ήταν ο κυρίαρχος κανόνας.



14ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

Το δωδέκατο και τελευταίο κεφάλαιο έχει τίτλο «Die Welt im Kopf» (Ο κόσμος 
στο κεφάλι μας), και περιλαμβάνει έργα των Γιόζεφ Μπόις, Αντρέ Καντέρε, Αλ-
μπέρτο Τζιακομέτι, Ντανιέλ Μπουρέν, Τόμας Ρουφ, Βλαντιμίρ Μίτρεφ και άλλων. 
Η έμφαση εδώ δίνεται στον κόσμο των ιδεών και την καλλιτεχνική φαντασία, έναν 
κόσμο που κανείς δεν μπορεί να τον δει, παρά μόνο αν πάρει μορφή, με την ομι-
λία, τον γραπτό λόγο ή το έργο τέχνης. Στο κεφάλι του καλλιτέχνη δημιουργούνται 
οι ελεύθερες σκέψεις και οι ιδέες που αντιστρατεύονται μια πραγματικότητα που 
χαρακτηρίζεται από ανελευθερία και καταναγκασμούς. Οι πνευματικές αυτές δη-
μιουργίες, τα έργα τέχνης, περνάνε στον πραγματικό κόσμο και παραμένουν εκεί 
για πάντα, ξεκινώντας το ταξίδι τους στον χρόνο. Οι τίτλοι των έργων αποτελούν 
τα «κατώφλια» που αποτρέπουν τους θεατές από το να παραμείνουν στο μυαλό 
τους και τους προσκαλούν να μπουν στον κόσμο των καλλιτεχνών και να αλληλεπι-
δράσουν μαζί τους. Η τελευταία αυτή ενότητα συνδέεται άμεσα με την πρώτη – το 
«δικαστήριο της Λογικής» – και με τον τρόπο αυτό δημιουργείται ένας θεματικός 
κύκλος στη διαδρομή του επισκέπτη.

Μερικά συμπεράσματα

Οι δώδεκα ενότητες της έκθεσης αποσκοπούσαν στο να δείξουν πώς οι καλλιτέ-
χνες και από τα δύο μέρη της Ευρώπης είχαν παρόμοιες ιδέες, επιθυμίες και όνειρα, 
αφού οι κοινωνίες στις οποίες δραστηριοποιήθηκαν ήταν «παιδιά του Διαφωτι-
σμού»· επιδίωκαν, συνάμα, να δείξουν πώς απάντησαν μέσω της τέχνης τους στα 
ίδια διαρθρωτικά προβλήματα της νεωτερικότητας. Η Φλάκε σημείωσε χαρακτη-
ριστικά πως οι καλλιτέχνες δεν ήθελαν να προτείνουν «απλοϊκές» λύσεις στα προ-
βλήματα αυτά, αλλά να θέσουν τις βάσεις για μια κριτική συζήτηση μέσα από μια 
σύγχρονη και ταυτόχρονα στραμμένη προς το μέλλον προοπτική, ενώ την ίδια στιγ-
μή υπερασπίζονται τις αξίες του Διαφωτισμού με κριτικό τρόπο. Επίσης, πρόσθεσε 
ότι οι εικαστικές τέχνες, σε αντίθεση με τον γραπτό λόγο, αποτελούν μια «παγκόσμια 
γλώσσα» που δεν χρειάζεται μετάφραση για να γίνει κατανοητή – κανένα τείχος και 
κανένα «σιδηρούν παραπέτασμα» δεν μπορεί να εμποδίσει τον εικαστικό καλλιτέ-
χνη από το να διατυπώσει και να μεταδώσει τις ιδέες του για δημοκρατία και καλλι-
τεχνική ελευθερία.23 

Πρόκειται αναμφίβολα για μια τολμηρή ερμηνεία της τέχνης μετά το 1945 στην 
Ευρώπη και για την πρώτη χρονικά έκθεση που επιχείρησε μια τέτοια συνολική 

23.	 Monika Flacke, «Die Reise», στο Flacke, Verführung Freiheit, 17.



15ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

προσέγγιση της μεταπολεμικής εικαστικής παραγωγής. Αυτό είχε ιδιαίτερη σημα-
σία για τη Γερμανία, όπου μετά την πτώση του Τείχους του Βερολίνου οργανώθηκαν 
ορισμένες σημαντικές εκθέσεις με θέμα την τέχνη στη Λαοκρατική Δημοκρατία της 
Γερμανίας, όπως για παράδειγμα οι «Άνοδος και πτώση του Μοντέρνου» («Aufstieg 
und Fall der Moderne», Βαϊμάρη, 1999), «Η τέχνη στη Λαοκρατική Δημοκρατία 
της Γερμανίας, μια αναδρομή» («Kunst in der DDR, eine Retrospektive», Βερολίνο, 
Neue Nationalgalerie, 2003) και «Αποχαιρετισμός στον Ίκαρο: Κόσμοι των εικόνων 
στη Λαοκρατική Δημοκρατία της Γερμανίας – μια νέα ματιά» («Abschied von Ikarus: 
Bildwelten in der DDR – neu gesehen», Βαϊμάρη, Neues Museum, 2012-2013). Στις 
ίδιες μάλιστα αίθουσες του Γερμανικού Ιστορικού Μουσείου είχε λάβει χώρα μερι-
κά χρόνια νωρίτερα και η έκθεση «Τέχνη και Ψυχρός Πόλεμος: Οι γερμανικές θέ-
σεις 1945-1989» («Kunst und Kalter Krieg: Deutsche Positionen 1945-1989»), μια 
παραγωγή του Μουσείου Τέχνης της Κομητείας του Λος Άντζελες (Los Angeles 
County Museum of Art, LACMA), στο οποίο εγκαινιάστηκε πριν από τη μεταφορά 
της στο Βερολίνο. Σε αντίθεση, ωστόσο, με τις παραπάνω εκθέσεις, η «Επιθυμία 
για ελευθερία» φιλοδοξούσε να δώσει για πρώτη φορά στον γερμανόφωνο χώ-
ρο μια συνολική εικόνα της μεταπολεμικής εικαστικής παραγωγής στην Ευρώπη. 
Χάρη στις άοκνες προσπάθειες και τα ταξίδια των επιμελητών, συγκεντρώθηκαν 
στις αίθουσες του Γερμανικού Ιστορικού Μουσείου έργα εξαιρετικής καλλιτεχνι-
κής ποιότητας φιλοτεχνημένα όχι μόνο από γνωστά ονόματα της μεταπολεμικής 
εικαστικής σκηνής (όπως λόγου χάρη οι Φράνσις Μπέικον, Γιόζεφ Μπόις, Γιάννης 
Κουνέλλης κ.ά.), αλλά και (κυρίως) από άγνωστους μέχρι τότε καλλιτέχνες προερ-
χόμενους από χώρες της Ανατολικής Ευρώπης. 

Η έμφαση στην ιδέα της ελευθερίας έδωσε, επίσης, τη δυνατότητα στους 
διοργανωτές να προτείνουν μια διαφορετική ανάγνωση της καλλιτεχνικής παρα-
γωγής κατά την ψυχροπολεμική περίοδο, ξεπερνώντας έτσι το δίπολο ανάμεσα 
στον αφηρημένο εξπρεσιονισμό (σύμβολο της δυτικής ελευθερίας) και τον σοσια-
λιστικό ρεαλισμό (δείκτη της αυταρχικής κομμουνιστικής Ανατολής).

Ωστόσο, η μουσειογραφική πρακτική που επιλέχθηκε για την παρουσίαση 
των έργων εγείρει ορισμένα ερωτήματα. Η θεματική ταξινόμησή τους σε ενότητες 
χωρίς χρονολογική ή γεωγραφική διάκριση (μια συνειδητή επιλογή των διοργα-
νωτών, όπως αναφέρθηκε παραπάνω), και με τίτλους αρκετά ποιητικούς (λόγου 
χάρη «Ταξίδι στη Χώρα των Θαυμάτων») εξυπηρετούσε μεν τον γενικότερο σκοπό 
να υπερβούν το δίπολο Ανατολή έναντι Δύσης, ταυτόχρονα όμως δεν επέτρεπε 
στον θεατή να κατανοήσει και να ερμηνεύσει την εικαστική παραγωγή μέσα στο 
ειδικότερο περιβάλλον της παραγωγής της, να κοιτάξει δηλαδή τις συγκεκριμένες 
ιστορικές, κοινωνικές και πολιτικές συνθήκες μέσα στις οποίες δημιουργήθηκε το 
κάθε έργο ξεχωριστά. Όπως εύστοχα επισημάνθηκε σε μια κριτική στον γερμα-



16ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

νικό Τύπο, «από το 1945 έως σήμερα, όλα στροβιλίζονται εδώ, οι εποχές, καθώς 
και τα κράτη, οι περιφέρειες και οι σφαίρες εξουσίας. Στην έκθεση υπάρχει μό-
νο η μία μεγάλη Ευρώπη – όχι η Ευρωπαϊκή Ένωση, αλλά το Συμβούλιο της Ευ-
ρώπης, το οποίο με τα 47 κράτη-μέλη του εκτείνεται από τη Γροιλανδία μέχρι το 
Αζερμπαϊτζάν και μέχρι τα πέρατα της Σιβηρίας».24 Το πρόβλημα αυτό εντεινόταν 
ακόμη περισσότερο από την απουσία εκτενέστερων συνοδευτικών κειμένων στις 
αίθουσες του Γερμανικού Ιστορικού Μουσείου: ένα σύντομο εισαγωγικό κείμενο 
και δώδεκα ακόμη πιο σύντομα κείμενα για την κάθε ενότητα ήταν τα μόνα βοη-
θήματα του επισκέπτη. Ο τελευταίος έπρεπε να ανατρέξει αρχικά στον κατάλογο 
της έκθεσης και στη συνέχεια στην ηλεκτρονική του, πιο εμπλουτισμένη μορφή 
για να αντλήσει ουσιαστικές πληροφορίες για το κάθε έκθεμα.25 Όπως εύστοχα 
παρατήρησε ο αρθρογράφος της εφημερίδας Frankfurter Allgemeine Zeitung, «για 
να δώσουμε σε κάθε μεμονωμένο έργο μια θέση στο ιστορικό συνεχές, θα έπρεπε 
να μιλήσουμε για τον Ψυχρό Πόλεμο, την πυρηνική εποχή, το γυναικείο κίνημα, 
την κατάρρευση του κομμουνισμού και ούτω καθεξής. Η έκθεση αφήνει μόνο την 
τέχνη να μιλήσει. Γι’ αυτό, παρ’ όλη την ένταση των εκθεμάτων της, παραμένει 
ουσιαστικά σιωπηλή».26 Η συγκεκριμένη επιλογή των επιμελητών να «αφήσουν» 
τα ίδια τα έργα να μιλήσουν, χωρίς την παρουσία αρχειακού ή κάποιου άλλου συ-
νοδευτικού υλικού για παράδειγμα, επικρίθηκε επίσης για το γεγονός ότι ο χώρος 
διοργάνωσης της έκθεσης ήταν το Γερμανικό Ιστορικό Μουσείο και όχι μια πινακο-
θήκη, όπως η Νέα Εθνική Πινακοθήκη (Neue Nationalgalerie) στο Βερολίνο. 

Η συμπερίληψη αυτή έργων διαφορετικών καλλιτεχνών, χρονολογιών και ει-
δών σε κάθε ενότητα δημιουργούσε, εξάλλου, ένα πρόσθετο πρόβλημα: ο θεατής 
δεν ήταν σε θέση να αντιληφθεί ποια έργα θεωρήθηκαν σημαντικά κατά την εποχή 
της δημιουργίας τους και από ποιους, αν αποτέλεσαν τμήμα μιας «επίσημης» καλ-
λιτεχνικής σκηνής ή αν ήταν κομμάτι μιας underground εικαστικής ζωής και, κατά 
συνέπεια, πέρασαν απαρατήρητα όταν φιλοτεχνήθηκαν. 

Μια τέτοια παρουσίαση εγείρει, επομένως, και το ερώτημα εάν τελικά η 
ένταξη των έργων σε κάθε ενότητα αντιστοιχεί σε μια υπαρκτή ιστορική πραγμα-
τικότητα ή αν η σχέση αυτή υπάρχει ουσιαστικά μόνο μέσα στο μυαλό των διοργα-

24.	 Sebastian Preuss, «Alles auf kunst», Die Zeit, 18 Οκτωβρίου 2012.
25.	 Η σημαντικότερη ίσως συμβολή της πενταετούς αυτής συστηματικής έρευνας για τη μεταπολεμική τέ-

χνη είναι ο κατάλογος της έκθεσης και πολύ περισσότερο η εμπλουτισμένη ηλεκτρονική μορφή του, η 
οποία περιλαμβάνει αναλυτικά κείμενα για το κάθε έργο ξεχωριστά, καθώς και εισαγωγικά κείμενα για 
την κάθε ενότητα, τις σκέψεις της Φλάκε και του Μπρέντεκαμπ σχετικά με τη σύλληψη και την υλοποίηση 
της έκθεσης, αλλά και τις εισηγήσεις των συμμετεχόντων στο συμπόσιο με τίτλο «Η ευρωπαϊκή ιδέα στην 
τέχνη και την ιστορία της τέχνης» (The european idea in art and art history) που διοργανώθηκε στις 25/26 
Σεπτεμβρίου 2015 στο Γερμανικό Ιστορικό Μουσείο.

26.	 Andreas Kilb, «Geschichtsstunde mit europäischem Akzent», Frankfurter Allgemeine Zeitung, 24 Οκτωβρίου 
2012.



17ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

νωτών.27 Αν δηλαδή τα έργα τέχνης της έκθεσης εξαναγκάζονται να λειτουργήσουν 
σε ένα φιλοσοφικό και πολιτικό πλαίσιο που μπορεί να μην έχει μεγάλη σχέση 
με τις πρωτότυπες ιδέες των καλλιτεχνών. Ως προς αυτό πάντως, η ίδια η Φλάκε 
επισήμανε σε συνέντευξή της ότι η επιλογή των θεματικών ενοτήτων υπήρξε μια 
συνεχής διαδικασία κατά τη διάρκεια των ταξιδιών των επιμελητών και της συ-
γκέντρωσης των έργων: «Η μόνη εξαίρεση ήταν η πρώτη ενότητα: ενώ μιλάς για 
τον Διαφωτισμό, πρέπει να ασχοληθείς με την κατηγορία της λογικής, και αυτό 
είναι επίσης ένα σημαντικό θέμα στην ιδέα της επανάστασης. Τα υπόλοιπα κεφά-
λαια βγήκαν κοιτάζοντας τα έργα τέχνης, γιατί οι καλλιτέχνες αντιμετώπιζαν ένα 
ευρύ φάσμα προβλημάτων: περιβάλλον, φύση, ελπίδα, πώς ζούμε, πώς θέλουμε 
να ζήσουμε, τι θέλουμε (να κάνουμε), τι σκεφτόμαστε, πώς νιώθω, πώς αντιμε-
τωπίζουμε τα μέρη όπου ζούμε κ.λπ. Έτσι, ήταν πολύ εύκολο να βρούμε αυτά τα 
δώδεκα θέματα».28

Παρά τις παραπάνω ενστάσεις, η έκθεση στο Γερμανικό Ιστορικό Μουσείο κα-
τόρθωσε να δείξει τους ποικίλους τρόπους με τους οποίους οι καλλιτέχνες προ-
σέγγισαν μια σειρά σημαντικών ζητημάτων της μεταπολεμικής Ευρώπης υπό την 
οπτική της ελευθερίας: το Ολοκαύτωμα, τον Παγκόσμιο Πόλεμο, τις καταπιεστι-
κές κυβερνήσεις στα ανατολικά καθεστώτα, τον καταναλωτισμό της Δύσης, τη 
διαμαρτυρία και την εξέγερση σε κάθε μορφή καταπίεσης και στους δύο αντίπα-
λους ιδεολογικά συνασπισμούς, συμπεριλαμβανομένης της οικογενειακής βίας, 
τις μεγάλες ουτοπίες και την αποτυχία τους κ.λπ. Φυσικά, το ζήτημα της ελευθε-
ρίας δεν αφορά αποκλειστικά την Ευρώπη, αλλά έχει αναδιατυπωθεί με διαφορε-
τικούς τρόπους από καλλιτέχνες σε όλο τον κόσμο. Στην ψυχροπολεμική Ευρώπη, 
ωστόσο, η έννοια της ελευθερίας αποτελούσε βασικό τμήμα του δημόσιου λόγου 
στις δύο πλευρές του παραπετάσματος και για τον λόγο αυτό αποκτά ιδιαίτερη 
θέση στις προσπάθειες ερμηνείας της εικαστικής παραγωγής της συγκεκριμένης 
χρονικής περιόδου. Θέτοντας την έννοια της ελευθερίας στην αφετηρία του αφη-
γήματός τους, οι επιμελητές της έκθεσης κατόρθωσαν να προσφέρουν μια χαρ-
τογράφηση του ποικιλόμορφου μεταπολεμικού καλλιτεχνικού τοπίου και συνάμα 
να δομήσουν μια εναλλακτική ιστορία της Ευρώπης, ως τόπου με κοινές πολιτιστι-
κές και καλλιτεχνικές αναζητήσεις, παρά τις ιδεολογικές και πολιτικές διαφορές. 
Αυτός ήταν, άλλωστε, ο γενικότερος στόχος των καλλιτεχνικών εκθέσεων που εί-
χαν αρχίσει να οργανώνονται υπό την αιγίδα του Συμβουλίου της Ευρώπης από 

27.	 Βλ. σχετικά Joes Segal, «Rezension zu: Verführung Freiheit. Kunst in Europa seit 1945, 17.10.2012-
10.02.2013 Berlin», H-Soz-Kult, 12 Ιανουαρίου 2013, επίσκεψη 2 Νοεμβρίου 2022, www.hsozkult.de/
exhibitionreview/id/rezausstellungen-165.

28.	 «To Find Something in Common, Not To Talk Again About Differences», Artishok, συνέντευξη της Elnara 
Taidre με τη Monika Flacke, 17 Οκτωβρίου 2013, επίσκεψη 2 Νοεμβρίου 2022, http://artishok.blogspot.
com/2013/10/to-find-something-in-common-not-to-talk_17.html.



18ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΣΥΝΕΔΡΙΩΝ

Λ Ε Υ Τ Έ Ρ Η Σ  Σ Π Ύ Ρ Ο Υ  	 Η ΤΡΙΑΚΟΣ ΤΉ ΈΚΘΕ ΣΗ ΤΟΥ Σ ΥΜΒΟΥΛΊΟΥ ΤΗΣ Ε ΥΡΏΠΗΣ

τη δεκαετία του 1950 και έπειτα. Η έκθεση «Επιθυμία για ελευθερία» συνέβαλε 
κι αυτή με τη σειρά της στην προβολή ενός κοινού ευρωπαϊκού παρελθόντος, βα-
σισμένου στις αξίες της ελευθερίας και των ανθρώπινων δικαιωμάτων, ιδιαίτερα 
σε μια περίοδο που χαρακτηρίζεται τόσο από την άνοδο των ακροδεξιών και εθνι-
κιστικών κομμάτων στην Ευρώπη, όσο και από μια γενικότερη αμφισβήτηση του 
σχεδίου της ευρωπαϊκής ολοκλήρωσης. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

