
  

  Πανελλήνιο Συνέδριο Επιστημών Εκπαίδευσης

   Τόμ. 2015, Αρ. 1 (2015)

   Λειτουργίες νόησης και λόγου στη συμπεριφορά, στην εκπαίδευση και στην ειδική αγωγή: Πρακτικά 5ου Συνεδρίου

  

 

  

  Ο Χριστός Πάσχων στα μαθηματάρια του 18ου αι.
μ.Χ. και η πρώτη ελληνική έκδοση του έργου (1846)

  Κώστας Καρασαββίδης   

  doi: 10.12681/edusc.252 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Καρασαββίδης Κ. (2016). Ο Χριστός Πάσχων στα μαθηματάρια του 18ου αι. μ.Χ. και η πρώτη ελληνική έκδοση του
έργου (1846). Πανελλήνιο Συνέδριο Επιστημών Εκπαίδευσης, 2015(1), 578–586. https://doi.org/10.12681/edusc.252

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 17/01/2026 06:44:28



Ο Χριστός Πάσχων στα μαθηματάρια του 18
ου

 αι. μ.Χ. και η 

πρώτη ελληνική έκδοση του έργου (1846) 

 
Κώστας Καρασαββίδης 

 Φιλόλογος - Μεταπτυχιακός φοιτητής Τμήματος Θεατρικών Σπουδών Ε.Κ.Π.Α. 

kkarasav@yahoo.gr 

 

Περίληψη 

Η αποδιδόμενη στον Γρηγόριο Ναζιανζηνό βυζαντινή τραγωδία Χριστός Πάσχων έχει 

κατά καιρούς απασχολήσει αρχαιοελληνιστές, βυζαντινολόγους, θεολόγους και 

θεατρολόγους, αποδεικνύοντας την θεματική ευρύτητα και την ιδιαίτερη 

σπουδαιότητα του ίδιου του κειμένου. Για πρώτη φορά εξετάζεται η εκπαιδευτική 

διάσταση του κειμένου, το οποίο προσεγγίζεται μέσω της πρώτης ελληνικής έκδοσης 

του Θ. Χοϊδάν (1846). Με αφετηρία την έντυπη έκδοση και τις πολύτιμες 

πληροφορίες που αυτή μας διασώζει για την εκπαιδευτική κατάσταση 

μετεπαναστατικά, αλλά και τη φιλοσοφία των διδασκόντων, όπως αυτή προκύπτει 

μέσω της αναφοράς σε αντίστοιχες πρακτικές προεπαναστατικά, μελετήθηκαν 8 

μαθηματάρια (χειρόγραφα σχολικής χρήσης) του 18
ου

 αι. μ.Χ. που διασώζουν το 

κείμενο. Από τη μελέτη των χειρόγραφων πηγών και την αξιοποίηση χρονολογικών 

και γλωσσικών ενδείξεων, εντοπίστηκε το πρότυπο από το οποίο αντιγράφουν το 

κείμενό τους τόσο οι γραφείς όσο και ο Χοϊδάν, δικαιολογήθηκε η μικρή 

εκπροσώπηση του έργου στα μαθηματάρια της περιόδου και φαίνεται να 

επιβεβαιώνονται όσα γράφει ο Χοϊδάν περί διδασκαλίας στα μέσα του 19
ου

 αι. μ.Χ. 

Επιπλέον, αποσυνδέθηκε το κείμενο από τις όποιες θεατρικές πρακτικές, καθώς δεν 

εντοπίστηκε κανένα στοιχείο που να παραπέμπει σε κάποιο παραστασιακό γεγονός, 

ενώ συνεπακόλουθα αποσυνδέθηκε και από τις αντίστοιχες θεατρικές πρακτικές των 

ιησουιτικών ταγμάτων που δραστηριοποιούνταν εκπαιδευτικά στον ίδιο χώρο κατά 

τον 18
ο
 αι. μ.Χ.  

 

Λέξεις-Κλειδιά Χριστός Πάσχων, μαθηματάρια, Χοϊδάν 

 

Abstract 

Scholars of ancient Greek literature and Byzantine studies as well as theologists and 

theatre experts have at times dealt with the Byzantine tragedy Christus Patiens 

(Suffering Christ), attributed to Gregory of Nazianzus (aka Gregory the Theologian or 

Gregory Nazianzen), thus proving the broad thematic range and the particular 

significance of the text itself. For the first time, the educational dimension of the text 

is examined, based on its first Greek publication edited by Th. Choidan (1846). 

Starting from the printed edition and the valuable information it preserves in terms of 

the prevailing educational situation after the Greek War of Independence in addition 

to the philosophy of educators, as inferred through reference to relevant practices 

followed prior to the War, eight (8) mathemataria (handwritten teaching materials) 

that preserve the text were examined. By studying the manuscript sources and taking 

into account chronological and linguistic evidence, the original text from which both 

copyists and Choidan transcribe the text was determined, the small representation of 

the work in the mathemataria of this period was explained and what Choidan writes 

in the middle of the 19
th

 century regarding teaching appears to be verified. In addition, 

the work is disassociated from any theatrical practice, given that no evidence was 

found that would refer to any performance, and is, therefore, also disconnected from 



the relevant theatrical activities of Jesuits orders known for their educational work in 

the same region during the 18
th
 century. 

 

Keywords Christus Patiens, mathemataria, Choidan 

 

Η έκδοση του Θ. Χοϊδάν (1846) 

Ο τίτλος Χριστός Πάσχων για το συγκεκριμένο κείμενο απαντά για πρώτη 

φορά στην editio princeps του έργου με εκδότη τον Antonius Bladus (Bladus, 1542). 

Όλα τα χειρόγραφα που διασώζουν το έργο πριν την έκδοση αυτή περιλαμβάνουν 

συνήθως μακροσκελείς και κυρίως περιγραφικούς τίτλους, αλλά σε κανένα 

χειρόγραφο δεν υπάρχουν οι δύο αυτές λέξεις που χρησιμοποίησε ο Bladus στην 

έκδοσή του και με τις οποίες είναι γνωστό το έργο σήμερα. Τι μπορεί να οδήγησε τον 

Bladus στην επιλογή του τίτλου αυτού, δεν μας είναι γνωστό. Τον κύριο λόγο δεν τον 

παίζει άλλωστε ο Χριστός, ώστε να δικαιολογείται μια τέτοια επιλογή, αλλά η 

Θεοτόκος, καθώς σύμφωνα με τον Βάλτερ Πούχνερ (1995, σ. 55-56): «Από τους 

2.531 στίχους του κέντρωνα (η μέτρηση παραλείπει τον πρόλογο, τον επίλογο και τον 

κολοφώνα) η Θεοτόκος λέει 1.210 στίχους (47,8% της έκτασης του ποιήματος, ο χορός 

252 (9,96%), ο Χριστός 69 (2,73%). Δεδομένου ότι η Θεοτόκος και ο χορός είναι 

σκηνικά πρόσωπα αλληλένδετα, που σημαίνει ότι εμφανίζονται πάντα και αποκλειστικά 

μαζί, σχεδόν ενιαία εφόσον ο χορός είναι το alter ego της Μαρίας, η δομή του θρήνου 

της Θεοτόκου φανερώνεται ακόμη πιο ανάγλυφα, αν συνυπολογιστούν οι ρήσεις τους». 

Ωστόσο, όλες οι εκδόσεις του έργου από το 1542 μέχρι σήμερα ακολουθούν τον τίτλο 

αυτό.  

Η δεύτερη έκδοση του έργου εμφανίζεται περίπου 300 χρόνια αργότερα, το 

1846, και είναι ελληνική με εκδότη τον Θ. Χοϊδάν (Χοϊδάν, 1846). Ασφαλώς και 

είναι σημαντικό το γεγονός ότι πρόκειται για την πρώτη έκδοση του κειμένου μετά το 

1542 και ότι πρόκειται για μια ελληνική έκδοση. Ωστόσο το ιδιαίτερο ενδιαφέρον της 

έγκειται στο γεγονός ότι  είναι ένα σχολικό εγχειρίδιο και ότι αποτελεί μέχρι σήμερα 

την πρώτη και μοναδική έκδοση του κειμένου με σκοπό τη διδασκαλία του σε 

σχολικό περιβάλλον. Καθίσταται μάλιστα εξαιρετικά σημαντική για τις πληροφορίες 

που περιέχει και που αναφέρονται σε διδακτικές πρακτικές της προεπαναστατικής και 

μετεπαναστατικής Ελλάδας. Εμπλουτίζει τις γνώσεις μας δηλαδή όχι μόνο για την 

αποστολή που θα μπορούσε να επιτελέσει το κείμενο στην εκπαιδευτική διαδικασία, 

αλλά και για τους ίδιους τους σκοπούς και τις όψεις της εκπαίδευσης στο β΄ μισό του 

19
ου

 αι. μ.Χ.  

Ειδικότερα, πριν το κυρίως κείμενο του Χριστού Πάσχοντος, υπάρχει μια 

αποκαλυπτική προσφώνηση του Χοϊδάν «Πρὸς τοὺς Κυρίους Καθηγητὰς, 

Γυμνασιάρχας και Σχολάρχας». Σύμφωνα με το κείμενο της προσφώνησης αυτής 

(Χοϊδάν, 1846, σσ. α΄-β΄): «Οἱ πρὸ τῆς ἐπαναστάσεως συναδελφοὶ ὑμῶν, τῶν ὁποίων 

ἐστὲ καὶ ὑμεῖς μαθηταί, συνεθίζοντες νὰ ἐκτρέφωσι μᾶλλον τοὺς μαθητὰς αὐτῶν ἐν 

παιδείᾳ καὶ νουθεσίᾳ Κυρίου καθ’ ὅλην τὴν διάρκειαν τῆς διδασκαλίας αὐτῶν, 

ἀποκλειστικῶς τοῦτο ἔπραττον, ἐφεστώσης τινὸς μεγάλης δεσποτικῆς ἑορτῆς, καθ’ ἣν 

παύοντες δι’ ὀλίγας ἡμέρας πᾶσαν διδασκαλίαν ἐξωτερικήν, ἐδίδασκον τοὺς μαθητὰς 

αὐτῶν τὰ τῆς ἑορτῆς ἐκείνης· διὰ τοῦτο καὶ οἱ μαθηταὶ αὐτῶν ἀπέβαινον καὶ θεοσεβεῖς 

καὶ ἐνάρετοι· τῆς ἀναγκαιοτάτης ταύτης διδασκαλίας μετὰ τὴν ἐπανάστασιν 

παραμεληθείσης, καὶ τῆς θύραθεν διδασκαλίας ὅλως ἐπικρατούσης, ἡ νεολαία ἡμῶν, τὸ 

στήριγμα καὶ ἡμῶν αὑτῶν, καὶ τῆς κοινωνίας ὅλης, ἀποβαίνει, ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον κατὰ 

τὸν Χρυσόστομον ἀσεβής, θρασεῖα, ἀκόλαστος, ἀπειθὴς καὶ βάναυσος, διὰ τὰ ὁποῖα, 

ὡς κάλλιον ἐμοῦ γνωρίζετε, μεγίστας ὑφέξομεν τὰς εὐθύνας καὶ πατέρες καὶ 

διδάσκαλοι· πατὴρ κᾀγὼ κατὰ θείαν εὐδοκίαν τέκνων πολλῶν, ἐπιθυμῶν χάριν αὐτῶν, 



καὶ τῆς νεολαίας ὅλης νὰ σταθῇ μέχρις ἐδὼ τὸ κακόν, καὶ νὰ ἐπανέλθωμεν εἰς τὰ 

πάτρια ἡμῶν, τὰ καὶ σωτηριωδέστερα, προκειμένης ἤδη τῆς μεγάλης ἑορτῆς τοῦ Πάσχα, 

ἐπεχείρισα νὰ κάμω κοινὴν διὰ τοῦ τύπου τὴν τραγῳδίαν, ὁ Χριστὸς Πάσχων, 

Γρηγορίου Ναζανζηνοῦ (sic) τοῦ Θεολόγου, ταθαμμένην οὖσαν εἰς τὰ ἅπαντά του, καὶ 

ἀγνοουμένην σχεδὸν παρὰ πάντων. Ἀπόκειται δὲ ἤδη εἰς ὑμᾶς Κύριοι νὰ θρέψητε δι’ 

αὐτῆς τοὺς μαθητὰς ὑμῶν δι’ ὀλίγας ἡμέρας πρὸ τοῦ Πάσχα, συγχωροῦντές μοι, δι’ ὅ,τι 

(sic) ἐτόλμησα νὰ σᾶς δώσω ἀφορμὴν εἰς τοῦτο ὁ πολλοστὸς ἐγὼ ἐν χιλιάσιν Ἰούδα[ς]. 

Ἐν Ἀθήναις τὴν 5 Μαρτίου 1846. Θ. Χοϊδάν»  

 Από την παραπάνω επιστολή διαπιστώνουμε πως ο Θ. Χοϊδάν εκδίδει αυτήν 

την «ἀγνοουμένην σχεδὸν παρὰ πάντων» τραγωδία με σκοπό τη διδασκαλία της σε 

μαθητές λίγο πριν το Πάσχα, κατά τη συνήθεια των δασκάλων, οι οποίοι 

προεπαναστατικά, με την ευκαιρία μεγάλων δεσποτικών εορτών, σταματούσαν τη 

συμβατική διδασκαλία τους και δίδασκαν τα σχετικά με την εορτή που πλησίαζε. 

Ωστόσο, μετεπαναστατικά η πρακτική αυτή φαίνεται κατά το κείμενο ότι 

λησμονήθηκε, με αποτέλεσμα να επικρατήσει μια αποκλειστικά «θύραθεν 

διδασκαλία». Ο Θ. Χοϊδάν φοβούμενος ηθικές παρεκτροπές της νεολαίας λόγω 

ελλιπούς θρησκευτικής εκπαίδευσης προτείνει τη διδασκαλία του Χριστού Πάσχοντος 

στα σχολεία επικαλούμενος μόνο την ιδιότητα της πατρότητας. Στο κείμενο 

αναφέρεται δύο φορές η λέξη «πατήρ» ([…] μεγίστας ὑφέξομεν τὰς εὐθύνας καὶ 

πατέρες καὶ διδάσκαλοι· πατὴρ κᾀγὼ κατὰ θείαν εὐδοκίαν τέκνων πολλῶν […]) στην 

κυριολεκτική της σημασία και όχι ως συνώνυμο του ιερωμένου. Επομένως, είναι 

πολύ σημαντικό ένας λαϊκός να αναγνωρίζει τις αρετές και το ρόλο που μπορεί να 

διαδραματίσει η θρησκευτική εκπαίδευση στη διαμόρφωση της προσωπικότητας των 

νέων. Κατά συνέπεια, ο Χοϊδάν αποτελεί ένα φωτισμένο παράδειγμα γονέα που με 

την πρωτοβουλία του για μια τέτοια έκδοση δείχνει να αναγνωρίζει την ίδια την 

οικογένεια ως φορέα εκπαίδευσης ήδη στα 1846.  

Πολύτιμες πληροφορίες αναφορικά με την πρόταση για τη διδασκαλία του 

συγκεκριμένου κειμένου σε σχολικό περιβάλλον αντλούμε και από την επιστολή του 

Θ. Χοϊδάν προς το Υπουργείο δημοσίας εκπαιδεύσεως και κυρίως από ένα 

συνοδευτικό κείμενο στο οποίο μας πληροφορεί για όσα εκτυλίχθηκαν πριν την 

υπουργική απόφαση και παρατίθενται στο τέλος της συγκεκριμένης έκδοσης (Χοϊδάν, 

1846, χ.σ.). Σύμφωνα με την επιστολή: «Ἐκ τῆς ἐπὶ κεφαλῆς τοῦ ἐπισυννημένου 

τυπογραφικοῦ πρώτου φύλλου, τὸ ὁποῖον ἐξαιτοῦμαι νὰ μ’ ἐπιστραφῇ, προσφωνήσεώς 

μου θέλει πληροφορηθῇ τὸ Σ[εβαστὸν] τοῦτο Ὑπουργεῖον τὸν σκοπόν, διὰ τὸν ὁποῖον 

ἐπεχείρισα τὴν μετατύπωσιν τῆς κατ’ Εὐριπίδην τραγῳδίας, ὁ Χριστὸς Πάσχων, 

Γρηγορίου Ναζιανζηνοῦ τοῦ Θεολόγου· ἀλλὰ καίτοι πεποιθώς, ὅτι θέλω εὕρῃ 

συμφώνους οἴκοθεν εἰς τοῦτο τοὺς κυρίους Καθηγητάς, Γυμνασιάρχας καὶ Σχολάρχας 

τοῦ Κράτους, ὡς περὶ πολλοῦ ποιουμένους τὴν ἐν παιδείᾳ καὶ νουθεσίᾳ Κυρίου 

ἐκπαίδευσιν τῶν μαθητῶν αὐτῶν, ἀναγκαίαν μ’ ὅλον τοῦτο κρίνω καὶ τὴν σύστασιν τοῦ 

Σ[εβαστοῦ] τούτου Ὑπουργείου, καὶ ταύτην ἐξαιτοῦμαι διὰ τῆς παρούσης μου, ἐλπίζων 

εἰς τὴν πρὸς τὴν εὐσεβῆ τῆς νεολαίας ἐκπαίδευσιν ἀκάματον φροντίδα τοῦ Κ[υρίου] 

Ὑπουργοῦ, ὅτι δὲν θέλει μὲ τὴν ἀρνηθῇ, ἀλλ’ ὅτι θέλει διατάξει νὰ ἐκδοθῇ ἀμέσως δι’ 

ἐγκυκλίου. Ἐν Ἀθήναις τὴν 9 Μαρτίου. Εὐπειθέστατος πολίτης Θ. ΧΟΙΔΑΝ».  

Σύμφωνα με το συνοδευτικό κείμενο: «Τὸ ἐπὶ τῆς Δημοσίου ἐκπαιδεύσεως 

Ὑπουργεῖον λαβὸν τὴν ἀνωτέρῳ ἀναφοράν μου, ὠνόμασεν ἐπιτροπήν ἐκ τριῶν 

κληρικῶν, καθηγητῶν τοῦ Πανεπιστημίου, τῶν κυρίων Νεοφύτου Βάμβα, Θεοκλήτου 

Φαρμακίδου, Μισαὴλ Ἀποστολίδου, καὶ τοῦ Γυμνασιάρχου Κυρίου Γεωργίου 

Γενναδίου, καὶ διεύθυνεν αὐτὴν πρὸς τὴν ἐπιτροπήν, προσκαλοῦν νὰ γνωμοδοτήσῃ ἐπὶ 

τῆς αἰτήσεώς μου· ἀλλὰ τίς ἠδύνατο ποτὲ νὰ φαντασθῇ, ὅτι ἡ ἐπιτροπὴ αὔτη ἤθελε 

διχογνωμήσῃ ἐπὶ πράγματος τόσον ἀναγκαίου διὰ τὴν σπουδάζουσαν νεολαίαν; καὶ 



οὕτως ἀπεδείχθησαν καὶ εἰς τὴν περίστασιν ταύτην οἱ μὲν πρῶτοι, ἔσχατοι, οἱ δὲ 

δεύτεροι, πρῶτοι· ἐλπίζω, ὅτι ὁ Κύριος Ὑπουργὸς θέλει συγκατατεθῇ εἰς τὴν γνώμην 

τῶν ὁμοφωνησάντων ἑτεροταγῶν μελῶν τῆς ἐπιτροπῆς, ἀποπτύων τὴν τῶν ὁμοταγῶν, 

ὡς ὀλεθρίαν διὰ τὴν νεολαίαν, καὶ θέλει ἐκδώσει τὴν ἐγκύκλιόν του κατὰ τὴν 

γνωμοδότησιν τῶν ὀρθοφρονούντων, καὶ κηδομένων τῆς νεολαίας μελῶν τῆς εἰρημένης 

ἐπιτροπής.»  

Με την επιστολή ο Χοϊδάν ζητά ο ίδιος από τον υπουργό να εκδώσει άμεσα 

μια εγκύκλιο, προκειμένου να ενταχθεί τελικά στο πρόγραμμα σπουδών η 

«μετατύπωσις τῆς κατ’ Εὐριπίδην τραγῳδίας, ὁ Χριστὸς Πάσχων», που έχει 

υποβάλλει προς έγκριση διδασκαλίας. Από το συνοδευτικό της επιστολής κείμενο 

πληροφορούμαστε πως η γνωμοδοτική του βιβλίου επιτροπή, που αποτελούνταν από 

τους κληρικούς και καθηγητές του πανεπιστημίου Νεόφυτο Βάμβα, Θεόκλητο 

Φαρμακίδη και Μισαήλ Αποστολίδη και από τον λαϊκό και Γυμνασιάρχη του «ἐν 

Ἀθήναις Γυμνασίου» Γεώργιο Γεννάδιο, δεν κατάφερε να συμφωνήσει επί του 

θέματος. Πληροφορούμαστε πως υπήρξε διχογνωμία στην επιτροπή και φαίνεται πως 

η μη έγκριση του βιβλίου από την μειοψηφία του «ὁμοταγοῦς» – σε σχέση με τον 

Χοϊδάν – λαϊκού Γεωργίου Γεννάδιου υπερίσχυσε της έγκρισης από την πλειοψηφία 

των «ἑτεροταγῶν» κληρικών και μελών της επιτροπής.  

Η έκδοση του 1846 από μόνη της δεν αποτελεί ασφαλές τεκμήριο της 

διδασκαλίας του κειμένου στα σχολεία της εποχής, καθώς δεν μας προσφέρει 

πρόσθετες πληροφορίες για την υπουργική απόφαση που τελικά λήφθηκε. Ο 

ενδεχόμενος εντοπισμός των σχετικών εγγράφων της επιτροπής έγκρισης του βιβλίου 

θα μπορέσει να φωτίσει περισσότερο το θέμα, το οποίο κρίνεται ιδιαιτέρως 

ενδιαφέρον, καθώς εμπλέκονται σε αυτό σημαντικές προσωπικότητες του 

Νεοελληνικού Διαφωτισμού. Και μπορεί η έγκριση ενός «θεατρικού» έργου για 

διδασκαλία να είναι φυσική σήμερα, αλλά η στάση των ιερωμένων κρίνεται 

προοδευτική για τα δεδομένα της εποχής, καθώς η αυθεντία και μόνο του ονόματος 

του Γρηγορίου Ναζιανζηνού δε θα μπορούσε να δικαιολογήσει την επιλογή αυτή και 

πιθανότατα ήταν επηρεασμένη από το κλίμα του Διαφωτισμού. 

Ακόμη όμως και να μην διδάχτηκε τελικά το συγκεκριμένο σχολικό 

εγχειρίδιο, η σπουδαιότητα και μόνο της έκδοσης του κειμένου είναι μεγάλη, για τον 

πρόσθετο λόγο ότι αντιγράφει την πρώτη έκδοση του κειμένου του 1542 και 

προηγείται χρονολογικά τόσο της έκδοσης του J.-P. Migne (Migne, 1862), όσο και 

της αμέσως επόμενης αυτοτελούς έκδοσης του J. D. Brambs (Brambs, 1885).   

 

Τα μαθηματάρια του 18
ου

 αι. μ.Χ. 

Στους πίνακες περιεχομένων των περίπου 1000 χειρογράφων – μαθηματαρίων των 

ελληνικών σχολείων της Τουρκοκρατίας που παραθέτει η Σκαρβέλη-Νικολοπούλου 

(1993), εντοπίστηκαν 29 χειρόγραφα που παραδίδουν τον Χριστό Πάσχοντα. 

Πρόκειται για τα εξής: 

ΕΛΛΑΔΑ 

1) Άγιο Όρος, Ι.Μ. Βατοπεδίου – αρ.222, ΙΗ΄ αι. 

2) Άγιο Όρος, Ι.Μ. Βατοπεδίου – αρ.342, έτος 1747 

3) Άγιο Όρος, Ι.Μ. Βατοπεδίου – αρ.732, έτος 1799 

4) Άγιο Όρος, Ι.Μ. Ιβήρων – αρ.145, ΙΗ΄ αι. 

5) Άγιο Όρος, Ι.Μ. Ιβήρων – αρ.650, ΙΗ΄ αι. 

6) Άγιο Όρος, Ι.Μ. Ιβήρων – αρ.1330, έτος 1708 

7) Άγιο Όρος, Ι.Μ. Ξηροποτάμου – αρ.67, έτος 1785 

8) Άγιο Όρος, Ι.Μ. Σταυρονικήτα – αρ.157, ΙΗ΄ αι. 

9) Αθήνα, Εθνική Βιβλιοθήκη – αρ.2148, έτος 1745 



10) Αθήνα, Εθνική Βιβλιοθήκη – αρ.2163, έτος 1754, 1782 

11) Αθήνα, Εθνική Βιβλιοθήκη – αρ.2198, έτος 1491 

12) Αθήνα, Εθνική Βιβλιοθήκη – αρ.2910, έτος 1798-1810 

13) Αθήνα, Γεννάδειος Βιβλιοθήκη – αρ.52, ΙΗ΄ αι. 

14) Αθήνα, Ιστορική και Εθνολογική Εταιρεία της Ελλάδος – αρ.215, έτος 1734 

15) Δημητσάνα, Δημόσια Βιβλιοθήκη – αρ.33, ΙΘ΄ αι. 

16) Δημητσάνα, Δημόσια Βιβλιοθήκη – αρ.93, έτος 1792 

17) Δημητσάνα, Δημόσια Βιβλιοθήκη – αρ.99, ΙΗ΄ αι. 

18) Ευρυτανία, Ι.Μ. Προυσού – αρ.9, ΙΗ΄ αι. 

19) Κοζάνη, Κοβεντάρειος Δημοτική Βιβλιοθήκη – αρ.X 134, ΙΗ΄ αι. 

20) Μηλιές, Δημόσια Βιβλιοθήκη – αρ. 18, ΙΗ΄ αι. 

21) Πάτμος, Ι.Μ. Αγίου Ιωάννου του Θεολόγου – αρ.590 (ΦϞ΄), έτος 1730 

ΑΙΓΥΠΤΟΣ 

22) Ι.Μ. Αγίας Αικατερίνης Όρους Σινά – αρ.1617, ΙΗ΄ αι. 

ΙΣΡΑΗΛ 

23) Ι.Μ. Αγίου Σάββα – αρ.459, έτος 1754 

24)  Ι.Μ. Αγίου Σάββα – αρ.470, έτος 1747-1749 

ΤΟΥΡΚΙΑ 

25) Κωνσταντινούπολη, Μεγάλη του Γένους Σχολή – αρ.33, ΙΕ΄ αι. 

26) Κωνσταντινούπολη, Οικουμενικό Πατριαρχείο, Ι.Μ. Παναγίας Χάλκης – αρ.162, 

έτος 1774, 1775 

27) Κωνσταντινούπολη, Οικουμενικό Πατριαρχείο, Μετόχι Πανάγιου Τάφου – 

αρ.143, ΙΖ΄-ΙΗ΄ αι. 

28) Κωνσταντινούπολη, Οικουμενικό Πατριαρχείο, Μετόχι Πανάγιου Τάφου – 

αρ.144, έτος 1723-1727 

29) Κωνσταντινούπολη, Οικουμενικό Πατριαρχείο, Μετόχι Πανάγιου Τάφου – 

αρ.492, ΙΗ΄ αι. 

Η μεγάλη διασπορά τους σε βιβλιοθήκες στον ελλαδικό χώρο (Άγιο Όρος, 

Αθήνα, Δημητσάνα, Ευρυτανία, Κοζάνη, Μηλιές, Πάτμος) καθώς και στο εξωτερικό 

(Αίγυπτος, Ισραήλ, Τουρκία) οδήγησε στην απόφαση να μελετηθούν όχι τα εύκολα 

προσβάσιμα χειρόγραφα που υπάρχουν στην Αθήνα, αλλά εκείνα στα οποία δεν 

υπάρχει πρόσβαση από όλους τους ερευνητές είτε λόγω απόστασης, είτε λόγω άλλων 

περιορισμών (π.χ. φύλο του ερευνητή). Για το λόγο αυτό επιλέχθηκαν δύο μεγάλες 

ομάδες χειρογράφων, η ομάδα των αθωνικών χειρογράφων (8 χειρόγραφα 

προερχόμενα από 4 Ιερές Μονές του Αγίου Όρους) και η ομάδα των 

κωνσταντινουπολίτικων χειρογράφων (5 χειρόγραφα από τον διοικητικό χώρο του 

Οικουμενικού Πατριαρχείου και του Πατριαρχείου Ιεροσολύμων). Η δυσκολία 

πρόσβασης στις βιβλιοθήκες (για παράδειγμα της Ι.Μ. Ξηροποτάμου) και επομένως 

στα χειρόγραφα ή η μη εύρεση των χειρογράφων στις βιβλιοθήκες (για παράδειγμα 

ολόκληρη η ομάδα των κωνσταντινουπολίτικων χειρογράφων αγνοείται και δεν 

κατέστη δυνατό να εντοπιστεί· το χειρόγραφο 145 της βιβλιοθήκης της Ι.Μ. Ιβήρων 

είχε σταλεί για απεντόμωση και συντήρηση) οδήγησε σε έναν αναγκαστικό 

περιορισμό του υλικού. Τελικά στην έρευνα συμπεριλήφθηκαν τα εξής 8 χειρόγραφα: 

της Ι.Μ. Βατοπεδίου – αρ.222, αρ.342 και αρ.732· της Ι.Μ. Ιβήρων – αρ.650 και 

αρ.1330· της Ι.Μ. Σταυρονικήτα – αρ.157· της Κοβενταρείου Δημοτικής 

Βιβλιοθήκης Κοζάνης – αρ.X 134 και της Ι.Μ. Αγίας Αικατερίνης Όρους Σινά – 

αρ.1617. 

Η ύπαρξη μόλις 29 μαθηματαρίων ενός έργου που το θέμα του «προσφέρεται για 

σχολική χρήση» (Σκαρβέλη-Νικολοπούλου, 1993, σ. 167) οφείλεται στην «κάλυψη 



των αναγκών της διδασκαλίας της δραματικής ποιήσεως από τα έργα των μεγάλων 

αρχαίων τραγικών» και στην «απουσία του Χριστού Πάσχοντος από την 

Εγκυκλοπαίδεια του Ιωάννη Πατούσα» (Σκαρβέλη-Νικολοπούλου, 1993, σ. 168). Και 

οι δύο αυτοί λόγοι εν μέρει δικαιολογούν τη μικρή εκπροσώπηση του έργου στη 

χειρόγραφη παράδοση, αλλά δεν είναι πειστικοί. Παρόλο που και η πρώτη ελληνική 

έκδοση του 1846 τυπώνεται για σχολική χρήση, πόσο εύκολη θα ήταν η πρόσληψη 

της Ορθόδοξης θεματολογίας του έργου σε μια γλώσσα σχεδόν ακατανόητη από την 

πλειοψηφία των μαθητών, και ειδικά όταν σύμφωνα με τον Χοϊδάν το έργο ήταν 

σχεδόν άγνωστο; Πόσο εύκολο θα ήταν στους μαθητές του 18
ου

 αιώνα να 

αναγνωρίσουν στον Χριστό Πάσχοντα παραθέματα από κείμενα που δεν είχαν την 

ευκαιρία να τα γνωρίσουν με κάποιον τρόπο, ή να έστω να τα διαβάσουν προς τέρψη 

τους; Για παράδειγμα, οι Βάκχες ή η Μήδεια, από τις οποίες κυρίως δανείζεται 

στίχους ο Χριστός Πάσχων, είναι τραγωδίες γεμάτες ένταση και πάθος, που περιέχουν 

στοιχεία τα οποία τις καθιστούν ακατάλληλες προς διδασκαλία. Οι διδάσκαλοι, κατά 

την περίοδο της Τουρκοκρατίας, τις παραμέρισαν και ακολούθησαν την παράδοση 

των βυζαντινών εκδόσεων, στις οποίες περιλαμβάνονταν η Εκάβη και ο Ορέστης. 

Ακόμη και η Μήδεια, που συμπεριλήφθηκε στην Εγκυκλοπαίδεια του Πατούσα, δεν 

εισήχθη στα σχολεία. 

Επιπλέον, η μεγάλη πλειοψηφία των μετεχόντων της εκπαίδευσης, διδάσκαλοι 

και μαθητές, ήταν ιερωμένοι. Δεν θα ήταν αναμενόμενο αυτοί να επιλέξουν στο 

πρόγραμμα σπουδών τους ένα έργο αποδιδόμενο στον Γρηγόριο Ναζιανζηνό αντί 

μιας αρχαίας ελληνικής τραγωδίας; Επομένως, το κείμενό μας δεν θα έπρεπε να 

παραδίδεται σε περισσότερα χειρόγραφα; Τέλος, μπορεί η Εγκυκλοπαίδεια του 

Πατούσα να καθόρισε σε μεγάλο βαθμό τα διδασκόμενα μαθήματα, αλλά δεν έχουμε 

και την περίπτωση των επιγραμμάτων του Θεόδωρου Πρόδρομου που διασώζονται 

σε 45 χειρόγραφα (Σκαρβέλη-Νικολοπούλου, 1993, σ. 170-171) και που ενώ δεν 

συμπεριλήφθησαν σε αυτήν είχαν μεγαλύτερη διάδοση στα σχολεία ακόμη και από τα 

αντίστοιχα επιγράμματα της Ανθολογίας του Μάξιμου Πλανούδη; Επομένως, ο 

μικρός αριθμός των μαθηματαρίων με τον Χριστό Πάσχοντα θα πρέπει να οφείλεται 

σε κάποιον άλλο λόγο. Ασφαλώς ρόλο θα έπαιξε και το γεγονός πως τα δράματα 

διδάσκονταν στο τελευταίο στάδιο των σπουδών της μέσης βαθμίδας, στο οποίο δεν 

έφταναν συνήθως πολλοί μαθητές, όμως και πάλι προβληματίζει η παρουσία έργων 

του Αριστοφάνη σε περισσότερα μαθηματάρια συγκριτικά με τον Χριστό Πάσχοντα. 

Κάποιες όψεις αυτών των προβληματισμών μπορούν να τις διαφωτίσουν τα ίδια τα 

χειρόγραφα που έχουμε στη διάθεσή μας. 

Ως προς την πηγή από την οποία αντλούν το κείμενο τα συγκεκριμένα 

μαθηματάρια,  οι τίτλοι τους παραπέμπουν με ασφάλεια στην πρώτη έντυπη έκδοση 

του Bladus του 1542, καθώς αντιγράφουν σχεδόν κατά λέξη τον τίτλο όπως τον 

έδωσε ο πρώτος αυτός εκδότης, δηλαδή: Τοῦ ἁγίου Γρηγορίου Ναζανζηνοῦ (sic) τοῦ 

θεολόγου τραγῳδία Χριστὸς Πάσχων. Αναλυτικότερα, οι τίτλοι με τους οποίους μας 

παραδίδονται τα χειρόγραφα είναι οι εξής: I.M. Βατοπεδίου – αρ.222, φύλλο 1
r
: Τοῦ 

ἁγίου Γρηγορίου Ναζανζηνοῦ (sic) τοῦ θεολόγου, τραγουδία (sic), Χριστὸς Πάσχων· 

I.M. Βατοπεδίου – αρ.342, φύλλο 71
r
: Τοῦ ἁγίου Γρηγορίου Ναζανζηνοῦ (sic) τοῦ 

θεολόγου, τραγωδία (sic), Χριστὸς Πάσχων· I.M. Βατοπεδίου – αρ.732, φύλλο 177
r
: 

Χριστὸς Πάσχων, Γρηγορίου Ναζιανζηνοῦ τοῦ θεολόγου, τραγωδία (sic)· I.M. Ιβήρων 

– αρ.650, φύλλο 57
r
: Τοῦ ἁγίου Γρηγορίου Ναζιανζηνοῦ τοῦ θεολόγου τραγῳδία 

Χριστὸς Πάσχων· I.M. Ιβήρων – αρ.1330, φύλλο 1
r
: Τοῦ ἁγίου Γρηγορίου 

Ναζιανζηνοῦ τοῦ θεολόγου τραγῳδία, Χριστὸς Πάσχων· I.M. Σταυρονικήτα – αρ.157, 

φύλλο 2
r
: Τοῦ ἁγίου Γρηγορίου Ναζανζινοῦ (sic) τοῦ θεολόγου, τραγῳδία, Χριστὸς 

Πάσχων· Κοβενταρείου Δημοτικής Βιβλιοθήκης Κοζάνης – αρ.Χ 134, φύλλο 119
r
: 



Χριστὸς Πάσχων, τοῦ αὐτοῦ τραγῳδία ἐις τὸ ἅγιον πάθος· Ι.Μ. Αγίας Αικατερίνης 

Όρους Σινά – αρ.1617, φύλλο 74
r
: Χριστὸς Πάσχων Γριγορίου (sic) Ναζιαζηνοῦ (sic) 

τοῦ θεολόγου τραγωδία (sic). 

Ακόμη και το προερχόμενο από την Κοζάνη χειρόγραφο, που δεν αντιγράφει 

ολόκληρο τον τίτλο της έκδοσης του Bladus, πάλι μας οδηγεί σε αυτήν, καθώς 

χρησιμοποιεί τον τίτλο Χριστός Πάσχων. Επομένως, και τα 8 χειρόγραφά μας 

αντιγράφτηκαν είτε απευθείας από την έκδοση του Bladus, είτε από κάποιο άλλο 

χειρόγραφο που είχε στηριχθεί στην έκδοση αυτή, με ασφάλεια όμως μπορούμε να 

πούμε πως δεν αντιγράφηκαν από κάποιο άλλο χειρόγραφο του Χριστού Πάσχοντος, 

χρονολογημένο πριν την έκδοση Bladus. Πρόσθετη υποστήριξη στο συγκεκριμένο 

επιχείρημα προσφέρει και το γεγονός ότι στην αμέσως επόμενη αυτοτελή έκδοση του 

κειμένου (Brambs, 1885) ο εκδότης της αναφέρει την έκδοση Bladus ως τη μοναδική 

έκδοση του κειμένου κατά την περίοδο που εξετάζουμε και επομένως δεν υπάρχει 

κάποια άλλη λανθάνουσα σήμερα έκδοση. Ένα δεύτερο στοιχείο, πέραν του τίτλου, 

που μας οδηγεί στην πρώτη έντυπη έκδοση και όχι σε κάποιο χειρόγραφο είναι, 

τουλάχιστον στα μαθηματάρια που παραδίδουν ολόκληρο το έργο (πρόκειται για τα 

χειρόγραφα της Ι.Μ. Βατοπεδίου – αρ.732, της Ι.Μ. Αγίας Αικατερίνης Όρους Σινά – 

αρ.1617, αλλά και το χειρόγραφο της Κοβενταρείου Δημοτικής Βιβλιοθήκης 

Κοζάνης – αρ.Χ 134, καθώς από τον τίτλο του αντιλαμβανόμαστε πως στηρίχθηκε 

άμεσα ή έμμεσα στην έκδοση Bladus),  η απουσία των τελευταίων 6 στίχων του 

έργου (στ. 2605-2610: Ἔχεις ἀληθὲς δρᾶμα κοὐ πεπλασμένον/ πεφυρμένον τε 

μυθικῶν λήρων κόπρῳ,/ ὁ φιλομαθὴς εὐσεβοφρόνων λόγων./ Εἰ γοῦν θέλεις σὺ, καὶ 

Λυκόφρονος τρόπῳ/ γλυκόφρονος νῦν ὡς θέμις ἐγνωσμένου/ λέξω τὰ πολλὰ 

νητρεκῶς, ὧν μ΄ ἱστορεῖς), που φαίνεται πως απευθύνονται στον πάτρωνα του 

συγγραφέα και απουσίαζαν επίσης από την έκδοση του Bladus. Άρα, μια πιθανή 

ερμηνεία της μικρής εκπροσώπησης του έργου στη χειρόγραφη παράδοση μπορεί να 

είναι η δυσκολία απόκτησης ή έστω πρόσβασης στη συγκεκριμένη έκδοση.  

Αναφορικά με τον λόγο της αντιγραφής και διδασκαλίας του κειμένου, ένα 

βοηθητικό στοιχείο είναι η προσφώνηση που προστίθεται πριν από την πρώτη λέξη 

της υπόθεσης από τους αντιγραφείς και η οποία δεν υπάρχει στο αρχικό κείμενο, 

αλλά είναι χαρακτηριστική των προθέσεων διδασκαλίας. Σε 5 χειρόγραφα που 

εξετάστηκαν υπάρχουν δύο τύποι προσφωνήσεων: ὦ μαθητὰ (Ι.Μ. Βατοπεδίου – 

αρ.222, φύλλο 1
r
· Ι.Μ. Αγίας Αικατερίνης Όρους Σινά – αρ.1617, φύλλο 74

r
) και ὦ 

Χριστιανέ (Ι.Μ. Βατοπεδίου – αρ.342, φύλλο 71
r
· Ι.Μ. Βατοπεδίου – αρ.732, φύλλο 

177
r
· Ι.Μ. Σταυρονικήτα – αρ.157, φύλλο 2

r
). Πολύτιμη είναι και η χρήση της 

προσφώνησης ὦ ἀκροατὰ που δίνεται ως συνώνυμο του ὦ μαθητὰ (στο χειρόγραφο 

της Ι.Μ. Αγίας Αικατερίνης Όρους Σινά – αρ.1617, φύλλο 74
r
) καθώς αποδεικνύει 

πως το κείμενο είχε αποσυνδεθεί από την θεατρική του διάσταση και συνδέεται 

πιθανότατα με ποιμαντικούς λόγους ενώπιον ακροατηρίου. Στην κατεύθυνση αυτή 

μας βοηθούν επίσης τα εξηγημένα μαθηματάρια. Η παράφραση του έργου σε αυτά 

ακολουθεί λαϊκότροπες συντάξεις, λαϊκές εκφράσεις και μια ζωντανή δημώδη 

γλώσσα ικανή να καταστήσει τους πιστούς κοινωνούς του θείου δράματος. 

Επιπλέον:  

Στο χειρόγραφο της Ι.Μ. Βατοπεδίου – αρ.222, πολύτιμη είναι και η 

πληροφορία που υπάρχει στην πρώτη σελίδα του χειρογράφου (φύλλο 1
r
), στο άνω 

τμήμα της, πριν ξεκινήσει το κείμενο. Μαζί με έναν Ψαλμό του Δαβίδ (Ψαλ. 148:1, 

[Αἰνεῖτε] τὸν Κύριον ἐκ τῶν οὐρανῶν· αἰνεῖτε αὐτὸν ἐν τοῖς ὑψί[στοις]) υπάρχει μια 

χρονολογική ένδειξη. Διαβάζουμε: 174[…] Ἰανουαρίου κε (=25). Ο Καδάς (2000, σ. 

41) συμπληρώνει την δυσδιάκριτη στο χειρόγραφο χρονολογία ως 1740 και 

παραθέτει τον Ψαλμό του Δαβίδ ανορθόγραφο, όπως δηλαδή απαντά στο χειρόγραφο 



(Τὸν Κύριον εκ τὸν οὐρανὸν ἐνύται αὐτὸν ἐν τῖς ὑψί[στοις]). Από τη χρονολογική 

ένδειξη διαπιστώνουμε πως την ημέρα της εορτής του Αγίου Γρηγορίου, είτε αρχίζει 

η αντιγραφή είτε αρχίζει η διδασκαλία του κειμένου, προς τιμήν του Αγίου. Το 

κείμενο δηλαδή επιλέχθηκε με αφορμή τη γιορτή του Γρηγορίου του Ναζιανζηνού, 

«συγγραφέα» του Χριστού Πάσχοντος.  

Στο χειρόγραφο της Ι.Μ. Βατοπεδίου – αρ.342, μετά τον Χριστό Πάσχοντα 

διδάσκεται ο Κανόνας των Βαΐων του Κοσμά και ο Κανόνας της Αναστάσεως του 

Ιωάννη Δαμασκηνού (Ευστρατιάδης, 1924, σ. 67-68). Μοιάζει δηλαδή σαν και τα 

τρία αυτά μαθήματα να ανήκουν νοηματικά στην ίδια ενότητα, σαν να προετοίμαζαν 

τον μαθητή για τη μεγάλη γιορτή του Πάσχα. Μια πρόσθετη στήριξη στη σκέψη αυτή 

προσφέρει η χρονολογική ένδειξη στο φύλλο 79
r
, γραμμένη από το ίδιο χέρι που 

αντέγραψε τον Χριστό Πάσχοντα, όπως και η χρονολογική ένδειξη στο φύλλο 87
r
. Στο 

79
r
 διαβάζουμε στο πάνω τμήμα της σελίδας πριν το κείμενο: 1747 Μαρτίου 23, 

ἐμπήκαμε εἰς τὸ παρὸν βιβλίον τοῦ Κοσμᾶ (Καδάς, 2000, σ. 61), ενώ στο  87
r
, στην 

αρχή των Κανόνων της Αναλήψεως, διαβάζουμε: 1747 Μαΐου (Καδάς, 2000, σ. 61). 

Το 1747 η Κυριακή των Βαΐων έπεσε στις 23 Απριλίου, ένα μήνα δηλαδή μετά από 

την ημερομηνία που άρχισε να διδάσκεται ο συγκεκριμένος Κανόνας, ενώ το Πάσχα 

έπεσε στις 30 Απριλίου. Αν η υπόθεσή μας είναι σωστή, τότε τα όσα μας λέει ο 

Χοϊδάν 100 περίπου χρόνια αργότερα έχουν ισχύ.   

Στο χειρόγραφο της Ι.Μ. Ιβήρων – αρ.1330, πολύτιμη είναι και η πληροφορία 

που υπάρχει στην πρώτη σελίδα του χειρογράφου (φύλλο 1
r
)

 
, στο άνω τμήμα της 

πριν ξεκινήσει το κείμενο, όπου υπάρχει μια χρονολογική ένδειξη. Διαβάζουμε: 1708 

Φεβρουαρίου (και επάνω από την λέξη ο μήνας σύμφωνα με το αττικό ημερολόγιο 

[Ἐλαφιβολιῶνος (sic)]) 25 εἰς τὴν Πάτρα. Η πληροφορία αυτή είναι σημαντική, όχι 

γιατί συνδέει τη διδασκαλία του κειμένου με κάποιο σχολείο στην Πάτρα, αλλά γιατί 

αν υποθέσουμε πως η αντιγραφή και διδασκαλία του Χριστού Πάσχοντος ξεκίνησε 

μετά τις 25 Φεβρουαρίου, τότε και πάλι συνδέουμε τη διδασκαλία του συγκεκριμένου 

κειμένου με την περίοδο πριν το Πάσχα. Το 1708 το Πάσχα έπεσε στις 15 Απριλίου, 

που σημαίνει πως η Καθαρά Δευτέρα, δηλαδή η αρχή της πασχαλινής νηστείας, 

έπεσε στις 27 Φεβρουαρίου, δηλαδή δύο μόλις μέρες μετά τη χρονολογική ένδειξη 

που υπάρχει στον κώδικα. Ο σκοπός της πραγματικής νηστείας είναι  πνευματικός. Η 

νηστεία υποτάσσει το σώμα στο πνεύμα, φωτίζει το νου, ενισχύει την προσευχή, 

στηρίζει τη μετάνοια, συντηρεί την κατάνυξη και στερεώνει τη σωφροσύνη. Αν η 

υπόθεσή μας είναι σωστή, αυτό σημαίνει πως ταυτόχρονα με τη νηστεία της 

Σαρακοστής ο μαθητής διδάχθηκε τον Χριστό Πάσχοντα ώστε να προετοιμαστεί 

πνευματικά ακόμη περισσότερο για την επερχόμενη μεγάλη δεσποτική εορτή.   

Τέλος, στο χειρόγραφο της Ι.Μ. Αγίας Αικατερίνης Όρους Σινά – αρ.1617, 

σημαντική είναι η πληροφορία από το σημείωμα στο τέλος του φύλλου 72
v
, δηλαδή 

στο τέλος του κειμένου πριν αρχίσει ο Χριστός Πάσχων. Διαβάζουμε: Τέλος Βασίλης 

γράφω. Ἐτελειώθη ἡ βίβλος αὔτη Μαρτίου 23
ης

 ἐν τῆς σκολῆς τῆς Πάτμου 

(Σκαρβέλη-Νικολοπούλου, 1993, σ. 365). Η πληροφορία αυτή είναι σημαντική, όχι 

γιατί συνδέει τη διδασκαλία του κειμένου με την Πατμιάδα, αλλά γιατί η αντιγραφή 

και διδασκαλία του Χριστού Πάσχοντος ξεκίνησε μετά τις 23 Μαρτίου. Το 

χειρόγραφο δεν προσφέρει συγκεκριμένη χρονολογία, ωστόσο το Πάσχα πέφτει 

πάντα από τις αρχές Απριλίου ως τις αρχές Μαΐου ανεξαρτήτως έτους και επομένως 

πάλι συνδέουμε τη διδασκαλία του συγκεκριμένου κειμένου με την περίοδο πριν το 

Πάσχα.  

 

Συμπεράσματα 



1. Τα χειρόγραφα μαθηματάρια ανάγονται στην πρώτη έντυπη έκδοση του Χριστού 

Πάσχοντος (Antonius Bladus, 1542) και ο μικρός αριθμός των χειρογράφων δεν 

οφείλεται στην κάλυψη των αναγκών από τα έργα του αρχαίου ελληνικού 

δράματος, αλλά, σύμφωνα με την πρώτη ελληνική έκδοση του 1846, στο ότι ήταν 

ένα έργο άγνωστο στους περισσότερους, κάτι που ίσως οφείλεται στη δυσκολία 

εύρεσης, αντιγραφής και κυκλοφορίας της έκδοσης του Bladus. Αν το έργο ήταν 

περισσότερο διαδεδομένο, ασφαλώς θα αποτελούσε σταθερή επιλογή από 

διδάσκοντες και διδασκόμενους, που συνήθως συνδέονταν στενά με την 

ελληνορθόδοξη θρησκεία, και θα αντικαθιστούσε τους αρχαίους τραγικούς. 

2. Το έργο σε καμία περίπτωση δε συνδέεται με παραστασιακό γεγονός, αλλά όπως 

προκύπτει από χρονολογικές ενδείξεις στα χειρόγραφα φαίνεται να συνδέεται με 

την προετοιμασία των μαθητών για το Πάσχα, καθώς - χρονικά τουλάχιστον - 

διδασκόταν κατά το διάστημα πριν από αυτό. Με τα Πάθη του Χριστού όπως αυτά 

παρουσιάζονται στον Χριστό Πάσχοντα, οι μαθητές προετοιμάζονταν ώστε να 

γίνουν μέτοχοι των Παθών του Χριστού κατά τη Μεγάλη Εβδομάδα. Η 

προεπαναστατική αυτή πρακτική κατά τον 18
ο
 αι. μ.Χ. επιβεβαιώνεται και από την 

ελληνική έκδοση του έργου (1846). 

 

Βιβλιογραφικές αναφορές 
Bladus, Antonius (Ed.) (1542). Τοῦ ἁγίου Γρηγορίου Ναζανζηνοῦ (sic) τοῦ θεολόγου 

τραγῳδία, Χριστὸς πάσχων. Sancti Gregorii Nazanzeni theologi, Christus Patiens. 

Rome. 

Brambs, J.G. (Ed.) (1885). Christus Patiens. Tragoedia Christiana, quae inscribi 

solet Χριστός πάσχων Gregorio Nazianzeno falso attributa. Leipzig: B.G. Teubner.  

Ευστρατιάδης, Σωφρόνιος και Αρκάδιος Βατοπεδινός (1924). Κατάλογος τῶν ἐν τῇ 

Ἱερᾷ Μονῇ Βατοπεδίου ἀποκειμένων κωδίκων. Παρίσι.  

Καδάς, Σωτήρης Ν. (2000). Τα σημειώματα των χειρογράφων της Ιεράς Μεγίστης 

Μονής Βατοπαιδίου. Άγιον Όρος. 

Migne, J-P. (Ed.) (1862). Χριστός πάσχων, τραγωδία. Christus patiens, tragoedia, 

Patrologia Graeca (PG), 38,  pp. 133-338. 

Πούχνερ, Βάλτερ (1995). Χριστός Πάσχων και αρχαία τραγωδία. Στο Βάλτερ 

Πούχνερ,  Ανιχνεύοντας τη θεατρική παράδοση. Δέκα μελετήματα (σσ. 51-113), 

Αθήνα: Οδυσσέας.  

Σκαρβέλη-Νικολοπούλου, Αγγελική (1993). Τα μαθηματάρια των ελληνικών 

σχολείων της Τουρκοκρατίας. Διδασκόμενα κείμενα, σχολικά προγράμματα, διδακτικές 

μέθοδοι. Συμβολή στην ιστορία της νεοελληνικής παιδείας (Διδακτορική διατριβή, 

Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης - Τμήμα Ιστορίας και Αρχαιολογίας). 

Αθήνα: Σύλλογος προς διάδοσιν ωφελίμων βιβλίων. 

Χοϊδάν, Θ. (Επιμ.) (1846). Ὁ Χριστὸς Πάσχων. Τραγῳδία τοῦ ἐν ἐν (sic) ἁγίοις πατρός 

ἡμῶν Γρηγορίου Ναζιανζηνοῦ τοῦ Θεολόγου - Ἀρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως. 

Αθήνα: Χρήστος Αναστασίου.  

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

