
  

  Ετήσιο Συμπόσιο Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 15 (1995)

   Δέκατο Πέμπτο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης

   

 

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 15/01/2026 11:19:59



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 15/01/2026 11:19:59



ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΑΕΚΑΤΟ ΠΕΜΠΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

Αθήνα, 12, 13 καί 14 Μαΐου 1995 

Εθνικό "Ιδρυμα Ερευνών 

ΑΘΗΝΑ 1995 





ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΔΕΚΑΤΟ ΠΕΜΠΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

'Αθήνα, 12,13 καί 14 Μαΐου 1995 

Εθνικό "Ιδρυμα Ερευνών 

ΑΘΗΝΑ 1995 



ΕΚΤΥΠΩΣΗ: Σ. ΑΘΑΝΑΣΟΠΟΥΛΟΣ - Σ. ΠΑΠΑΔΑΜΗΣ & ΣΙΑ Ε.Ε. 

ΙΩΑΝ. ΘΕΟΛΟΓΟΥ 80 ΖΩΓΡΑΦΟΥ, ΤΗΛ. 77.10.548 - 77.02.033, FAX: 77.10.581 



ΔΕΚΑΤΟ ΠΕΜΠΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 12 έως 14 Μαΐου 1995 

Αμφιθέατρο Εθνικού Ιδρύματος Ερευνών, Λεωφ. Βασιλέως Κωνσταντίνου 48 

Π Ρ Ο Γ Ρ Α Μ Μ Α 

Το 15ο εαρινό Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης συγκαλείται 

στην Αθήνα κατά το τριήμερο 12-14 Μαΐου 1995. Ως ειδικό επιστημονικό θέμα έχει την "χορηγία ως 

παράγοντα στην εξέλιξη της Βυζαντινής και της Μεταβυζαντινής Τέχνης". Στο ειδικό αυτό θέμα είναι 

αφιερωμένες εξ ολοκλήρου οι δυο συνεδριάσεις του Σαββάτου, 13ης Μαΐου, η πρωινή στη βυζαντινή χορηγία 

και η απογευματινή στη μετά την Αλωση. 

Οι δέκα ανακοινώσεις που θα γίνουν το πρωΐ της Παρασκευής αναφέρονται στη βυζαντινή και 

μεταβυζαντινή αρχιτεκτονική. Οι δώδεκα ανακοινώσεις του απογεύματος έχουν θέματα από την μνημειακή 

ζωγραφική, την γλυπτική, την μεταλλοτεχνία, την ξυλογλυπτική και τέλος την μνημειακή τοπογραφία. 

Κατά τις πρωινές ώρες της Κυριακής, 14ης Μαΐου, θα πραγματοποιηθεί η τακτική ετήσια Γενική 

Συνέλευση των μελών της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταρείας. Το απόγευμα της Κυριακής είναι εξ 

ολοκλήρου αφιερωμένο στην τέχνη των φορητών εικόνων και των χειρογράφων. 

Στο τέλος κάθε συνεδριάσεως προβλέπεται συζήτηση διαρκείας τριών τετάρτων της ώρας περίπου. 

Παρακαλούνται θερμά οι συνάδελφοι ομιλητές να τηρήσουν σχολαστικά το πρόγραμμα, προκειμένου να μην 

απομειωθεί ο χρόνος των συζητήσεων. 

Η Χριστιανική Αρχαιολογική Εταιρεία 

ευχαριστεί το Υπουργείο Πολιτισμού, 

το οποίο ενίσχυσε κατά το 1995, όπως 

και κατά τα προηγούμενα έτη, 

το εαρινό Συμπόσιο Βυζαντινής και 

Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης. 

Ευχαριστεί επίσης θερμά το Εθνικό Ίδρυμα 

Ερευνών για την φιλοξενία του 15ου Συμποσίου 

στις αίθουσες του. 





ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ ΤΟΥ ΔΕΚΑΤΟΥ ΠΕΜΠΤΟΥ ΣΥΜΠΟΣΙΟΥ 

Παρασκευή, 12 Μαΐου 1995 

Πρωινή συνεδρίαση. Προεδρεύουν Νίκος Ζΐας και Μυρτάλη Ποταμιάνου. 

9.30 Έναρξη του Συμποσίου. Εισαγωγή και ανακοινώσεις 

9.45 Γ ρ η γ ό ρ η ς Π ο υ λ η μ έ ν ο ς .Παρατηρήσεις στις όψεις των βυζαντινών ναών των Αθηνών. 

10.00 Σ ω τ ή ρ η ς Β ο γ ι α τ ζ ή ς . Στοιχεία για την οικοδομική ιστορία των λοιπών κτηρίων της μονής του 

Αγίου Βησσαρίωνος (Δούσικου) στην Θεσσαλία. 

10.15 Γ ε ώ ρ γ ι ο ς Δ η μ η τ ρ ο κ ά λ λ η ς . Ένας άγνωστος βυζαντινός ναός στην Μεσσηνία. Ο Αγιος 

Νικολός Ζερμπισίων. 

10.30 Σ τ α ύ ρ ο ς Μ α μ α λ ο ύ κ ο ς . Τυπολογικά του καθολικού του Βατοπεδίου και των παρεκκλησίων 

του. 

10.45 Χ α ρ ά λ α μ π ο ς Μ π ο ύ ρ α ς. Οι παλαιότερες οικοδομικές φάσεις του καθολικού της μονής 

Βαρνάκοβας. 

11.00 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 

Π. 15 Π α ύ λ ο ς Μ υ λ ω ν ά ς . Αγνωστες απεικονίσεις του απροσδιορίστου "μονυδρίου της Αναστάσεως" 

στην παραλία του Ρωσσικού. στο Αγιον Όρος. 

11.30 Θ ά λ ε ι α Μ α ν τ ο π ο ύ λ ο υ - Π α ν α γ ι ω τ ο π ο ύ λ ο υ . Σχετικά με την μονή του Αγίου 

Μηνά στην Θεσσαλονίκη και την κεντρική αψίδα του ναού. 

11.45 Α φ ρ ο δ ί τ η Π α σ α λ ή. Η Αγία Παρασκευή στο Νεραϊδοχώρι Τρικάλων. 

12.00 Γ ι ά ν ν η ς Κ α ρ α τ ζ ό γ λ ο υ. Ο ναός του Αγίου Γεωργίου Γράλιστας Αγράφων. 

12.15 Â ρ η ς Π ο ζ ι ό π ο ν λ ο ς. Ο ημικυκλικός προμαχώνας του κάστρου της Αντιμαχείας στην Κώ. 

12.30 Σ υ ζ ή τ η σ η 

1.15 Λήξη της πρωινής συνεδριάσεως. 

Απονευαατινή συνεδρίαση. Ποσεδρεύουν Ευθύμιος Τσιγαρίδας και Σοφία Καλοπίση-Βέρτη. 

5.15 Α γ γ ε λ ι κ ή Σ τ ρ α τ ή. Οι τοιχογραφίες του Γενεθλίου του Προδρόμου στην Ι. Μ. Τιμίου 

Προδρόμου Σερρών. 

5.30 Ι ω ά ν ν η ς Β ο λ α ν ά κ η ς. Ο βυζαντινός ναός του Αγίου Γεωργίου Βάρδα στην Αρνίθα της Ρόδου. 

5.45 Μ ε λ ί τ α Ε μ μ α ν ο υ ή λ . Οι μεταβυζαντινές τοιχογραφίες της Παναγίας του Μουτουλλά της 

Κύπρου. 

6.00 Χ α ρ ά Κ ω ν σ τ α ν τ ι ν ί δ η . Το Αγιο Μανδήλιο ως σύμβολο της Θείας Ευχαριστίας. 

6.15 Ε υ α γ γ ε λ ί α Μ η λ ί τ σ η. Πέντε μαρμάρινρι παλαιοχριστιανικοί άμβωνες από την Κώ. 

(μια πρώτη παρουσίαση). 

6.30 Γ ε ώ ρ γ ι ο ς Γ ο ύ ν α ρ η ς . Η ανάγλυφη εικόνα της δεομένης, του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού 

Θεσσαλονίκης. Παναγία ή Αγία Θεοδώρα; 

6.45 Ι ω α κ ε ί μ Π α π ά γ γ ε λ ο ς . Η κρατητήρα του Βαποπεδίου. 

7.00 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 

7.15 Ξ α ν θ ή Σ α β β ο π ο ύ λ ο υ - Κ α τ σ ί κ η . Χρονολογημένα μεταβυζαντινά τέμπλα στην Δυτική 

Μακεδονία. 

7.30 Ε υ γ ε ν ί α Χ α λ κ ι ά. Στοιχεία για την παλαιοχριστιανική και την βυζαντινή Ίμβρο. 

7.45 Α ν α σ τ α σ ί α Ο ι κ ο ν ό μ ο υ - L a n i a d o . Το Αργός στους βυζαντινούς χρόνους. 

8.00 Α φ έ ν τ ρ α Μ ο υ τ ζ ά λ η . Η Ολυμπία από τον τέταρτο στον έβδομο αιώνα. 

8.15 Α θ η ν ά Χ ρ ι σ τ ο φ ί δ ο υ . Μεσοβυζαντινή Μάνη. Οικονομία και εμπόριο. Στοιχεία από ένα 

ακιδογράφημα σε εκκλησία της Μεσσηνιακής Καστανιάς. 

8.30 Συζήτηση 

9.15 Λήξη της απογευματινής συνεδριάσεως. 



Σάββατο, 3 Μαΐου 1995 

Η ΧΟΡΗΓΙΑ ΩΣ ΠΑΡΑΓΩΝ ΣΤΗΝ ΕΞΕΛΙΞΗ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΤΕΧΝΗΣ 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν Γεώργιος Γούναρης και Χαράλαμπος Πέννας. 

9.30 Α ν ν α Α ρ ρ α μ έ α. Η χορηγία κατά τους πρωτοβυζαντινούς χρόνους. 

9.50 Ν ί κ ο ς Ο ι κ ο ν ο μ ί δ η ς . Η χορηγία στη μέση βυζαντινή περίοδο (8ος-12ος αι.) 

10.10 Σ τ έ λ λ α Π α π α δ ά κ η - O e k l a n d . Χορηγία και τέχνη στην Κρήτη κατά τον 11ο και 12ο 

αιώνα: αμοιβαία επιβεβαίωση στην ιστορική τους προβολή. 

10.25 Χ α ρ ά λ α μ π ο ς Π έ ν ν α ς . Οι κτίτορες της Παναγίας Κρήνας στη Χίο. 

10.40 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 

10.50 Σ ο φ ί α Κ α λ ο π ί σ η - Β έ ρ τ η . Η χορηγία στο Βυζάντιο κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο και ο 

ρόλος της στη διαμόρφωση της τέχνης. 

11.10 Ι ω ά ν ν α Μ π ϊ θ α. Αναγνώσεις κτητορικών μαρτυριών και τεχνοτροπικές προσεγγίσεις στα Κύθηρα 

του Που αιώνα. 

11.25 Φ λ ω ρ ε ν τ ί α Ε υ α γ γ ε λ ά τ ο υ - Ν ο τ α ρ ά . Μορφές χορηγίας σε σημειώματα κωδίκων. 

13ος αιώνας. 

11.40 Β α σ ι λ ι κ ή Φ ω σ κ ό λ ο υ. Η επιγραφή της Όμορφης Εκκλησιά: στην Αίγινα: Μια προσπάθεια 

ιστορικής ερμηνείας. 

11.55 Τ ί τ ο ς Π α π α μ α σ τ ο ρ ά κ η ς. "Δύναται ο κτίζων τάφον στήλην επιθείναι". 

12.10 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 

12.20 Κ α τ ε ρ ί ν α Μ υ λ ο π ο τ α μ ι τ ά κ η . Τέχνη και χορηγοί στη βυζαντινή και μεταβυζαντινή Κρήτη. 

12.35 Α θ α ν ά σ ι ο ς Σ έ μ ο γ λ ο υ. Πορτραίτα δωρητών και η τέχνη της ενδυμασίαςστην Κύπρο 

(14ο-16ο αιώνα). 

12.50 Γ ι ώ ρ γ ο ς Κ α κ α β ά ς . Μνείες χορηγίας σε υστεροβυζαντινές και μεταβυζαντινές εικόνες της 

Καστοριάς. Μια πρώτη προσέγγιση. 

1.05 Συζήτηση 

2.00 Λήξη της προωϊνής συνεδριάσεως. 

Απονευιιατινή συνεδρίαση. Προεδρεύουν Νίκος Οικονομίδης και Όγλα Γκράτζιου. 

5.30 Μ α ν ό λ η ς Χ α τ ζ η δ ά κ η ς . Η χορηγία στις δύο πρώτες εκατονταετίες μετά την Αλωση 

(1450-1650). 

5.50 Ε λ ι σ ά β ε τ Ζ α χ α ρ ι ά δ ο υ . Η συγκέντρωση χορηγικών κεφαλαίων κατά τον ΙΣΤ αιώνα. 

6.05 Μ ί λ τ ο ς Γ α ρ ί δ η ς . Μορφές χορηγίας και αισθητικοί προσανατολισμοί στη ζωγραφική 

του 16ου αιώνα. 

6.20 Α ν α σ τ α σ ί α Τ ο ύ ρ τ α . Ρουμάνοι ηγεμόνες δωρητές σε εικόνες της Μονής Βλατάδων. 

6.35 Α λ ε ξ ά ν δ ρ α Σ τ ε φ α ν ί δ ο υ . Η οικογένεια δωρητών Μαθά και η σχέση της με τη Μονή 

Αγ. Ιωάννου του θεολόγου της Πάτμου κατά το 17ο αιώνα. 

6.50 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 

7.00 Σ π ύ ρ ο ς Α σ δ ρ α χ ά ς . "Δια συνδρομής και δαπάνης" : οι φυσιογνωμίες της χορηγίας τον ΙΗ αιώνα 

7.20 Ε υ γ ε ν ί α Δ ρ α κ ο π ο ύ λ ο υ. Χορηγοί και ζωγράφοι στη μεταβυζαντινή Καστοριά. 

7.35 Δ η μ ή τ ρ η ς Κ ω ν σ τ ά ν τ ι ο ς . Χορηγία και τέχνη στην Ήπειρο στην περίοδο της ύστερης 

Τουρκοκρατίας. 

7.50 Συζήτηση 

8.30 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 

8.45 Η ΧΑΕτιμάτη μνήμη της Ν τ ο ύ λ α ς Μ ο ν ρ ί κ η 

Παρουσίαση του τιμητικού τόμου (Δελτίο της ΧΑΕ 17,1993-94) από τ η ν ' Ο λ γ α Γ κ ρ ά τ ζ ι ο υ . 

9.15 Λήξη της απογευματινής συνεδριάσεως 

9.30 Δ ε ξ ί ω σ η στην αυλή του Βυζαντινού Μουσείου. 



Κυριακή, 14η Μαΐου 1995 

11.00 Η ετήσια Τακτική Γενική Συνέλευση των μελών της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας. Έκθεση των 

πεπραγμένων του Διοικητικού Συμβουλίου κατά το 1994 και έκθεση της Εξελεγκτικής Επιτροπής της Οικονομικής 

διαχειρήσεως κατά το ίδιο έτος. 

Απογευαατινή συνεδρίαση. Προεδρεύουν Παναγιώτης Βοκοτόπουλος και Νανώ Χατζηδάκη. 

5.30 Γ ε ώ ρ γ ι ο ς Σ τ ε ί ρ η ς. Μεταβυζαντινή εικόνα του Αγίου Δημητρίου. 

5.45 Μ ι λ τ ι ά δ η ς Π ο λ υ β ί ο υ . Ταύτιση ανυπόγραφης εικόνας του Σιλβέστρου Αντιοχείας. 

6.00 Β α ρ β ά ρ α Π α π α δ ο π ο ύ λ ο υ . Εικόνα του Νικολάου Τζαφούρη στο Μουσείο Αντιβουνιώτισσας 

στην Κέρκυρα. 

6.15 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 

6.30 θ ε ο χ ά ρ η ς Π α ζ α ρ ά ς . Ιστόρηση της θαυματουργής έλευσης της εικόνας της Παναγίας 

Πορταΐτισσας στην μονή Ιβήρων του Αγίου Όρους. 

6.45 Μ α ρ ί α Κ α ζ α ν ά κ η - Λ ά π π α . Τρεις άγνωστες εικόνες με την υπογραφή του ζωγράφου 

Εμμανουήλ Λαμπάρδου. 

7.00 Σ τ έ λ λ α Σ τ α υ ρ ί δ ο υ. Νεώτερα στοιχεία από την έρευνα των Πτολεμαϊκών χειρογράφων του 

Που και Μου αιώνος. 

7.15 Α θ η ν ά Α λ ε ξ ο π ο ν λ ο υ - Α γ ο ρ α ν ο ν , Ο υ ρ α ν ί α θ ε ο δ ω ρ ο π ο ύ λ ο υ , 

Γ ι ώ ρ γ ο ς Τ σ α ί ρ η ς . Η μελέτη των υλικών και του τρόπου χρήσης τους ως εργαλείο προσέγγισης 

της δημιουργικής διαδικασίας του Μιχαήλ Δαμασκηνού στο έργο του "Ο Δείπνος ο Μυστικός". 

7.30 Συζήτηση 

8.30 Λήξη της απογευματινής συνεδιάσεως και των εργασιών του 15ου Συμποσίου της Χριστιανικής Αρχαιλογικής 

Εταιρείας. 





Π Ε Ρ Ι Λ Η Ψ Ε Ι Σ Α Ν Α Κ Ο Ι Ν Ω Σ Ε Ω Ν 





11. 

ANNA ΑΒΡΑΜΕΑ 

Η ΧΟΡΗΓΙΑ ΚΑΤΑ ΤΟΥΣ ΠΡΩΤΟΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥΣ ΧΡΟΝΟΥΣ 

Η χορηγία που επιβιώνει από τους αρχαίους και ρωμαϊκούς χρόνους 

εξακολουθεί να παρέχεται στα πλαίσια της λειτουργίας της πόλης, ενώ παράλληλα ο 

Χριστιανισμός μεταφέρει την πράξη της χορηγίας-δωρεάς και στην ύπαιθρο. Κατά 

τους πρωτοβυζαντινούς χρόνους, παρόλο που δεν υπάρχουν τομές στους θεσμούς και 

τον πολιτισμό, επισημαίνονται αλλαγές και εξελίξεις, που συντελούνται στα πλαίσια 

των πολιτικών, κοινωνικών, οικονομικών και ιδεολογικών δομών. 

Οι κυρίαρχες δυνάμεις ( αυτοκράτορας, εκπρόσωποι της κεντρικής εξουσίας, 

κοινοτικοί άρχοντες, εκκλησιαστικοί άνδρες, πλούσιοι ιδιώτες) δρουν στο διπλό 

επίπεδο της ιδεολογικής έκφρασης της εποχής, ως πολίτες και ως ευσεβείς 

χριστιανοί. 

Ο όρος χορηγία-δωρεά, η συμβολική αναπαράσταση της έννοιας, η σαφής 

δήλωση και δημοσιοποίηση της πράξης, η θεσμική, κοινωνική και οικονομική 

κατάσταση του χορηγού, τα κίνητρα, το είδος της δωρεάς, εξετάζονται μέσα από τις 

εξελίξεις που επισημαίνονται κατά τη χρονική αυτή περίοδο. 



12. 

ΑΘΗΝΑ ΑΛΕΞΟΠΟΥΛΟΥ-ΑΓΌΡΑΝΟΥ, ΟΥΡΑΝΙΑ ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΥ, ΓΙΩΡΓΟΣ ΤΣΑΓΡΗΣ 

Η ΜΕΛΕΙΗ TON ΥΛΙΚΏΝ ΚΑΙ ΤΟΥ ΊΡΟΠΟΥ ΧΡΗΣΗΣ ΤΟΥΣ. ΩΣ ΕΡΓΑΛΕΙΟ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗΣ ΤΗΣ 

ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗΣ ΔΙΑΔΙΚΑΣΙΑΣ ΤΟΥ Μ. ΔΑΜΑΣΚΗΝΟΥ. ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ "Ο ΔΕΙΠΝΟΣ Ο ΜΥΣΤΙΚΟΣ"" 

Στόχος της εργασίας αυτής είναι -η προσέγγιση της δημιουργικής διαδικασίας, που 

ακολούθησε ο Μιχαήλ Δαμασκηνός στη εκτέλεση του έργου "Ο Δείπνος ο Μυστικός" 

μέσα από μια διεξοδική φυσικοχημική ανάλυση των υλικών κατασκευής του έργου και 

του τρόπου χρήσης τους. Το έργο είναι φορητή εικόνα διαστάσεων 109anx84cmx2,8cm. 

Ανήκει στη συλλογή της Χριστιανικής Τέχνης της Αγίας Αικατερίνης των Σιναϊτών 

και εκτίθεται στην ομώνυμη εκκλησία στην πόλη του Ηρακλείου Κρήτης. 

Η μεθοδολογία, που εφαρμόσθηκε, επιλέχθηκε έτσι ώστε να εξεταστούν όλα τα στάδια 

της δημιουργίας του έργου, από το ξύλινο υπόστρωμα μέχρι το βερνίκι και 

περιελάμβανε την εφαρμογή οπτικών διαγνωστικών μεθόδων με χρήση ορατής, 

υπεριώδους, υπέρυθρης ακτινοβολίας και ακτίνων Χ (έγχρωμη υπέρυρθη φωτογραφία, 

υπεριώδη φωτογραφία, υπέρυθρη ανακλαστογραφία, ακτινογραφία και οπτική 

μικροσκοπία), καθώς επίσης και την εφαρμογή φυσικοχημικών αναλυτικών μεθόδων, 

όπως μικροχημικές τεχνικές, εκλεκτικό χρωματισμό, ηλεκτρονική μικροανάλυση, 

φασματοσκοπία υπερύθρου, αέρια χρωματογραφία και περιθλασιμετρία ακτίνων Χ. 

Η συγκριτική μελέτη του συνόλου των αποτελεσμάτων, που ελήφθησαν, σε συνδυασμό 

με την χρήση αρχείων προτύπων δειγμάτων αναφοράς και βιβλιογραφικών δεδομένων 

οδήγησε στα παρακάτω συμπεράσματα: 

1. Το ξύλινο υπόστρωμα αποτελείται από τρείς σανίδες του κωνοφόρου δένδρου 

ελάτη, οι οποίες ενώνονται με χειροποίητα σιδερένια καρφιά (γυφτόκαρφα), υπό 

κλίσιν. ενώ ως βοηθητικά στοιχεία στη σύνδεση χρησιμοποιεί τρία τρέσσα επίσης 

από ξύλο ελάτης, διαστάσεων 84,ecmx9,0cmx4,0cm. 

2. Επάνω στο ξύλινο υπόστρωμα τοποθετείται λινό ύφασμα, το οποίο λόγω της μικρής 

ελαστικότητας που το χαρακτηρίζει ακολουθεί τις κινήσεις των υλικών, αλλά λόγω 

της μεγάλης αντοχής του συγκρατεί τα στρώματα ενωμένα. Η ύφανση παρουσιάζεται 

απλή. πυκνή και με μεγάλη συνοχή. Το πάχος του υφάσματος κυμαίνεται από O.emm 

έως 1.2mm. ενώ οι ίνες έχουν πάχος από 1,5μιη έως 2,5μπι. Η ίνα του υφάσματος κατά 

μήκος παρουσιάζεται με τη μορφή καλαμιού (λεία, με κυλινδρική μορφή, με κάθετες 

γραμμές που εμφανίζονται κατά διαστήματα). 



13. 

3. Η συγκράτηση του υφάσματος πάνω στο ξύλο γίνεται με τη βοήθεια ζωικής κόλλας 

και το υπόστρωμα προετοιμάζεται με γύψο και ζωική κόλλα, ενώ δεν ανιχνεύθηκε η 

παρουσία λιπών ή ελαίων στην προετοιμασία. 

4. 0 Μιχαήλ Δαμασκηνός δεν χάραζε το σχέδιο του. Φαίνεται να το δομεί με χρώμα 

(πράσινη γη) και πινέλλο. Η υπέρυθρη ανακλαστογραφία αποκάλυψε μικρές ελεύθερες 

σκουρόχρωμες γραμμές που περιγράφουν τις μορφές, δημιουργούν τα ιδιαίτερα 

φυσιογνωμικά χαρακτηριστικά των προσώπων και διαμορφώνουν σχηματικά τα υφάσματα 

και τα αντικείμενα. Συγχρόνως παρατηρήθηκαν σε ορισμένες περιπτώσεις και αλλαγές 

στην σχεδιαστική απόδοση. 

5. Τα χρωματικά στρώματα δημιουργούνται από τις χρωστικές που συνθέτουν την 

παλέττα του Μ.Δαμασκηνού: το λευκό του μολύβδου, το λευκό της κιμωλίας, ώχρες, 

όμπρες. σιέννες, το κίτρινο massicot, το μίνιο, το κιννάβαρι, η κόκκινη λάκα, ο 

αζουρίτης, το μπλε indigo, ο μαλαχίτης, η πράσινη γη και το ζωικό μαύρο. Οι 

χρωστικές αναμιγνύονται με κρόκο αυγού, χωρίς να αποκλείεται και η χρήση μικρής 

ποσότητας λινελαίου στο μίγμα. 

6. Το χρώμα της σάρκας δημιουργείται αναμιγνύοντας λευκό του μολύβδου, κιμωλία, 

λίγους κόκκους ώχρας, κιννάβαρι και ελάχιστους κόκκους μαλαχίτη. Τα 

χαρακτηριστικά των προσώπων πλάθονται και μορφοποιούνται με ελεύθερες πινελιές. 

Το χρώμα γίνεται λαζουρωτό και οι πινελιές λεπτές και αχνές για την μετάβαση από 

τον προπλασμό στην σάρκα. 0 πυροδισμός είναι κιννάβαρι, ενώ οι ψιμυθιές λευκό 

του μολύβδου. 

7. Η πτυχολογία και οι τονικές διαβαθμίσεις των ρούχων αποδίδονται ανάλογα με 

τον όγκο, την διάρθρωση και την κίνηση του σώματος. 0 μπλε προπλασμός των 

χιτώνων αποδίδεται με μίγμα αζουρίτη, πράσινης γης και ελαχίστων κόκκων 

κιμωλίας, ή μίγμα massicot, λευκού του μολύβδου, κινναβάρεως, λάκκας και 

αζουρίτη, ενώ στα φωτίσματα προστίθεται λευκό του μολύβδου. Οι κόκκινοι μανδύες, 

οι κουρτίνες και τα ενδύματα αποδίδονται με κιννάβαρι, ενώ οι πορτοκαλλοκόκκινες 

επιφάνειες με ανάμειξη massicot, κινναβάρεως, λευκού του μολύβδου, αζουρίτη και 

ελαχίστων κόκκων κόκκινης λάκας. Για την απόδοση των κιτρινο-καφέ τόνων των 

ενδυμάτων χρησιμοποιείται μίγμα ώχρας ή σιέννας με μίνιο, κόκκινη λάκα και 

ιράσινη γή, ενώ οι υπερτιθέμενοι τόνοι αποτελούνται απο μίγμα ώχρας ή σιέννας 

και μινίου ή μίγμα κόκκινης λάκας και λευκού του μολύβδου. Το τελευταίο φώτισμα 

είναι λευκό του μολύβδου με ελάχιστους κόκκους λάκας. 



14 

Σπ.Ι.Άσδραχάς, "Διά συνδρομής καί δαπάνης": οι φυσιογνωμίες 

της χορηγίας τόν ιη' αίώνα. 

*0 ιη' αΙώνας όέν παρουσιάζει αισθητές μεταβολές ώς πρδς 

τόν τρόπο μέ τόν δποΐο διαιωνίζεται μέ τίς επιγραφές ή ευεργε­

σία καί, ιδίως, ως προς τόν τρόπο μέ τόν όποιο σημαίνεται ό ευ­

εργέτης* τδ ίδιο Ισχύει ως προς τίς συνδηλώσεις του χρόνου καί 

του τόπου (ενδεικτικώς, μνεία μητροπολιτών). *0 ίδιος δ ευεργέ­

της, μέ εξαίρεση εκείνον πού ανήκει στό εκκλησιαστικό η στο μο­

ναστικό περιβάλ?\.ον, δέν αίσθάνεται υποχρεωμένος νά επισημάνει 

τήν επαγγελματική του ίδιότητα μέ τρόπο σταθερό καί ρητό. Αντί 

γ ι'αυτή προτιμώνται χρήσεις πού παραπέμπουν στην κοινωνική άξιο­

λογία. *Ξτσι, για τήν ανεύρεση της οίκονομικής καί κοινωνικής 

φυσιογνωμίας του κοσμικού χορηγού χρειάζονται πρόσθετες μαρτυ­

ρίες. * Ωστόσο, ή απομνημόνευση του κτήτορα καί του χορηψοΰ δέν 

εξυπηρετείται αποκλειστικώς μέ τίς επιγραφές: ot οικογενειακές 

η ol συναδελφικές εκκλησίες από τίς ίδιες τίς θεσμικές τους 

ρυθμίσεις παρέχουν άλλα μέσα διαιώνισης της μνήμης, μάλιστα 

γραπτά.
 S
H ίδια ή χορηγία συνιστά πρακτική πού τη μοιράζονται 

διαφορετικά ανθρώπινα περιβά?νλοντα: τά κοσμικά αγκαλιάζουν ολα 

τά άτομα πού διακατέχονται από τήν ανάγκη της σωτηρίας της ψυ­

χής, ανεξαρτήτως της κοινωνικής τους θέσης. Πάντως, ot ευεργε­

τικές συμπεριφορές δέν είναι μονοδρομικές: δπως καί πρίν από 

τόν ιη' αίώνα, έτσι καί κατά τή διάρκεια του καί μετά άπ'αύτόν 

τά πεδία της εύποιΤας ϋπερβο:ίνουν τδ θρησκευτικό, δσο καί αν 

ή εκκλησία είναι* διαχειριστής της χορηγίας. 



15. 

ΣΩΤΗΡΗΣ ΒΟΓΙΑΤΖΗΣ 

Στοιχεία για την οικοδομική ιστορία των λοιπών κτηρίων της μονής Αγ Βησσαρίωνος 

(Δούσικο) στη Qeaaahxa 

Στην πλαγιά του όρους Κόζιακας, στους νοτιοανατολικούς πρόποδες της οροσειράς 

της Πίνδου, βρίσκεται κτισμένη η Ιερά Μονή Αγίου Βησσαρίωνος, η επονομαζόμενη και Δούσικο, 

το καθολικό της οποίας είναι αφιερωμένο στη Μεταμόρφωση Σωτηρος. Ιδρυτής της νεώτερης 

ιστορίας της μονής είναι ο Αγιος Βησσαρίων ο Β' μητροπολίτης Λαρίσσης. Η ίδρυση της αυτή 

τοποθετείται χρονικά ανάμεσα στο 1527 και το 1534/35. Δεύτερος κτήτωρ της μονής είναι ο 

Νεόφυτος Β', μητροπολίτη Λαρίσσης και ανηψιός του Βησσαρίωνα, ο οποίος το 1544 ξανάκτισε 

το καθολικό, το οποίο είχε πάθει ζημιές μετά από καταστροφικό σεισμό, και συμπλήρωσε τα 

λοιπά κτήρια της. Στον χώρο που επελέγη για την ανοικοδόμηση βρίσκονταν τα ερείπια μιας 

βυζαντινής μονής, γνωστής από έγγραφα του 14ου αιώνα και αποκαλούμενης "του Σωτήρος 

Χριστού", αλλά όπως αναφέρεται στην διαθήκη του Αγίου Βησσαρίωνος και στον κώδικα η 

αυτή μονή ήταν τελείως ερειπωμένη. 

Το παλαιότερο επαρκώς χρονολογημένο από επιγραφή μέσα στον 16ο αιώνα κτήριο 

του περιβόλου της μονής, είναι n μεγάλη αποθήκη (δοχειό) στην βόρεια πτέρυγα Στο 

εσωτερικό της υπάρχουν δύο μεγάλοι χαρακτηριστικοί πεσσοί που καταλήγουν σε εγκάρσιες 

τοξοστοιχίες αποτελούμενες από δύο τόξα στο ύψος του δευτέρου ορόφου. Παρόμοιες 

τοξοστοιχίες εγκάρσιες προς τον άξονα του κτηρίου και αποτελούμενες από δύο τόξα 

παρατηρήθηκαν στο ισόγειο και το υπόγειο της ανατολικής πτέρυγας. Οι τοξοστοιχίες αυτές 

κτίσθηκαν συγχρόνως με τον ανατολικό τοίχο του κτηρίου, ενώ απλώς πάτησαν στον δυτικό 

τοίχο, ο οποίος είναι κατασκευασμένος σε παλαιότερη φάση από τους άλλους. Η ομοιότητα 

δομής με το δοχειό χρονολογεί την νεώτερη αυτή φάση τουλάχιστον πριν τα τέλη του 16ου 

αιώνα, ενώ ο ανατολικός τοίχος χρονολογείται νωρίτερα, πιθανόν με τις πρώτες κατασκευές 

του Βησσαρίωνος. Στην νοτιοδυτική γωνία του τελευταίου εισέχει τμήμα του τοίχου της νότιας 

πτέρυγας, που χωρίζεται με αρμό αλλαγής οικοδομικής φάσεως. Είναι σαφές ότι ο δυτικός 

τοίχος στο σημείο αυτό προσκολλήθηκε σε μεταγενέστερη φάση στην προϋπάρχουσα νότια 

πτέρυγα 

Η νότια πτέρυγα ανακτίσθηκε σχεδόν εκ βάθρων το 1962, καταλαμβάνοντας το χώρο 

και τις διαστάσεις τις παλιότερης νότιας πτέρυγας, η οποία καταστράφηκε από τις δυνάμεις 



16. 

κατοχής στον Β' Παγκόσμιο Πόλεμο. Μόνον n ανατολική της άκρη σώζεται σχεδόν ανέπαφη, ή 

οποία στεγάζει την Τράπεζα και το μαγειρείο της μονής. Στο ισόγειο υπάρχει ένας εκθεσιακός 

χώρος με απευθείας πρόσβαση από την αυλή. Στο μέσον του ανατολικού τοίχου υπάρχει 

ορθογωνική κόγχη, ανοιγμένη σε ήδη προϋπάρχοντα τοίχο. Στον όροφο βρίσκεται η σημερινή 

Τράπεζα της μονής κατασκευασμένη το 1682 και ιστορημένη το 1727. Εξωτερικά του ανατολικού 

τοίχου, που έχει διπλάσιο πάχος από τους άλλους εμφανίζονται τρία βαθιά τοξωτά αψιδώματα 

Ο τοίχος αυτός ανήκει σε προηγούμενη φάση από την σημερινή Τράπεζα και μάλιστα σε χώρο 

ευρύτερο από αυτήν. Ο νότιος τοίχος της Τράπεζας φέρει εξωτερικά αβαθείς εσοχές, οι οποίες 

όμως δεν καταλήγουν σε αψιδώματα Ο τοίχος αυτός δεν έχει αρμό αλλαγής φάσεως με τον 

ανατολικό και μπορούμε να υποθέσουμε ότι κτίστηκαν στην ίδια περίοδο. 

Οικοδομικές φάσεις - Χρονολόγησπ.Το κτήριο του δοχείου που είναι κτισμένο 

πριν τα τέλη του 16ο αιώνα ανήκει στην πρώτη μεταβυζαντινή οικοδομική φάοη της μονής. Οι 

εγκάρσιες τοξοοτοιχίες της ανατολικής πτέρυγας οδηγούν σε μια χρονολόγηση τουλάχιστον 

του ισογείου συγχρόνως με το δοχειό, δηλαδή τον 16ο αιώνα Σε παλαιότερη όμως φάση ανήκει 

ο δυτικός προς την αυλή τοίχος. Πιθανόν να αποτελούσε μέρος των κτηρίων που κατεσκεύασε 

ο Αγιος Βησσαρίων, τα οποία κατέρρευσαν κατά το σεισμό του 1544 μαζί με το καθολικό και 

ανακτίσθηκαν από τον Νεόφυτο. 

Η σημερινή Τράπεζα κατέλαβε την θέση ενός παλαιότερου ευρύτερου κτηρίου, το 

οποίο έφερε στον νότιο τοίχο, σε υψηλότερη στάθμη από τη σημερινή, afkiBi\ αψιδώματα, ενώ 

οι κόγχες της Τράπεζας διανοίχθηκαν στον προϋπάρχοντα ανατολικό τοίχο. Ο χώρος του 

ισογείου με την κόγχη που όπως είδαμε έχει ανοιχθεί και αυτή σε προϋπάρχοντα τοίχο, 

πιθανόν να στέγαζε την παλαιότερη Τράπεζα της μονής, οπότε φαίνεται ότι το 1682 n Τράπεζα 

μεταφέρθηκε απλώς από το ισόγειο στον όροφο. 

Το μεγάλο νοτιοανατολικό κτήριο πάνω στα λείψανα του οποίου κατασκευάστηκαν 

δύο διαδοχικοί μεταβυζαντινοί χώροι προϋπήρχε των παλαιοτέρων κατασκευών του 16ου 

αιώνα Συνεπώς n νοτιανατολική γωνία της Τράπεζας, που προηγείται, δεν μπορεί παρά να 

ανήκει στην βυζαντινή εποχή και μάλιστα στην μονή του Σωτήρος Χριστού, αφού άλλη 

ενδιάμεση οικοδομική φάση δεν αναφέρεταιαπό τις πηγές. Φαίνεται δε ότι αυτό είναι και το 

μοναδικό τμήμα του κτπριακού πλούτου της βυζαντινής μονής που διατηρήθηκε ως τις μέρες 

μας. 



17. 

ΙΩΑΝΝΗΣ HA. 30ΛΑΝΑΚΗΣ 

Ο ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΣ ΝΑΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΓΕΏΡΓΙΟΥ ΒΑΡΔΑ ΣΤΗΝ ΑΡΝΙΘΑ ΡΟΔΟΥ 

Η έρευνα έχει, εντοπίσει μέχρι σήμερα περί τους 350 τοιχογραφη-

μένους ναοΰς της βυζαντινής και μεταβυζαντινής εποχής στα Δωδεκάνησα* 

Απδ αυτούς οι 150 περίπου βρίσκονται στη Ρδδο. Απδ τους ναούς της 

Ρδδου μικρός μόνον αριθμδς χρονολογείται πριν από την Ιπποτοκρατία. 

Οι περισσότεροι προέρχονται από την εποχή της Ιπποτοκρατίας (1308-

1522) και της Τουρκοκρατίας (Ι522-Ι9Ι2). 

Οι ακριβώς χρονολογημένοι ναοί είναι ελάχιστοι.. Ένας από αυ­

τοΰς είναι και ο Άγιος ^εώργιος Βάρδας στην Αρνίθα Ρδδου, του έ­

τους 1289/90 μ.Χ., σύμφωνα με την σωζόμενη γραπτή, κτητορική επι­

γραφή. 

Α ' )^ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ 

Στην περιοχή της Κοινότητος της Αρνίθας Ρδδου κείται ο ναός του 

Αγίου Γεωργίου Βάρδα.. Πρόκειται για μικρών διαστάσεων μονδχωρο οικο­

δόμημα, το οποίο εμφανίζει ορθογωνίου σχήματος κάτοψη (εσωτ. διαστ» 

4.64 Χ 2.80 μ.) και καλύπτεται με κτιστή καμάρα.. Εξωτερικά η στέγη 

καλύπτεται ευ μέρει με εγχώριες, ασβεστολιθικές πλάκες και εν μέρει 

με κοίλα κεραμίδια (αμουργάδες). 

Η ανατολική πλευρά του ναού περατούται σε μίαν αψίδα, εσωτερι­

κά ημικυκλική (χορδής 2.26 και βέλους 1.20 μ. ) και εξωτερικά τρί-

πλευρη .Στο μέσον της αψίδας ανοίγεται ένα μονδλοβο παράθυρο* Στο 

μέσου της δυτικής πλευράς του ναού ανοίγεται η είσοδος (πλάτ. 0.81/ 

1.02 μ.). Το δάπεδο του ναού καλύπτεται με σκυρόδεμα. Αρχικά εκαλύ-

πτετο με συμπηλιτδ χώμα. 

Β') ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΊΕΣ 

0 ναός είναι κατάγραφος εσωτερικά.. Οι τοιχογραφίες διατηρούν­

ται σε καλή σχετικά κατάσταση.. Το εικονογραφικό πρόγραμμα έχει ως 

εξής; 

Ι.ΙΕΡΟ ΒΗΜΑ 

^i'Piïi.^.SlQP.J.yÏÏfflÎpto'' Οεοτόκος Πλατυτέρα, περιβαλλόμενη υπό δύο 

Αρχαγγέλων. 

-ÎâlXILi Άγιοι ΙεΡ°φχες συλλειτουργούυτες.. 



18. 

Νότιος τοίχος: Άγιος Νικόλαος (.; ). 

Βόρειος ^otyog: Ι.. Ρωμανός ο Μελωδός, 2. Στέφανος ο Πρωτομάρτυς. 

ΙΙ^ΚΪΡΙΟΣ ΝΑΟΣ 

ΔΩΔΕΚΑΟΡΤΟ 

Στην καμάρα εικονίζονται, ως συνήθως, συνθέσεις από τον κύκλο 

του λεγομένου Δωδεκαόρτου, ήτοι: Ι. Ευαγγελισμός της Θεοτόκου, 2. 

Γέννηση του Χριστού, 3· Υπαπαντή, 4-, Βάπτιση του Χριστού, 5· Έγερ­

ση του Λαζάρου, 6. Βαϊοφόρος, 7· Σταύρωση, 8. Εις Άδου Κάθοδος, 

9.· Ανάληψη του Χριστού, 10. Κοίμηση της Θεοτόκου. 

ΑΓΙΟΙ 

ff.fej'££,Î2i',%°£: 'èuïïJ>ÉvHi •*·· Κυριακή, 2.. Ειρήνη, 3·· Βαρβάρα, 4·. Πα­
ρασκευή.. Κάτω ζώνη; !.. Γεώργιος ο Ελεήμων, 2. Άρχων Μιχαήλ, 3- Υπά-

τιος, 4.. Βλάσιος. 

Βόρειος τοίχος: Άνω^ών]]: Ι. Μάμας, 2. Προκόπιος, 3· Θεόδωρος 

Στρατηλάτης, 4-, Θεόδωρος Τήρων,
:
 5. Κοσμάς, 6. Παντελεήμων, 7» Δα­

μιανός. Κάτω
ι
 ζώνη: Ι.. Τρύφων, 2. Νικήτας, 3. Δημήτριος, 4·. Ιωάν­

νης ο Πρόδρομος, 5· Θεοτόκος Γλυκοφιλούσα. 

Δυτικός_τοίχος: Ι. Μαρίνα, 2. Φιλήμων. 

Κττ]το£ΐκ^_επιγ£α^ή-^£ονολογία. 

Στο τεταρτοσφαίριο της αψίδας του Ιερού Βήματος και κάτω από 

την Πλατυτέρα διατηρούνται τμήματα της γραπτής, κτητορικής επιγρα­

φής. Αναγράφεται το έτος 6798 από κτίσεως κόσμου, το οποίο αντι­

στοιχεί προς το έτος 1289/1290 μ.Χ. 

Οι τοιχογραφίες του.
1
 Αγίου Γεωργίου Βάρδα αποτελούν επαρχιακή 

διασκευή κάποιου ακαδημαϊκού προτύπου της μεγάλης τέχνης της Κων­

σταντινουπόλεως.. 0 Αγιογράφος προσήρμοσε τις συνθέσεις και τα πρό­

σωπα στα στενά πλαίσια του προς διακόσμηση χώρου, καινοτομώντας 

ως προς την απόδοση των προσώπων. 

0 ναός του Αγίου Γεωργίου Βάρδα είναι ο αρχαιότερος ακριβώς 

χρονολογημένος,, τοιχογραφημέυος ναός της Δωδεκανήσου. 



-19. 

ΜΙΑΤΟΣ ΓΑΡΙΔΗΣ 

ΜΟΡΦΕΣ ΧΟΡΗΓΕΙΑΣ ΚΑΙ ΑΙΣΘΗΤΙΚΟΙ ΠΡΟΣΑΝΑΤΟΛΙΣΜΟΙ 
ΣΤΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΤΟΥ 16ου ΑΙΩΝΑ 

Στις τελευταίες δεκαετίες του 15ου αιώνα, στον κεντρικό Βαλκανικό 
χώρο, στην Κύπρο ή στην Κρήτη, και για τα λιγοστά ζωγραφικά σύνολα που 
μας είναι τώρα γνωστά, η χορηγεία ασκείται από μοναστικές κοινότητες, 
ομάδες χωρικών σε κοινότητες με προνόμια, επισκόπους, άρχοντες που 
επιβίωσαν με προνόμια, μετά την οθωμανική κατάκτηση... Η ζωγραφική αυτή 
ξαναγυρίζει, κυρίως, στην καλλιέργεια των παραδοσιακών τάσεων του 14ου 
αι και οι αισθητικές προτιμήσεις της χορηγείας - ακόμη και όταν έχουν 
αποσαφηνιστεί - λίγο επηρρεάζουν την ποιότητα και τους προσανατολισμούς 
της ζωγρφαικής· περισσότερο, μάλιστα, όταν η σχετική σπάνις των ζωγράφων 
δεν φαίνεται να δίνει, εύκολα, δυνατότητες επιλογής. Ακραίο παράδειγμα οι 
διαμετρικά αντίθετες, αισθητικά, τοιχογραφήσεις στον Άγιο Δημήτριο του 
BoboSevo(1488) και στην Orlica (1491) στην κεντροδυτική Βουλγαρία από 
τον ίδιο χορηγό, τον επίσκοπο Ιάκωβο του Κρούπνικ. Μόνον η νεωτερική 
αλλά ήδη με σαφήνεια διατυπωμένη τάση σε σειρά μνημείων, έργων ομάδας 
μετακινούμενων ζωγράφων (από τα Μεταίωρα-1483-Καστοριά, Πρίλεπ,... 
και τέλος, Μολδαβία), φαίνεται να εκφράζει και την προτίμηση των χορηγών, 
κυρίως ηγουμένων και μοναχών. 

Από την τρίτη δεκαετία του 16ου αιώνα, φαίνεται πως η ανερχόμενη 
οικονομική, ιδίως, δύναμη της Εκκλησίας και των μεγάλων μοναστηριακών 
κοινοτήτων, επιτρέπει πολύ μεγαλύτερες δραστηριότητες από ήδη 
δοκιμασμένους και φθασμένους ζωγράφους, όπως ο Θεοφάνης. Επίσκοποι, 
πατριάρχες, ηγούμενοι είναι οι χορηγοί για τα πρώτα μεγάλα σύνολα 
"κρητικής" ζωγραφικής στα Μετέωρα και στο Άγιον Όρος. Παρά τους 
νεωτερισμούς, τα εικονογραφικά δάνεια από τη Δύση, την κάποια τάση 
κλασικίζουσας έκφρασης κάτω από την επίδραση της Αναγέννησης, αυτή η 
ζωγραφική αντανακλά και τον συντηρητισμό των μοναστικών κύκλων και της 
ανώτατης εκκλησιαστικής ιεραρχίας. 

Αντίστοιχο φαινόμενο, με εντονότερο συντηρητισμό απαντάται και 
στη ζωγραφική που καλλιεργεί η ανώτατη ιεραρχία του ανασυγκροτημένου 
σερβικού Πατριαρχείου στο β' μισό του 16ου αι. 

Μολδαβοί, Βλάχοι, Γεωργιανοί ηγεμόνες και αξιωματούχοι, ασ/.ούν 
αμέσως μετά, πολιτική χορηγείας σε μεγάλη κλίμακα στο Άγιον Όρος μα και 
σε άλλες μεγάλες μονές. Φαίνεται πώς οι περισσότερο κοσμικές και 
"μοντέρνες" αντιλήψεις της χορηγείας κάτω από την επίδραση της 
Αναγέννησης - και μέσω, κυρίως, των επίσημων και πολιτικού χαρακτήρα 
προσωπογραφιών βασιλέων, πριγκήπων και ανώτατων αξιωματούχων.... -
θα ευνοήσουν μεγαλύτερα ανοίγματα προς τη σύγχρονη δυτικοευρωπαϊκή 
ζωγραφική και προς την απευθείας μελέτη της φύσης. Το φαινόμενο θα 
παρουσιαστεί ακόμα εντονώτερα στην ζωγραφική Σχολή της βορειοδυτικής 
Ελλαδικής περιοχής (Νησί Ιωαννίνων Φράγκος Κατελάνος, ....), 
ζωγραφική με σαφώς κοσμικότερο χαρακτήρα. 

Οι προσωπογραφίες των δωρητών, προυχόντων, λαϊκών, 
μεγαλεμπόρων κατά τις τελευταίες δεκαετίες του 16ου αιώνα - αρχόντων 
στην Κύπρο και την Κρήτη νωρίτερα - ακόμα και υπαλλήλων, προυχόντων 
και χριστιανών σπαχήδων στις σερβικές επαρχίες ή και άλλων χωρικών και 
μαστόρων, με μία επιταχυνόμενη και αυξανόμενη ποσοτικά και ποιοτικά 
παρουσία και με υιοθέτηση και άλλων θεμάτων, θα δώσουν το έναυσμα για 



20. 

μία διαφοροποίηση της ζωγραφικής σε θρησκευτική και κοσμική. Η 
διαφοροποίηση αφορά στην τεχνική, στην τεχνοτροπία και στον τρόπο 
απόδοσης κοσμικών θεμάτων μέσα και δίπλα στα θρησκευτικά παραδοσιακά 
θέματα ή και μόνον δίπλα στους εικονογραφικούς πυρήνες τους. 
Η διαφοροποίηση αυτή συνίσταται για την "κοσμική" ζωγραφική στην πλήρη, 
κάποτε, υιοθέτηση αισθητικών αξιών και τεχνικών μέσων της σύχγρονης 
δυτικοευρωπαϊκής ζωγραφικής. 



2 1 . 

ΓΕΩΡΠΟΣ Γ. ΓΟΥΝΑΡΗΣ 

Η ανάγλυαη εικόνα δεοιιέντκ του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού 

Θεσσαλονίκης. Παναγία ή αγ. Θεοδώρα: 

Την αφορμή για την εξέταση της εν λόγω εικόνας μας την έδωσε μιά πρόσφατα σχετικά 

διατυπωμένη άποψη (ΕΛΛΗΝΙΚΑ 39,1988, σ. 158-163), σύμφωνα με την οποία στην ανάγλυφη 

εικόνα δέν εικονίζεται η Παναγία (άποψη που γενικά είναι αποδεκτή), αλλά η αγ. Θεοδώρα 

Θεσσαλονίκης. Η γνώμη αυτή δυοτυχώς πέρασε χωρίς πολλή σκέψη στο φυλλάδιο που 

κυκλοφόρησε με την ευκαιρία των εγκαινίων του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού 

Θεσσαλονίκης (καλοκαίρι 1994), με αποτέλεσμα να διοχετεύεται στο ευρύ κοινό η 

λανθασμένη αυτή άποψη. 

Το κείμενο, από το οποίο επιλεκτικά χρησιμοποιήθηκε μία μόνο παράγραφος για να 

στηριχθεί η μετονομασία της εικόνας, είναι ο βίος της αγ. Θεοδώρας, που συνέγραψε ο 

κληρικός Γρηγόριος το 894 μ.Χ. Στο κεφ.54, στ. 14-20 γίνεται λόγος για το μνρίπνοον έλαιον, 

που αναδιδόταν ποταμηδόν από τη δεξιά παλάμη της αγίας, ξέπλυνε τα χρώματα της και το 

οποίο, για να μή ρέει στη γή, το συνέλεγαν σε μολύβδινο σκεύος, που είχαν τοποθετήσει στα 

πόδια της εικόνας. Τα στοιχεία που προκύπτουν από την ανωτέρω παράγραφο δέν είναι 

αρκετά για να ταυτιστεί το ανάγλυφο έργο με τη λατρευτική εικόνα της αγ. Θεοδώρας τη 

στιγμή μάλιστα που αμέσως παραπάνω στο ίδιο κείμενο παρέχονται πληροφορίες πιό 

ουσιαστικές (κεφ. 52, στ. 15-17), που διαφωτίζουν πλήρως το ζήτημα. Ετσι δίδεται το όνομα 

και η ιδιότητα του καλλιτέχνη, του ζωγράφου Ιωάννη, που οραματίστηκε και σκιαγράφησε 

πρώτα και στη συνέχεια ζωγράφησε την εικόνα χωρίς να γνωρίζει την ηλικία, τη μορφή ή 

την όψη της αγίας (κεφ.54, στ. 1-3). Πρόκειται λοιπόν για ξύλινη ζωγραφιστή εικόνα της αγ. 

Θεοδώρας, από τη δεξιά παλάμη της οποίας "μετά ρητόν τινά χρόνον...Ιλαιον μνρίπνοον 

ώράθη άναδιδόμενον ". Ας σημειωθεί ότι "ευώδες ë λαιον, άπαράλλακτον κατά πάντα καί 

δμοιον τφ της Κανδύλης καί της εικόνος" έρρεε, όπως σημειώνεται στη διήγηση του 

κληρικού Γρηγορίου για τη μετάθεση του λειψάνου της (κεφ. 9, στ. 1-5), και από οπή της 

λάρνακας της αγίας. 

Τα εικονογραφικά και τεχνοτροπικά στοιχεία της μαρμάρινης εικόνας οδήγησαν 

εξέχοντες ερευνητές (Γ. Σωτηρίου, Α. Grabar, R. Lange) να τη χρονολογήσουν στον 11ο αι., 

απορρίπτοντας την άποψη του Α. Ξυγγόπουλου, ο οποίος την είχε τοποθετήσει γύρω στο 900 

μ.Χ. Η τυπολογία της απεικονιζόμενης είναι αρχαϊκή και στη μέση βυζαντινή περίοδο 

χρησιμοποιείται μόνο για την Παναγία και για αγίους που από την παλαιοχριστιανική 

εποχή διατηρούν ισχυρή και συνεχή εικονογραφική παράδοση, όπως π.χ. ο άγ. Δημήτριος. 

Δέν συντρέχει λοιπόν κανένας λόγος να συσχετιστεί η ανάγλυφη εικόνα της Θεσσαλονίκης 

με την αγ. Θεοδώρα.-



22. 

ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΔΗΚΗΤΡΟΚΑΔΑΗ 

ΕΝΑΣ ΑΓΒΩΣΤΟΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΣ ΝΑΟΣ ΣΤΗΝ ΜΕΣΣΗΝΙΑ: Ο ΑΓΙΟΣ ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΖΕΡΜΠΙΣΙΩΝ 

Στην περιοχή τοϋ χωοιοϋ Ζερμπίσια,βορειο&υτικδς τής Ιθώμης καί oc α­

πόσταση 40 χιλιομέτρων από την Καλαμάτα,βρίσκεται,πνιγμένος στην βλάστηση,ο ε­

ρειπωμένος ναός του Αγίου Νικολάου.Πρόκειται γιά δίκλιτο κτίσμα εξωτερικού μή­

κους 7,30 μ. (χωρίς τίς κόγχες των Ιερών),του οποίου τό βόρειο κλίτος έχει ε­

σωτερικό πλάτος 3,̂ 5 καί τό νότιο 2,35 μ· (αναλογία 3
 :
 2 ακριβώς).Τά δύο κλίτη 

έκαλύπτοντο με ημικυλινδρικούς θόλους,από τους οποίους ο νότιος πλήρως καί ο 

βόρειος κατά τό μεγαλύτεοο μέρος έχουν καταρρεύσει.Τά κλίτη επικοινωνούν μεταξύ 

τους με δυο τοξωτά ανοίγματα πλάτους Ι,00 καί 1,30 μ.Στον βόρειο τοίχο καί συμ­

μετρικά με τό ανατολικό άνοιγμα τοϋ μεταξύ των δυο κλιτών τοίχου,υπήρχε τοξωτό 

άνοιγμα του οποίου σώζεται πλήρως διαμορφωμένη η ανατολική παρειά καί η αρχή 

του τόξου.Τό στοιχείο αυτό,σέ συνδυασιιό μέ τήν ύπαρξη επιμηκών λίθων-άναμονων 

στην Βορειοδυτική γωνία,τά άνισα πλάτη των δυο κλιτών,καί τήν ύπαρξη ιχνών θε­

μελίων παραλλήλως καί σε απόσταση 2,50 περίπου μέτρων από τήν βόρεια πλευρά τοϋ 

ναοΰ,πείθουν οτι τό κτήριο σχεδιάσθηκε σάν τρίκλιτη θολωτή βασιλική,της οποίας 

τό προβλεπόμενο βόρειο κλίτος δεν κατασκευάσθηκε ποτέ. 

Οι κόγχες των κλιτών είναι ημικυκλικές,μέ μονόλοβα παράθυρα. Η κεντρι­

κή,πού σώζεται καλύτερα,είναι στό κάτω της μέρος κτισμένη μέ δχι προσεγμένη 

πλινθοπερίκλειστη τοιχοποιία,μιά δέ οδοντωτή ταινία ύψους 20 εκατοστών περιέτρε· 

χε τό ημικύκλιο της,πιθανώτατα στό υφός του λοβοΰ του παραθύρου.Εσωτερικώς ή 

κόγχη είναι κτισμένη μέ πλίνθους διαστάσεων k Χ 31/32 εκ.,πλίνθοι δέ των αύτων 

διαστάσεων σχηματίζουν τό μέτωπο τοϋ τεταρτοσιραιρίου καί τήν πλίνθινη ταινία 

πού τό περιβάλλει.Μέ πλίνθους είναι επίσης κατασκευασμένα τά τόξα των μεταξύ 

των κλιτών ανοιγμάτων καί οι σταθμοί τοϋ παραθύρου της κεντρικής κόγχης.Ή υπό­

λοιπη τοιχοποιία τοΰ μνημείου είναι κοινή αργολιθοδομή,μέ πρόσμιξη βησάλων καί 

πλίνθων,των οποίων οι διαστάσεις φθάνουν μέχρι καί τά 6 Χ 32 εκατοστά. 



23. 

Τό μνημείο δεν παρέχει κατασκευαστικά καί μορφολογικά στοιχεία που 6ο 

μπορούσαν νά αξιολογηθούν χρονολογικά,ενω καί η κάτοψη του είναι μδλλον ασυνή­

θιστη.Βρισκόμαστε πάντως μπροστά σε μιά τρίκλιτη θολωτή βασιλική πεπλατυσμενης 

κατόψεως,της οποίας τά κλίτη χωοίζονται με τοίχους,καί που 'ίσως θά μπορούσε νά 

χρονολογηθη στον ΙΑ' - IB' αιώνα. 



24. 

ΕΥΓΕΝΙΑ ΔΡΑΚΟΠΟΥΛΟΥ 

ΧΟΡΗΓΟΙ ΚΑΙ ΖΩΓΡΑΦΟΙ ΣΤΗ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ 

ΚΑΣΤΟΡΙΑ 

'Από τόν 16ο Ιως τον 18ο αΙώνα ή πόλη τής Καστοριάς 

αναδεικνύεται σέ αξιόλογο οίκονομικό κέντρο αλλά καί σέ εστία 

πνευματικής καί καλλιτεχνικής δημιουργίας. Σημαντικοί ζωγράφοι 

μέ δράση στον ευρύτερο βαλκανικό καί ελλαδικό χώρο, δπως ό 

Όνούφριος καί ό Δαβίδ Σελινιτζιώτης, αλλά καί μέλη τοπικών 

εργαστηρίων καλούνται από καστοριανούς "έντιμώτατους άρχοντες" 

νά διακοσμήσουν ναούς τής πόλης μέ εΙκόνες καί τοιχογραφίες. 

Στην ανακοίνωση τό ενδιαφέρον εστιάζεται στον προσδιορισμό 

τής κοινωνικής καί οικονομικής θέσης των χορηγών σύμφωνα με 

Ιστορικά στοιχεία, καθώς καί στην ερμηνεία του θεσμού της 

χορηγίας ως θρησκευτικής προσφοράς αλλά καί ως καταξίωσης 

στην τοπική κοινωνία, Οπως ανιχνεύεται από τά κείμενα τών 

κτητορικών επιγραφών. 

Επίσης αναζητούνται ot λόγοι επιλογής τών συγκεκριμένων 

ζωγράφων, καθώς καί ot έπιδράσεις-έπεμβάσεις τών ίδιων τών 

χορηγών αλλά καί τού ευρύτερου περιβάλλοντος τής πόλης τόσο 

στίς εικονογραφικές επιλογές δσο καί στην καλλιτεχνική απόδοση, 

σύμφωνα με στοιχεία πού προκύπτουν από τήν σύγκριση μέ έκτος 

Καστοριάς εικονογραφικά σύνολα. 



25 

ΜΕΛΙΤΑ ΕΜΜΑΝΟΥΗΛ 

"Οι μεταβυζαντινές τοιχογραφίες της Παναγίας στο Μουτουλλά της 

Κύπρου 

0 ναός της Παναγίας του Μουτουλλά .είναι ο πρώτος χρονολογημένος 

ξυλόστεγος ναός τπς Κύπρου υε στοές ο·τπ βόρεια και δυτική του 

πλευρά, οι οποίες καλύπτονται από τη στέγη. Η Ντούλα Μουρίκη στο 

άρθρο της με τον τίτλο "The wall Paintings o-f the Church o-f the 

Panagia at Moutoullas, Cyprus" (στο "Bysanz und der Westen. Stu­

dien zur Kunst des europaischen Mittelalters. Wien 1984".σ. 171 

κ.ε.), ασχολήθηκε με την εξέταση της ζωγραφικής του ναού που 

χρονολογείται ατο: 1280. Στο μνημεία υπάρχουν και άλλες 

τοιχογραφίες που έχουν τοποθετηθεί κατά καιρούς και από διάφορους 

μελετητές, ατον 13ο, 14ο, 15ο και 16ο αιώνα, οι οποίες 

εξετάζονται α'αυτή την υελέτη. 

Μέσα οτο ναό, υπάρχει uuvo η Υπαπαντή, στο νότιο τοίχο, που 

αντικατέστησε την παλαιότερη τοιχογραφία του 13ου αιώνα υε το 

ίδιο θέυα. Η παράσταση ακολουθεί έναν εικονογοσωικό τύπο πολύ 

συνηθισυένο κυρίως από το τέλος του 15ου αιώνα και έπειτα, σε 

εικόνες και τοιχογραφίες. Στην εξωτερική πλευρά του βόρειου 

τοίχου του ναού εικονίζονται οι Επτά παίδες της Εφέσου και ο 

Ευαγχελιστής Ιωάννης που υπαγορεύει το κείμενο της Αποκάλυψης στο 

μαθητή του Πρόχορο, δύο παραστάσεις που έχουν άμεση σχέση με τη 

Λεύτερα Παρουσία και τη μετά θάνατον ζωή. Ακόμη υπάρχουν οι άγιες 

Βαρβάρα και Αικατερίνη και μία μεγάλη παράσταση της Λευτέρας 

Παρουσίας. Οι δύο άγιες παριστάνονται συχνά μα?ί σε έργα δυτικής 

τέχνης: η αγία Βαρβάρα θεωρείται ως προστάτις αγία κατά των 

λοιμωδών νόσων, ενώ στη ΰύση σχετίζεται ιδιαίτερα με την ώρα του 

θανάτου. Η αγία Αικατερίνη, ιδιαίτερα δημοφιλής στην Κύπρο, 



26 

παριστάνεται στην τοιχογραφία του Μουτουλλά με τα ο-ύμβολά της. Η 

εικονογραφική αυτή απόδοση επικρατεί από τον 16ο αιώνα στις 

παραστάσεις της αγίας. 

Η ΰευτέοα Παρουσία, χωρισμένη στα επί μέρους επεισόδια που την 

απαρτίζουν, ακολουθεί τον καθιερωμένο από τον 11ο αιώνα 

εικονογραφικό τύπο στα Βασικά της ο'ημεία. Ενδιαφέρον παρουσιάζουν 

οι επιγραφές που είναι γραμμένες ανάλογα με την κατεύθυνση από 

την οποίο: προέρχονται, ένα χαρακτηριστικό που οφείλεται σε 

επίδραση από τη δυτική παράδοση. Η ομάδα των κολασμένων 

αποτελείται από ιερωμένους διαφόρων βαθμίδων. Ενδιαωέρον 

παρουσιάζει ο ιεράρχης με τα άμφια ορθοδόξου επισκόπου και τη 

λατινική μίτρα, θέμα που φανερώνει την ιδιομορφία της εκκλησίας 

της Κύπρου μετά την σύνοδο της Φλωρεντίας το 1439. 

Ο ναός της Παναγίας του Μουτουλλά δεν είναι ο υόνος στην Κύπρο με 

διακόσμηση στους εξωτερικούς του τοίχους. Το φαινόμενο αυτό 

απαντά και σε άλλα μνημεία και υποδηλώνει ότι η χρήση των χώρων 

αυτών που καλύπτονται από τη στέγη και περιβάλλονται από στοά 

είναι παρόμοια με αυτή του νάρθηκα. Αλλωστε και τα θέματα που 

παριστάνονται εδώ είναι αυτά που συνήθως περιλαμβάνονται στους 

νάρθηκες των εκκλησιών. 

Η εξέταση της τεχνοτροπίας των τοιχογραφιών αυτών που αποδίδονται 

σε ένα ζωγράφο φανερώνει πρότυπα που πλησιάζουν τη μακεδόνικη 

σχολή, με κύριο παράδειγμα τη ζωγραφική του Πρωτάτου στο Αγιον 

Ορος. δστόσο, το πλάσιμο των προσώπων με τις πλατιές επιφάνειες 

από λευκό και τις σκιές σε γκρίζο και καφετί, υποδηλώνουν ότι οι 

τοιχογραφίες αυτές έγιναν πιθανότατα στο δεύτερο τέταρτο του 16ου 

αιώνα. Προς αυτή την κατεύθυνση πείθει και η συγκριτική εξέταση 

της ζωγραφικής του Μουτουλλά με άλλα Κυπριακά έργα που έχουν 

τοποθετηθεί στο πρώτο μισό του 16ου αιώνα. 



27. 

ΦΛΩΡΕΝΤΙΑ ΕΥΑΓΓΕΛΑΤΟΥ- ΝΟΤΑΡΑ 

ΜΟΡΦΕΣ ΧΟΡΗΓΙΑΣ ΣΕ ΣΗΜΕΙΩΜΑΤΑ ΚΩΔΙΚΩΝ. 13ος ΑΙΩΝΑΣ 

Σε σημειώματα σε ελληνικών κωδίκων μνημονεύονται διάφορες περιπτώσεις χορηγίας: 

1) Χορηγία για απόκτηση κώδικα 2) Κάλυψη των εξόδων γραφής κώδικα και δωρεά 

του σε μονή ή ναό 3) Δωρεές κωδίκων σε πρόσωπα 4) Δωρεές περιουσιακών στοιχείων σε 

μονές 5) Χορηγία για ανέγερση ναού. 

Οι κώδικες προέρχονται από διάφορες περιοχές του Βυζαντινού Κράτους καθώς και από 

περιοχές πού δεν ανήκαν την συγκεκριμένη εποχή στο Βυζάντιο (π.χ. Κάτω Ιταλία, 

Σικελία). 

Οι χορηγοί κατατάσσονται σε δύο κατηγορίες 1) λαϊκοί 2) κληρικοί και μοναχοί. 

Ορισμένοι από τους χορηγούς είναι πρόσωπα που συνδέονται με το αυτοκρατορικό 

περιβάλλον ή κατέχουν υψηλές θέσεις στον στρατό ή στην εκκλησιαστική ιεραρχία (π.χ. ο 

πανευγενέστατος Κωνσταντίνος Μαυροζώμης, ο Μιχ... άρχων Ανατολής και κεφαλή 

Ρόδου και Κυκλάδων νήσων, ο Νικηφόρος Μοσχόπουλος, μητροπολίτης Λακεδαίμονος) 

ενώ οι περισσότερες περιπτώσεις χορηγίας αφορούν σε ηγουμένους μονών, ταπεινούς 

μοναχούς, ιερείς ή λαϊκούς πού προβαίνουν στην συγκεκριμένη δωρεά για την κάλυψη 

των αναγκών μονής ή ναού (πχ. ο Μιχαήλ Λουκίνας και η σύζυγος του Ζωή χαρίζουν 

χειρόγραφο σε ναό που οι ίδιοι είχαν ανεγείρει). 

Η χορηγία αναλαμβάνεται συνήθως από ένα πρόσωπο· σε περιορισμένες περιπτώσεις 

μαρτυρείται χορηγία από ζεύγος συζύγων ή ομαδική. Η απόφαση για χορηγία και η 

έμπρακτη εκδήλωση της διατυπώνονται με ποικίλους όρους ( μετά πόθου πολλού, δι' 

εξόδου και συνδρομής, προσεκυρώθη, εδωρήθη, κλπ). Συχνά δηλώνεται ότι η δωρεά 

γίνεται για τη σωτηρία της ψυχής του δωρητή ή "υπέρ μνήμης" των προγόνων του. 

Εξετάζεται η κοινωνική θέση και η οικονομική τάξη των χορηγών σε -σχέση με την 

πολυτέλεια των κωδίκων (υλικό κώδικα, διακόσμηση) και το μορφωτικό επίπεδο των 

γραφέων που εκτελούν την αντιγραφική εργασία (γλώσσα, ορθογραφία, έμμετρα 

σημειώματα) καθώς και το περιεχόμενο των κωδίκων σε σχέση με τα ενδιαφέροντα των 

χορηγών και τον σκοπό της χορηγίας. 



23. 

ΕΛΙΣΑΒΕΤ Α. ΖΑΧΑΡΙΑΔΟΥ 

Η συγκέντρωση χορηγικών κεφαλαίων κατά τον ΙΣΤ'αιώνα. 

Ο ΙΣΤ' αιώνας είχε θεωρηθεί ως περίοδος συρρίκνωσης και εξαθλίωσης του 

ελλαδικού Ελληνισμού. Νεώτερες έρευνες έχουν διαψεύσει ως ένα σημείο αυτή την 

άποψη και μπορούμε να καταλήξουμε στο συμπέρασμα πως ανάμεσα στα έτη 1520-

1530 και 1571-1580 η αύξηση του πληθυσμού μέσα στην οθωμανική επικράτεια ήταν 

εντυπωσιακή και ιδιαίτερα στις πόλεις, όπου οι κάτοικοι πλήθαιναν με ταχύτερο 

ρυθμό από ότι στην ύπαιθρο. Μολονότι κατά την περίοδο εκείνη σημειώθηκαν 

πυκνοί εξισλαμισμοί, η ειρήνη, την οποίαν οι βαλκανικές και ιδιαίτερα οι ελληνικές 

περιοχές γνώρισαν ύστερα από τουλάχιστον δύο αιώνες, επέφερε ευημερία σε 

ηγετικές ομάδες του γένους, όπως ήσαν οι εκκλησιαστικοί και οι μοναστηριακοί 

κύκλοι. Τεκμήρια αποτελούν τα διάφορα εκκλησιαστικά και μοναστηριακά 

συγκροτήματα, που τότε ανεγέρθηκαν και εικονογραφήθηκαν με τρόπο μνημειακό. 

Ενδεικτικά αναφέρω την περίπτωση του ζωγράφου Θεοφάνους του Κρητός, του 

σπουδαιότερου αντιπροσώπου της λεγόμενης κρητικής σχολής, που ζωγράφισε 

τοιχογραφίες στα Μετέωρα και το Άγιον Όρος. / 

Πολλά κτήρια οικοδομήθηκαν χάρη σε δωρεές ιεραρχών. Η αθωνιτική Μονή 

του Σταυρονικήτα, π.χ., της οποίας τμήματα ζωγράφισε ο Θεοφάνης ο Κρής, 

ανεγέρθηκε με έξοδα του Πατριάρχη Ιερεμία Α' . Τα έσοδα του Ορθόδοξου κλήρου 

προέρχονταν από τους φόρους που εισέπραττε από τον χριστιανικό πληθυσμό. 

Μολονότι είναι γνωστό ότι το προνόμιο της φορολογίας είχε παραχωρηθεί από τους 

σουλτάνους στο Ορθόδοξο ιερατείο, πολύ λίγα είναι γνωστά σχετικά με το ύψος των 

ποσών που συγκεντρώνονταν καθώς και με την διαδικασία της είσπραξης τους. 



29. 

ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ ΛΑΠΠΑ 

ΤΡΕΙΣ ΑΓΝΩΣΤΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ ΜΕ ΤΗΝ ΥΠΟΓΡΑΦΗ ΤΟΥ ΖΩΓΡΑΦΟΥ 

ΕΜΜΑΝΟΥΗΛ ΛΑΜΠΑΡΔΟΥ 

Στην ανακοίνωση θα παρουσιαστούν τρεις εικόνες που βρίσκονται σε ιδιωτικές συλλογές 

της Αθήνας, από τις οποίες οι δύο φέρουν την υπογραφή του κρητικού ζωγράφου Εμμα­

νουήλ Λαμπάρδου και η τρίτη διατηρεί από την υπογραφή μόνο το επίθετο του ζω­

γράφου. Με την υπογραφή ΧΕΙΡ ΕΜΜΑΝΟΥΗΛ ΤΟΥ ΛΑΜΠΆΡΔΟΥ είναι γνωστές σήμερα 

περισσότερες από εξήντα εικόνες, διασκορπισμένες σε μουσεία και συλλογές στην 

Ελλάδα και το εξωτερικό. Οι χρονολογίες που συνοδεύουν την υπογραφή σε μερικές από 

τις εικόνες αυτές ορίζουν το διάστημα της δραστηριότητας του ζωγράφου στα τέλη του 

16ου και στο πρώτο μισό του Που αιώνα (1593-1640). Κατά τις πρόσφατες έρευνες στα 

κατάστιχα των νοταρίων του Χάνδακα διαπιστώθηκε ωστόσο ότι δύο ζωγράφοι με το ί­

διο όνομα εργάζονται στη πόλη αυτή την εποχή: ο Εμμανουήλ Λαμπάρδος του παπά Νι­

κολάου (ειδήσεις 1587-1631) και ο ανηψιός του Εμμανουήλ Λαμπάρδος του Πιέρο (ει­

δήσεις 1623-1644), μέλη μιας πολυάριθμης οικογένειας ζωγράφων από το Ρέθυμνο που 

μεταφέρθηκε στον Χάνδακα στα τέλη του 16ου αιώνα. Όπως διαφαίνεται από τις πληρο­

φορίες των πηγών, ο πιό σημαντικός από τους δύο ζωγράφους είναι ο παλαιότερος, ο ο­

ποίος χαρακτηρίζεται από τους νοταρίους ως ημηότατος κήρις και ευγενής αφέντης. Η 

ύπαρξη δύο ομώνυμων και σχεδόν σύγρονων ζωγράφων, οι οποίοι υπογράφουν με τον ί­

διο τρόπο και είναι πιθανό ότι διατηρούσαν κοινό εργαστήριο, θέτει βέβαια το ζήτημα 

της διάκρισης του έργου τους. Το πρόβλημα είναι ενδιαφέρον, οι προσπάθειες όμως επί­

λυσης του προσκρούουν σε μια σειρά από δυσκολίες: πολλές από τις εικόνες δεν έχουν 

πλήρως δημοσιευθεί, η γνησιότητα ορισμένων υπογραφών έχει αμφισβητηθεί, η διασπο­

ρά και το δυσπρόσιτο των έργων δεν βοηθά τις συγκρίσεις. Επιπλέον η απόδοση των ει­

κόνων στον ένα ή τον άλλο ζωγράφο με αποκλειστικό κριτήριο στυλιστικά στοιχεία και 

τεχνικούς τρόπους είναι επισφαλής, αφού γνωρίζουμε ότι υπάρχουν διαφορές και ανισό­

τητες σε έργα που υπογράφονται από τον ίδιο ζωγράφο. Η αύξηση του αριθμού των ενυ­

πόγραφων και χρονολογημένων έργων και η μελλοντική χρήση αντικειμενικών μεθόδων 

ανάλυσης είναι βέβαιο ότι θα συμβάλλουν στην μελέτη του έργου των Λαμπάρδων. 

1. Άγιος Νικόλαος ένθρονος. Διαστάσεις: 0.545 Χ 0.39 μ. Ο άγιος εικονίζεται κα­

θισμένος σε ξύλινο θρόνο κοσμημένο με πυκνές χρυσογραφίες και επίμηλα στην κου­

παστή του ερεισίνωτου. Με το δεξί χέρι ευλογεί και με το αριστερό στηρίζει ανοιχτό ευα­

γγέλιο με την επιγραφή ΕΙΠΕΝ Ο ΚΥΡΙΟΣ ΕΓΩ ΕΙΜΙ Η ΟΥΡΑ... ΕΥΡΗΣΕΙ (Ιωαν. ι', 9). 

Φορεί υπόλευκο στιχάριο, ωμοφόριο με χρυσούς σταυρούς και πορφυρό φελόνιο κάτω 



30. 

από το οποίο προβάλλουν χρυσοκέντητο επιμανίκιο και επιτραχήλιο κοσμημένο με πο­

λύτιμους λίθους. Η μορφή του ιεράρχη προβάλλεται ακίνητη στο χρυσό βάθος όπου γρά­

φεται με κόκκινο κινάβαρι η επιγραφή ο ΑΓΙΟΣ Ni/ ΚΟΛΑΟΣ από κάθε πλευρά της κε­

φαλής του. Ο φωτοστέφανος ορίζεται με διπλή κόκκινη γραμμή. Στο πράσινο έδαφος, 

δεξιά από το υποπόδιο, με μαύρα γράμματα η υπογραφή του ζωγράφου: ΧΕΙΡ ΕΜΜΑ­

ΝΟΥΗΛ ΤΟΥ ΛΑΜΠΑΡΔΟΥ. Στο πρόσωπο και τα χέρια το πλάσιμο είναι μαλακό και γί­

νεται με πολύ επιμέλεια, στα άμφια οι πτυχώσεις είναι πλατειές και γωνιώδεις, στη χρω­

ματική κλίμακα κυριαρχεί το θερμό κόκκινο στο φελόνιο και στο μαξιλάρι του θρόνου. Ο 

ζωγράφος ακολουθεί αυστηρό πρότυπο του 15ου αιώνα, όπως φανερώνει ο προσωπογρα­

φικός τύπος του αγίου, που είναι ο τύπος που καθιέρωσε ο Ανδρέας Ρίτζος. 

2. Οι Επτά εν Εφέσω Παίδες. Διαστάσεις: 0.275 Χ 0.22 μ. Το εικονογραφικό θέμα 

αποδίδει το μύθο των Επτά Παίδων που κρύφτηκαν σε σπήλαιο της Εφέσου στα μέσα του 

3ου αιώνα για να αποφύγουν τον διωγμό του Δεκίου, περιέπεσαν σε ύπνο βαθύ και ξύ­

πνησαν μετά από 200 περίπου χρόνια, όταν ο χριστιανισμός είχε πιά θριαμβεύσει. Οι Ε­

πτά Παίδες παριστάνονται μέσα σε σκοτεινό σπήλαιο που σχηματίζουν βαθμιδωτοί βρά­

χοι, κοιμώμενοι, ο καθένας σε διαφορετική στάση. Φορούν χιτώνες διακοσμημένους στο 

λαιμό και ιμάτια που τυλίγονται γύρω από το σώμα. Επιγραφές πάνω από τους φωτο­

στέφανους αναγράφουν τα ονόματα τους. Στα τοιχώματα του σπηλαίου κρέμονται α­

ριστερά μικρό καλάθι και δεξιά ένα μαντήλι. Στο χρυσό στιλβωμένο βάθος της εικόνας 

επάνω η επιγραφή με κόκκινο κινάβαρι ΟΙ ΕΠΤΑ ΕΝ ΕΦΕΣΩ ΠΑΙΔΕΣ και κάτω η υπο­

γραφή του ζωγράφου ΧΕΙΡ ΕΜΜΑΝΟΥΉΛ ΤΟΥ ΛΑΜΠΑΡΔΟΥ ΑΧΛΑ [ή Δ] (1631/ 4). Η ει­

κόνα ακολουθεί με μικρές παραλλαγές εικονογραφικό τύπο καθιερωμένο στις κρητικές 

εικόνες από το 15ο αι. και χαρακτηρίζεται από την ισορροπία στη σύνθεση, την χρωμα­

τική αρμονία και τη άψογη τεχνική εκτέλεση. 

3. Χριστός Εμμανουήλ. Διαστάσεις 0.346 Χ 0.278 μ. Ο Χριστός με τη μορφή νε-

ανία εικονίζεται καθισμένος σε σύννεφα και εξαπτέρυγα, πατεί τα πόδια του σε τροχούς 

και περιβάλλεται από τα σύμβολα των ευαγγελιστών. Με το δεξί ευλογεί και με το 

αριστερό στηρίζει ευαγγέλιο με την επιγραφή ΠΝΕΥΜΑ ΚΥΡΙΟΥ ΕΠ· ΕΜΕ ... (Λουκ. δ ' , 

18). Φορεί λευκό χιτώνα με πορφυρή ζώνη και χρυσό σημείο και ιμάτιο σε δυνατό ρόζ 

χρώμα με πυκνές χρυσογραφίες. Στο χρυσό βάθος με κόκκινο χρώμα ορίζεται ο ένσταυ-

ρος φωτοστέφανος και γράφεται η επιγραφή ο ΕΜΜΑ[ΝΟΥΗΛ]. Στο κάτω μέρος δεξιά 

από τους τροχούς σώζεται τμήμα της υπογραφής του ζωγράφου ..ΤΟΥ ΛΑΜΠΑΡΔΟΥ. ΤΟ 

αποκαλυπτικό θέμα του Χριστού, που περιβάλλεται από τα ευαγγελικά σύμβολα απαν­

τάται ήδη από τους χρόνους των Παλαιολόγων, φαίνεται όμως ότι γνωρίζει μια νέα διά­

δοση στον 17ο ca., όπως φανερώνει μια σειρά εικόνων στις οποίες ο Χριστός παριστάνε­

ται ως Παντοκράτορας ή ως Μεγάλος Αρχιερέας. Σ* αυτές έρχεται να προστεθεί η εικόνα 

του Λαμπαρδου με την παράσταση του Χριστού ως Εμμανουήλ. 



3 1 . 

Γιώργος Κακαβάς 

Μνείες χορηγίας σε υστεροβυζαντινές και μεταβυζαντινές εικόνες της 

Καστοριάς. Μια πρώτη προσέγγιση. 

Στην ανακοίνωση παρουσιάζεται ένας αριθμός από φορητές εικόνες που 

προέρχονται από ναούς της Καστοριάς, φυλάσσονται στο Βυζαντινό Μουσείο της 

πόλης και διασώζουν επιγραφές με ονόματα χορηγών, αφιερώσεις, ονόματα 

ζωγράφων ή χρονολογίες. 

Εξετάζονται οι ιδιότητες των χορηγών - αφιερωτών (κοσμικοί ή κληρικοί), 

η καταγωγή τους, η αιτία της χορηγίας, οι κατηγορίες των εικόνων (δεσποτικές, 

αμφιπρόσωπες, επιστύλια τέμπλων, κτητορικά δίπτυχα) καθώς και οι παραστάσεις 

που αυτές απεικονίζουν. 

Γίνεται προσπάθεια να ενταχθούν στο ιστορικό - πολιτισμικό πλαίσιο μέσα 

στο οποίο δημιουργήθηκαν, στη συνοριακή αρχοντοπολιτεία της Καστοριάς, ένα 

πολιτιστικό κέντρο με αυτόνομη καλλιτεχνική παρουσία σε όλες τις ιστορικές 

περιόδους, που χάρη στη γεωγραφική του θέση εξελίχθηκε και σε ανθηρό 

εμπορικό κέντρο πάνω στο δρόμο Θεσσαλονίκης - Αχρίδας. Τη θέση αυτή, η 

Καστοριά διατήρησε και μετά το 15ο αιώνα, παρά την τουρκική κατοχή, εξαιτίας 

των ευνοϊκών συνθηκών που επικράτησαν στα Βαλκάνια μετά το 1479 και 

επέτρεψαν την άνοδο μιας, εύρωστης οικονομικά, αστικής τάξης. 



32. 

ΣΟΦΙΑ ΚΑΛΟΠΙΣΗ-ΒΕΡΤΗ 

Η χορηγία στο Βυζάντιο κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο 

και ο ρόλος της στη διαμόρφωση της τέχνης 

Η χορηγία στο Βυζάντιο κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο, όπως μας είναι 

γνωστή από τα μνημεία και τις κτητορικές τους επιγραφές, από τα χειρόγραφα και τα 

σημειώματα τους καθώς και από τις γραπτές πηγές, μπορεί να ενταχθεί σε τέσσερις 

μεγάλες κατηγορίες: αυτοκρατορική, αριστοκρατική, εκκλησιαστική και χορηγία του 

απλού λαού. 

Οι αυτοκρατορικές χορηγίες εμφανίζονται μειωμένες σε αριθμό και πλούτο σε 

σχέση με τη μεσοβυζαντινή περίοδο, γεγονός που ανταποκρίνεται στην οικονομική 

συρρίκνωση του κράτους. Οι περισσότερες είναι δευτερεύουσας σημασίας και φαίνεται 

ότι εξυπηρετούν μία συγκεκριμένη κρατική πολιπκή, όπως π. χ. η Παναγία Μαυριώτισσα 

έξω από την Καστοριά και η μονή της Θεοτόκου στην Απολλωνία που αφορούν 

ανακαινίσεις παλαιότερων ιδρυμάτων χωρίς ιδιαίτερες φιλοδοξίες στον τομέα της 

τέχνης και απηχούν την προσπάθεια του Μιχαήλ Η' για την εδραίωση της βυζαντινής 

κυριαρχίας στις νεοκατακτημένες περιοχές της αυτοκρατορίας. 

Οι αριστοκρατικές χορηγίες παίζουν έναν εξέχοντα ρόλο την εποχή αυτή, 

ιδιαίτερα στο δεύτερο μισό του 13ου και το πρώτο του 14ου αιώνα. Η τάξη της μεγάλης 

επώνυμης αριστοκρατίας, η οποία συνδυάζει τεράστια περιουσία με πολιτική δύναμη 

που βασίζεται στην κατοχή υψηλών αξιωμάτων στο στρατό και στη διοίκηση, 

εκπροσωπείται κατά κύριο λόγο από τις χορηγίες του πρωτοστράτορα Μιχαήλ Γλαβά 

Ταρχανειώτη και του μεγάλου λογοθέτη Θεόδωρου Μετοχίτη. Από τις γραπτές πηγές 

αντλούμε ακόμα πληροφορίες και για τις χορηγίες που προσέφεραν άλλα μέλη της 

μεγάλης αριστοκρατίας, όπως ο Νικηφόρος Χούμνος και η κόρη του Ειρήνη καθώς και 

μέλη της οικογένειας των Παλαιολόγων. Μετά τα μέσα του 14ου αιώνα οι 

Φίστοκραπκές χορηγίες μειώνονται σε αριθμό και πολυτέλεια, γεγονός που θα πρέπει 

να συσχετιστεί με το δεύτερο εμφύλιο πόλεμο, τις κατακτήσεις των Σέρβων και λίγο 

αργότερα των Τούρκων. Ως συνέπεια των ίδιων περιστάσεων θα πρέπει να θεωρηθεί 

και η μετατόπιση των αριστοκρατικών χορηγιών προς το Δεσποτάτο του Μορέως. 

Χαρακτηριστικά παραδείγματα την περίοδο αυτή αποτελούν η Αγία Σοφία στο Μυστρά, 

χορηγία του δεσπότη Μανουήλ Καντακουζηνού, και η Παντάνασσα, δωρεά του 

πρωτοστράτορα και καθολικού μεσάζοντα Ιωάννη Φραγγόπουλου. 

Οι χορηγίες της μεγάλης αριστοκρατίας καταλαμβάνουν δεσπόζουσα θέση την 

περίοδο των Παλαιολόγων σε σχέση με πς άλλες μορφές χορηγίας την ίδια εποχή. 

Ξεχωρίζουν σε μέγεθος, ποιότητα του διακόσμου, πολυτέλεια των υλικών. 



33. 

Εκπροσωπούν την πρωτοπορία στην εξέλιξη της τέχνης και δίνουν τις ωθήσεις για τη 

διαμόρφωση και την ακπνοβολία των τεχνοτροπικών τάσεων αντικαθιστώντας στο 

ρόλο αυτό την αυτοκρατορική χορηγία. Ανάλογη εικόνα παρέχουν τα 

εικονογραφημένα πολυτελή χειρόγραφα της εποχής. Οι περισσότεροι 

παραγγελιοδότες και κάτοχοι των χειρογράφων αυτών ανήκουν, όπως έχει 

παρατηρηθεί, στην αριστοκρατική τάξη ενώ είναι χαρακτηριστικό ότι την εποχή αυτή 

δεν φαίνεται να υπάρχει αυτοκρατορικό εργαστήριο χειρογράφων. 

Η μεσαία αριστοκρατία, η οποία διέθετε λιγότερους οικονομικούς πόρους και 

κατείχε μεσαία αξιώματα στην κλίμακα της πολιτικής και στρατιωτικής ιεραρχίας, 

εκπροσωπείται από χορηγίες όπως η Παναγία Περίβλεπτος στην Αχρίδα του μεγάλου 

εταιρειάρχη Πρόγονου Σγουρού, ο Χριστός στη Βέροια του Ξένου Ψαλιδά και ο Άγιος 

Νικόλαος στη Πλάτσα του Κωνσταντίνου Σπανή, τζαούσιου του δρόγγου των 

Μελιγκών. Τα μνημεία αυτής της ομάδας είναι ασφαλώς λιγότερο πολυτελή από τις 

χορηγίες της μεγάλης αριστοκρατίας. Διακρίνονται όμως για την επιλογή εκ μέρους 

των χορηγών άριστων ζωγράφων που προέρχονται από μεγάλα κέντρα της 

αυτοκρατορίας, όπως η Θεσσαλονίκη και ο Μυστράς, και βρίσκονται στην κορυφή των 

εξελίξεων στον τομέα της τέχνης. 

Σε χορηγίες της μικρής επαρχιακής αριστοκρατίας θα πρέπει να αποδοθούν 

μνημεία όπως η Παναγία Χρυσαφίτισσα στα Χρύσαφα της Λακωνίας, δωρεά του 

σεβαστού Μιχαήλ, η Αγία Κυριακή στο Μάραθο της Μάνης, χορηγία ενός ανώνυμου 

αρχονπκού ζεύγους που απεικονίζεται στην αψίδα κ. ά. Τα μνημεία της κατηγορίας 

αυτής χαρακτηρίζονται από μία μέτρια ποιότητα που ανταποκρίνεται στις οικονομικές 

δυνατότητες των επαρχιακών αρχόντων. 

Η εκκλησιαστική χορηγία διακρίνεται για τις ποιοτικές της διαβαθμίσεις, 

ανάλογα με το αξίωμα του κτήτορα. Οι Άγιοι Απόστολοι στη Θεσσαλονίκη, χορηγία του 

πατριάρχη Νήφωνα, είναι έργο απόλυτα εφάμιλλο σε πολυτέλεια και ποιότητα των 

σύγχρονων χορηγιών της μεγάλης αριστοκρατίας. Αντίθετα, δωρεές απλών ιερέων 

στην επαρχία επροσωπούν μια τέχνη απλοϊκή. 

Στην τελευταία κατηγορία χορηγίας ανήκουν οι δωρεές του απλού λαού. 

Χαρακτηριστική είναι εδώ η σύμπραξη τριών-τεσσάρων μελών της ίδιας οικογένειας ή 

πολλών ατόμων της ίδιας κοινότητας. Η επιγραφική μαρτυρία δείχνει ότι συμπράττουν, 

επώνυμα ή ανώνυμα, πλούσιοι και φτωχοί, πρόκριτοι και κοινός λαός, όπως αναφέρει 

μία επιγραφή στη Μάνη, ενώ ανάμεσα τους απαντούν ιερείς, μοναχοί, και μικροί 

επαρχιακοί αξιωματούχοι, όπως τζαούσιοι. Από άποψη ποιότητας οι συλλογικές αυτές 

χορηγίες έχουν χαρακτήρα απλοϊκό και ταπεινό και η ζωγραφική τους απηχεί τις 

τάσεις της επίσημης τέχνης παράλληλα με στοιχεία συντηρηπκά και απλουστεύσεις 

των καλλιτεχνικών μέσων. 



34. 

ΓΙΑΝΝΗΣ Α. ΚΑΡΑΤΖΟΓΛΟΥ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΟΥ ΑΓ. ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΓΡΑΛΙΣΤΑΣ ΑΓΡΑΦΩΝ 

Το χωριό Γράλιστα (σήμερα Ελληνόπυργος) είναι χτισμένο στις βόρειες υπώρειες των 

θεσσαλικών Αγράφων περίπου ΙΟχλμ. Α-Ν.Α. από το Μουζακι σε επίκαιρη θέση που έλεγχε το 

δρόμο Φαναρίου-Μουζακίου. Πρόκειται πιθανότατα για το βυζαντινό Γραδίστιον που 

αναφέρεται σε έγγραφο του 1328. Το σημερινό όνομα του χωριού οφείλεται στην ύπαρξη 

αρχαίου πύργου πάνω απ' αυτό. 

Στο άκρο της δυτικής συνοικίας του χωριού, σε βραχώδες και υψηλό μέρος (υψόμ. 

580μ.) με θέα προς τον κάμπο και το κάστρο του Φαναριού, δεσπόζει ο ναός του Αγίου 

Γεωργίου. Ηταν το καθολικό μικρής μονής που έχτισε το 1818 ο αγιορείτης ιερομόναχος 

Γεράσιμος Τζωρτζόπουλος και χρησιμοποιήθηκε αργότερα σαν ενοριακός και ναός 

νεκροταφείου. Στα νότια υπήρχαν κελλιά. 

Το καθολικό αποτελείται από κυρίως ναό με πλάγιους χορούς και σταυρεπίστεγο 

εσωτερικά νάρθηκα και έχει γενικές εξωτερικές διαστάσεις (χωρίς τους χορούς και την 

κόγχη του ιερού) 7,80χ16,80μ. Στα νότια, όπου και η κύρια είσοδος, υπήρχε ξυλόστεγη στοά 

που δεν σώζεται. 

0 ναός εξωτερικά παρουσιάζεται εντελώς όμοιος με τον ιδιάζουσας κάλυψης μονόκλ ι το 

αθωνίτικο τύπο της περιοχής, που δύο παραδείγματα του (Μ. Αγ. Γεωργίου "Καραϊσκάκη" και 

Ζωοδ. Πηγή Μεσενικόλα) δημοσίευσε ο Α. Ορλάνδος (ΑΒΜΕ τ.Ε'. 1939-40 τ.2 σ. 184 κ.εξ.) 

Εσωτερικά ο Αγ. Γεώργιος είναι μονόκλ ιτος καμαροσκέπαστος, ενώ στο κεντρικό του μέρος 

που αντιστοιχεί στους χορούς, δημιουργείται υποτυπώδες εγκάρσιο κλίτος με ιδιαίτερη 

κάλυψη. 0 ναός μας όμως διαφέρει από τον τύπο του Αγ. Γεωργίου "Καραϊσκάκη" στα εξής: 

α) η καμάρα πατάει απ' ευθείας στους μακρούς τοίχους χωρίς τη μεσολάβηση τοξυλλίων β) 

το "εγκάρσιο κλίτος" δεν καλύπτεται με σφαιρικό τμήμα αλλά με σκαφοειδή μοναστηριακό 

θόλο και γ) εκατέρωθεν των χορών προβάλλουν παραστάδες που συνδέονται με σφενδόνια. 0 

Αγ. Γεώργιος μιμείται εξωτερικά τον τύπο "Καραϊσκάκη" και ιδιαίτερα την Μ. Αγ. Τριάδας 

Φυλαχτής Αγράφων, (16ος;) πλησιάζει προς τον σταυρεπίστεγο με χορούς (με καμάρα κατά τον 

άξονα Α-Δ) και τον τύπο της Μ. Τσιούκας Ηπείρου, (Λ. Πολίτη Εκκλησίες τ. 4 σ. 75 και 

εξ.), αλλά τελικά παραμένει απ' όσο γνωρίζουμε,μια τυπολογική μοναδικότητα. 

0 ναός είναι καλοχτισμένος με τοίχους πάχους 0,80-1,00 μ. από ασβεστόλιθο και λίγα 

πουριά στον "τρούλλο". Εχει λίγα, ορθογωνικά, πολεμιστροειδή παράθυρα που μαζί με τη 

θέση του, προδίδουν αμυντικές προθέσεις. Αλλωστε το χωριό συνδέεται στενά με την δράση 

του νεαρού τότε Γ. Καραϊσκάκη που ο τόπος γέννησης του (χωριό Μαυρομάτι) είναι πολύ 

κοντά. 



35. 

Το ανατολικό μέρος του ναού, θεμελιωμένο στο βράχο, είναι από πελεκητές πέτρες. 

Οι χοροί και το ιερό είναι εξωτερικά πεντάπλευρα. 

Τα τυφλά αφ ι δώματα του ιερού είναι πελεκημένα στο υλικό δομής όπως και μία 

λιθανάγλυφη φιγούρα στη Ν.Α. γωνία. Λιθανάγλυφο είναι και το νότιο θύρωμα. 

Το μεγάλο σχετικά μέγεθος (138 μ
2
), οι τροποποιήσεις του παραδοσιακού τύπου στην 

κάλυψη, η τάση κατεργασίας του αυτοφυούς υλικού δομής και ο επώνυμος χορηγός του,κάνουν 

τον Αγ. Γεώργιο Γράλιστας χαρακτηριστικό δείγμα των τάσεων της ναοδομίας στις παραμονές 

της Επανάστασης. 



36. 

ΧΑΡΑ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΙΑΗ 

ΤΟ ΑΓΙΟ ΜΑΝΔΗΛΙΟ ΩΣ ΣΥΜΒΟΛΟ ΤΗΣ ΘΕΙΑΣ ΕΥΧΑΡΙΣΤΙΑΣ 

Στον ήμικύλινδρο της αψίδας τοΟ ίεροΟ, ή παράσταση τοΟ Μανδηλίου 

πλαισιωμένη από τους ιεράρχες πού τελοΟντήν αναίμακτη θυσία έχει θέση συμβόλου 

της θείας Ευχαριστίας. 

Ή παράσταση διασώθηκε στην 'Αγ.Βαρβάρα στο Κ1ιέ(τέλη 12ου αι.) καί στους 

'Αρχαγγέλους "Ταη§ιιΗ"(τέλη 12ου αϊ.) της Γεωργίας, στόν'Αγ. Νικόλαο Ροδιάς στις 

Πλισιές Άρτας(1204-1220), στον "Αγ. Σώζοντα ΓερακιοΟ(λίγο μετά τό 1262), στον 

Άγ.Νικόλαο Καμπιών( 1270-1300) καί στον "Αγ.Νικόλαο Έξαρχου( 1270-1300) 

Φθιώτιδας, αλλά καί σε μεταβυζαντινούς ναούς, όπως στό καθολικό της Μονής του 

Άγ.'Ιωάννη του Θεολόγου οτό Poganovo(1499) της Σερβίας, του Αγ.Νικολάου στη Μονή 

Humor(1535) καί του Ευαγγελισμού στη Μονή Moldovita(1537) της Μολδαβίας καθώς 

καί στό ναό της Άγ.Παρασκευης στην 'Αλεπού Κέρκυρας(ΠΟΙ). 

Σ' δλες τίς παραστάσεις εκτός από τόν 'Αγ. Σώζοντα ΓερακιοΟ, τό Μανδήλιο 

έχει τη μορφή τεντωμένου υφάσματος κολλημένου πάνω σε σανίδα. Μέσα σε ορθογώνιο 

πλαίσιο πού οριοθετείται μέ πλατιά κόκκινη ταινία ώστε νά έχει τη μορφή ξύλινης 

φορητής εικόνας, ό Χριστός παρίσταται ώριμος σέ κατενώπιον προτομή μέχρι τή βάση 

τοΟ λαιμού, μέ γένι καί μακριά μαλλιά. Ή είκόνιση αυτή τοΟ Μανδηλίου, πιστεύω 

πώς ακολουθεί τή μορφή πού θά πρέπει νά εΐχε τό Μανδήλιο όσο βρισκόταν στην 

Κωνσταντινούπολη καί στό ναό της Παναγίας του Φάρου, οπού φυλασσόταν μετά τό 

944 καί μέχρι τό 1204. Ή σύνθεση του Μανδηλίου μεταξύ των συλλειτουργούντων 

Ιεραρχών, νομίζω πώς εικονίσθηκε γιά πρώτη φορά προς τό τέλος τοΟ 12ου αιώνα στον 

ήμικύλινδρο της αψίδας κάποιου σημαντικού ναοΟ της Κωνσταντινουπόλεως. Τό 

δογματικό υπόβαθρο πού ύποβοηθεΐ στην ερμηνεία τοΟ Μανδηλίου ως συμβόλου της 

θείας Ευχαριστίας παρέχεται κυρίως σέ δύο κείμενα του 10ου αιώνα, πού συντάχθηκαν 

μέ εντολή του Κωνσταντίνου Πορφυρογέννητου. 

Στον Άγ.Σώζοντα ΓερακιοΟ, ό συνδυασμός του Μανδηλίου, του σημαντικότερου 

νικοποιοΟ τροπαίου καί παλλαδίου του Βυζαντίου μαζί μέ τίς κατεξοχήν "ορθόδοξες" 

παραστάσεις της Κοινωνίας των Αποστόλων καί του ΜελισμοΟ, πιστεύω πώς σχετίζεται 

μέ τήν απομάκρυνση τών Φράγκων κατακτητών άπό τήν περιοχή τοΟ κάστρου του 

ΓερακιοΟ, τή νίκη καί τήν επάνοδο τών Βυζαντινών στά 1262. Ώ ς έκτούτου ή 

τοιχογράφηση του ναού μπορεί νά χρονολογηθεί λίγο μετά τό 1262. 



37. 

ΔΗΜΗΤΡΗ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΟΥ 

ΧΟΡΗΓΙΑ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗ ΣΤΗΝ ΗΠΕΙΡΟ ΤΗΝ ΠΕΡΙΟΔΟ ΤΗΣ 
ΥΣΤΕΡΗΣ ΤΟΥΡΚΟΚΡΑΤΙΑΣ 

Μολονότι έχει επισημανθεί η σημασία των δωρητών στην έντονη 

οικοδομική δραστηριότητα, τη διακόσμηση και τον εξοπλισμό ναών, 

αρχοντικών κ.α στην Ήπειρο της όψιμης τουρκοκρατίας, εντούτοις δεν έχει 

επιχειρηθεί μια αναλυτική μελέτη επίδρασης της χορηγίας στη θρησκευτική και 

κοσμική τέχνη. Δεν έχουν εξετασθεί δηλαδή α) Η κοινωνική διαστρωμάτωση 

των χορηγών β) Το είδος της χορηγίας γ) Ο βαθμός επίδρασης του χορηγού 

στην τέχνη (αρχιτεκτονική, θρησκευτική ζωγραφική, κοσμική ζωγραφική, 

ξυλόγλυπτα, ασημικά, φορητές εικόνες κ.α) δ) Ο ρόλος των χορηγών στη 

διαμόρφωση του λεγόμενου "πνεύματος της εποχής". 

Η παρούσα ανακοίνωση δεν φιλοδοξεί να δώσει πλήρεις απαντήσεις σε 

όλα τα παραπάνω, ενδελεχέστερη έρευνα δίνει όμως την εξής εικόνα. Οι 

χορηγοί είναι 1. Έμποροι. 2. Η εκκλησία και οι μοναχοί των μοναστηριών. 

3. Το "κοινό των Χριστιανών". 4. Συνδιασμός των δύο ανωτέρω κατηγοριών. 

5. Μεμονωμένοι "λόγιοι", αρχιτεχνίτες, ακόμα και ένας "ληστής". 6. Οι 

ογρανωμένες συντεχνίες ως προς την πόλη των Ιωαννίνων. 

Με βάση τις κτητορικές επιγραφές, η πλειοψηφία των χορηγιών αφορά 

τη διακόσμηση των ναών. Εξαιρετικά περιορισμένες είναι οι χορηγίες 

ανεγέρσεων νέων ναών ή ριζική ανακαίνιση παλαιών. Αντιθέτως, χορηγούνται 

στους ναούς πολυάριθμα φορητά αντικείμενα (εικόνες, βιβλία, άμφια, ασημικά 

κ.α). 

Έχει ήδη επισημανθεί η συμβολή των χορηγών στην επικράτηση του 

τύπου της τρίκλιτης βασιλικής. Οι αντιλήψεις του κοσμογυρισμένου έμπορα 

φαίνονται καλύτερα στη διακόσμηση των αρχοντικών (Γάμοι Ναπολέοντα, 

δυτικά τοπία, μπαρόκ ανθέμια και ροκοκό διακοσμήσεις). Στη θρησκευτική 

ζωγραφική του 18ου αι. οι ρωγμές στην εικονογραφική και τεχνοτροπική 

παράδοση βασίζονται στο νέο πνεύμα που φέρνουν από την Ευρώπη, τα 

Βαλκάνια και τη Ρωσία οι χορηγοί - έμποροι είτε με την κυκλοφορία των 

χαλκογραφιών είτε με τις νέες ιδέες που κομίζουν. Η προϊούσα εκκοσμίκευση 

του ορθοδόξου ναού και στην Ήπειρο του 19ου αι., οφείλεται στη νέα 

αντίληψη που φορέας της είναι ο Ηπειρώτης έμπορος. 



3ft. 

ΣΤΑΥΡΟΣ Β. ΜΑΜΑΛΟΥΚΟΣ 

ΤΥΠΟΛΟΓΙΚΑ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΒΑΤΟΠΕΔΙΟΥ ΚΑΙ ΤΩΝ .ΠΑΡΕΚΚΛΗΣΙΩΝ ΤΟΥ 

Το επιβλητικό οικοδομικό συγκρότημα του καθολικού της 
αγιορείτικης μονής Βατοπεδίου βρίσκεται στη βορειοανατολική γωνία 
της αυλής του μοναστηριού, πολύ κοντά στο ανατολικό τείχος. 
Περιλαμβάνει τον κυρίως ναό - το κατ'εξοχήν "καθολικό"-, το άγιο 
βήμα, με το προσαρτημένο σ' αυτό διόροφο σκευοφυλάκιο, δύο 
διόροφους νάρθηκες με κατηχούμενα και δύο παρεκκλήσια στον όροφο, 
τρία ακόμη ανεξάρτητα παρεκκλήσια, διόροφο εξωνάρθηκα με πύργο 
ωρολογίου, φιάλη και μία εξωτερική κτιστή θερμάστρα για την 
θέρμανση των χώρων. 

Αντικείμενο της ανακοινώσεως είναι μια πρώτη προσέγγιση στα 
τυπολογικά ζητήματα του καθολικού και των δύο βυζαντινής εποχής 
παρεκκλησίων του. 

Το καθολικό, αφιερωμένο στον Ευαγγελισμό της Θεοτόκου, είναι 
ένας μεγαλοπρεπής ναός αθωνικού τύπου, με εσωτερικές διαστάσεις, 
χωρίς τις κόγχες του ιερού, περίπου 11 χ 15 μέτρα. Η διάρθρωση 
του ναού είναι τυπική των ναών της Σχολής της Κωνσταντινουπόλεως. 
Για τη χρονολόγηση του καθολικού δεν υπάρχουν σαφή ιστορικά 
στοιχεία. Από τα μέχρι τώρα δεδομένα η χρονολόγηση της πρώτης 
φάσεως του μνημείου φαίνεται ότι ανάγεται στα τέλη του 10ου αιώνα 
ή στις αρχές του 11ου. Κατά τις πρόσφατες εργασίες αποκαταστάσεως 
των όψεων και των στεγών του, που δεν έχουν ακόμη ολοκληρωθεί, 
προέκυψαν στοιχεία που δείχνουν ότι η ανωδομή του ναού έχει σε 
ένα ποσοστό ανακατασκευασθεί πιθανότατα στη μεσοβυζαντινή εποχή. 
Παρά ταύτα είναι σαφές ότι οι χοροί ανήκουν στην πρώτη φάση του 
κτιρίου, το οποίο αποτελεί έτσι ένα από τα πρωϊμότερα παρα­
δείγματα του λεγόμενου "αθωνικού" τύπου. Με βάση τη διαμόρφωση 
του διώροφου νάρθηκα του, ο όροφος του οποίου καλύπτεται με 
ημικυλινδρικό θόλο και δύο τρουλλίσκους εκατέρωθεν, το καθολικό 
ανήκει σε μιά ομάδα μεσοβυζαντινών ναών με τη διάταξη αυτή. 
Χαρακτηριστικό της παράδειγμα είναι η Παναγία των Χαλκέων. 

Ο δεύτερος νάρθηκας του καθολικού, κτίσμα του 11ου 
πιθανότατα αιώνα, είναι ένας ευρύς σχετικά και ενιαίος χώρος που 
καταλαμβάνει ολόκληρο το πλάτος του ναού. Στο δυτικό τοίχο του 
ανοίγονται στο ισόγειο ένα εντυπωσιακό πεντάβηλο και στον όροφο 
τρία δίβηλα ανοίγματα. 

Το βόρειο παρεκκλήσιο, που τιμάται στο όνομα του Αγίου 
Δημητρίου, είναι πιθανώς κτίσμα του 11ου αιώνα. Φαίνεται ότι 
αρχικά δεν είχε νάρθηκα. Ο ναός ανήκει οε μιά γνωστή στο Αγιον 
Ορος παραλλαγή του τύπου του σύνθετου σταυροειδούς εγγεγραμμένου 
από την οποία έχουν παραληφθεί τα παραβήματα. 

Το νότιο παρεκκλήσιο, που είναι αφιερωμένο στον Αγιο 
Νικόλαο, μπορεί να χρονολογηθεί με επιφύλαξη στον όψιμο 11ο ή στο 
12ο αιώνα. Αποτελείται από κυρίως ναό και νάρθηκα. Ο κυρίως ναός 
είναι μονόχωρος τρίκογχος. Η επιλογή του τύπου σχετίζεται 
ενδεχομένως με την προσπάθεια του κτίτορα του ναού να μιμηθεί 
κατά κάποιο τρόπο το καθολικό. 



39. 

Θάλεια Σ. Μαντοπούλου-Παναγιωτοπούλου 

ΣΧΕΤΙΚΑ ΜΕ ΤΗ ΜΟΝΗ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΜΗΝΑ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

ΚΑΙ ΤΗΝ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΑΨΙΔΑ ΤΟΥ ΙΕΡΟΥ ΤΟΥ ΣΗΜΕΡΙΝΟΥ ΝΑΟΥ 

Ο ναός του Αγίου Μηνά Θεσσαλονίκης συνδέεται με πολλά προβλήματα: Υπήρξε καθολικό 

μονής ή ενοριακός ναός; Πόσες φορές καταστράφηκε και ανοικοδομήθηκε και πότε; Πότε κτίστηκε ο 

αρχικός ναός σ' αυτή τη θέση; Ήταν ο ναός από την αρχή αφιερωμένος στον άγιο Μηνά; 

Τρία έγγραφα που επεσήμανε η γράφουσα στο Αρχείο της Μητρόπολης Θεσσαλονίκης και 

δημοσιεύονται εδώ για πρώτη φορά δίδουν απαντήσεις σε πολλά από τα παραπάνω προβλήματα, 

αλλά ταυτόχρονα δημιουργούν καινούργια. Τα έγγραφα αυτά αποτελούν αντίγραφα πρωτοτύπων 

που φυλάσσονται στο αρχείο της Μονής Παντοκράτορος του Αγίου Όρους, της οποίας τη σφραγίδα 

Kat φέρουν. Το ένα είναι ελληνικό εκκλησιαστικό γράμμα και τ' άλλα δύο μεταφράσεις τουρκικών 

χοτζετίων, που έγιναν από τον Ι. Παναγιωτίδη με την εποπτεία του μεταφραστικού γραφείου 

Θεσσαλονίκης. Όλα τα αντίγραφα φέρουν χρονολογία 1919. Η ύπαρξη τους οφείλεται στη διαμάχη η 

οποία ξέσπασε κατά την ένταξη της Ελληνικής Κοινότητας Θεσσαλονίκης στο Ελληνικό Κράτος και 

την μεταβίβαση της περιουσίας της στα δημόσια ταμεία. Ο Άγιος Μηνάς και η περιοχή που τον 

περιέβαλλε αποτελούσαν περιουσία των ελληνικών εκπαιδευτηρίων από το 1852. Τότε η εκκλησία 

ανοικοδομήθηκε με τη συνεισφορά των συντεχνιών αλλά και ολόκληρης της Κοινότητας με τη 

συμφωνία τα έσοδα της εκκλησίας και των εργαστηρίων που την περιέβαλλαν να χρησιμοποιούνται 

για την λειτουργία των σχολείων. Γι' αυτό ο Άγιος Μηνάς τελικά περιήλθε στον Οργανισμό Σχολικών 

Κτιρίων, στη δικαιοδοσία του οποίου παρέμεινε ώς το 1952. 

Το πρώτο έγγραφο αναφέρεται στην ανοικοδόμηση της εκκλησίας στα 1806 και στον 

καθορισμό των ορίων ανάμεσα στην περιοχή της εκκλησίας και στο μετόχι της αθωνικής Μονής 

Παντοκράτορος που βρισκόταν στα βορειοδυτικά της. Υπογράφεται από τον Ιωάννη Γούτα 

Καυταντζόγλου (έφορο της εκκλησίας) και άλλους επιφανείς προκρίτους της Θεσσαλονίκης. Το 

έγγραφο αναφέρεται και στην ύπαρξη θεμελίων "της πρώτης εκκλησίας" δυτικά του ναού κάτω από 

τα άκρα του μετοχίου της Μονής Παντοκράτορος. 

Το δεύτερο έγγραφο - ένα χοτζέτι του ιεροδικείου Θεσσαλονίκης με χρονολογία 1760-

πιστοποιεί την ιδιοκτησία της Μονής Παντοκράτορος πάνω σε δύο οικοδομήματα τα οποία είχε κτίσει 

πρόσφατα ο επίτροπος της μοναχός Δανιήλ στο βακούφι της στη Θεσσαλονίκη. Το βακούφι συνόρευε 

από τη μιά πλευρά με την προλαβόντος πυρποληθείσα Μονή του Αγίου Μηνά. 

Το τρίτο έγγραφο - επίσης χοτζέτι του ιεροδικείου Θεσσαλονίκης με χρονολογία 1650 -

πιστοποιεί την ιδιοκτησία της Μονής Παντοκράτορος πάνω σ' ένα υπάρχον τριώροφο οικοδόμημα. Το 

οικοδόμημα βρισκόταν στο βακούφι της που έκειτο πλησίον του Τοπχανέ της περιφρουρήτου 

Θεσσαλονίκης και παραπλεύρως της πρότινος πυρποληθείσης Μονής του Αγίου Μηνά. 

Η συγκριτική μελέτη των εγγράφων και άλλων γνωστών γραπτών πηγών οδηγεί στα εξής 

συμπεράσματα: Ο Άγιος Μηνάς ήταν μοναστήρι που κάηκε πριν από το 1650, ίσως στην μεγάλη 

πυρκάίά του 1620. Η ίδια όμως η εκκλησία δεν καταστράφηκε ταυτόχρονα, αλλά αργότερα, ίσως στα 

μέσα του 18ου αιώνα. Τότε επεκτάθηκε το μετόχι της Μονής Παντοκράτορος πάνω στα ερείπια της 



4 0 . 

αρχικής εκκλησίας. Η περιοχή της παλιάς Μονής μετατράπηκε σε αγορά κατά τον 19ο αιώνα. Σ' αυτήν 

η ελληνική κοινότητα έκτισε καταστήματα για να αυξήσει τα έσοδα της. Έτσι η σημερινή περίκλειστη 

διάταξη των οικοδομημάτων γύρω από τον Άγιο Μηνά οφείλεται στην οριακή εμπορική εκμετάλλευση 

του διαθέσιμου οικοπέδου. Βακούφια του Παναγίου Τάφου και της Μονής του Σινά αναφέρονται ότι 

γειτόνευαν κατά τον 18ο και τον 19ο αιώνα με τον Άγιο Μηνά. Τα έγγραφα επιλύουν το πρόβλημα 

της ονομασίας των πύργων του θαλάσσιου τείχους της πόλης. Ο περίφημος Τοπχανές ήταν ο πύργος 

στην ανατολική άκρη του λιμένα του Μεγάλου Κωνσταντίνου. 

Παρόλο που τα τρία έγγραφα τεκμηριώνουν οριστικά τη μοναστηριακή ιδιότητα του Αγίου 

Μηνά κατά την τουρκοκρατία, τα μέχρι τώρα δημοσιευμένα έγγραφα των μονών του Αγίου Όρους 

δεν προσφέρουν σαφείς ενδείξεις προς αυτή την κατεύθυνση για τη βυζαντινή περίοδο, ενώ 

σημειώσεις ανώνυμου υπαλλήλου της μητρόπολης Θεσσαλονίκης σε κώδικα που φυλάσσεται σήμερα 

στην Εθνική Βιβλιοθήκη της Γαλλίας (No 2593) κατατάσσουν τον Άγιο Μηνά στις ενοριακές εκκλησίες 

στις αρχές του 15ου αιώνα. Τρεις υποθέσεις μπορούν να γίνουν: α. Η ονομασία Μονή απλώς 

παραλείπεται από τα αθωνικά έγγραφα, β. Η λατρεία του Αγίου Μηνά μεταφέρθηκε στη σημερινή 

εκκλησία από άλλο τρίτο ναό μετά την άλωση της Θεσσαλονίκης, ενώ η Μονή ήταν γνωστή με 
ν 

διαφορετικό όνομα. γ. Η Μονή του Αγίου Μηνά ιδρύθηκε ή επανασυστήθηκε μετά την άλωση. Η 

τελευταία υπόθεση φαίνεται πιό εύλογη, αν και καμιά δεν τεκμηριώνεται από ιστορικά στοιχεία. 

Η ύπαρξη ναού του Αγίου Μηνά στη Θεσσαλονίκη αναφέρεται για πρώτη φορά στις γραπτές 

πηγές μόλις τον 9ο αιώνα. Σωζόμενα όμως αρχιτεκτονικά μέλη και γλυπτά που αποδίδονται στον 

αρχικό ναό χρονολογούνται στα τέλη του 5ου αιώνα. Η κεντρική αψίδα του ιερού του σημερινού 

ναού θεωρήθηκε από τους ερευνητές επίσης παλαιοχριστιανική. 

Προσεκτική μελέτη της αψίδας σε σύγκριση με τις σωζόμενες παλαιοχριστινικές αλλά και τις 

μεταβυζαντινές βασιλικές της πόλης και τη Ροτόντα οδήγησε στις παρακάτω παρατηρήσεις: Η 

υπάρχουσα αψίδα του Αγίου Μηνά πρέπει να αποδοθεί σε δύο διαφορετικές οικοδομικές φάσεις, στις 

οποίες οφείλονται αντίστοιχα το κατώτερο τμήμα της ώς την ποδιά των παραθύρων και το ανώτερο, 

που περιλαμβάνει τα παράθυρα και τη στέγη. Το κατώτερο τμήμα της αψίδας είναι κτισμένο από 

εναλλασσόμενη τοιχοποιία από αργούς λίθους και πέντε στρώσεις οπτοπλίνθων. Το είδος της 

τοιχοποιίας και το ημικυκλικό σχήμα της οδηγεί σε μια χρονολόγηση κατά τον 5ο αιώνα, η οποία 

ταιριάζει με τη χρονολόγηση των τμημάτων του γλυπτικού διακόσμου και του άμβωνα που 

αποδίδονται στον Άγιο Μηνά. Η χρονολόγηση του ανώτερου τμήματος παρουσιάζει σημαντικές 

δυσκολίες. Το τμήμα αυτό δεν μπορεί να είναι παλαιοχριστιανικό. Δεν διαθέτει πολύλοβα παράθυρα 

(όπως κατά κανόνα οι παλαιοχριστιανικές βασιλικές της πόλης) αλλά απλά τοξωτά. Τα υπέρθυρα τους 

αποτελούνται από δύο σειρές ακτινοειδώς διατεταγμένων πλίνθων, που πλαισιώνονται από πλίνθο 

κατά την εφαπτομένη. Η περιμετρική πλίνθος δεν απαντάται στη Θεσσαλονίκη πριν από τη μέση 

βυζαντινή περίοδο. Το ευτελέστερο είδος της τοιχοποιίας του, αργολιθοδομή με ενδιάμεσες 

ακανόνιστες ζώνες πλίνθων, οδηγεί σε μια ακόμα πιό όψιμη χρονολόγηση, που θα μπορούσε να 

τοποθετηθεί και κατά τη διάρκεια της τουρκοκρατίας. Στο ίδιο συμπέρασμα οδηγούν οι χαμηλές 

αναλογίες της αψίδας και των τριών παραθύρων της. Από τις δύο γνωστές και τεκμηριωμένες 

ανοικοδομήσεις του ναού κατά την περίοδο αυτή, 1806 και 1852, πιθανότερη φαίνεται η πρώτη. Η 

αψίδα φέρει οδοντωτά βυζαντινά γείσα ενώ ο ναός του 1852 κοίλα νεοκλασικά. 



4 1 . 

14ΗΔΙΤΣΗ ΕΥΑΓΓΕΛΙΑ 

ΠΕΝΤΕ ΜΑΡΜΑΡΙΝΟΙ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΙ ΑΜΒΩΝΕΣ ΑΠΟ ΤΗΝ ΚΩ 
( ΜΙΑ ΠΡΩΤΗ ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ) 

Η Κως, τρίτο σε μέγεθος νησί της Δωδεκανήσου,υπήρξε σπουδαίο κέντρο πολιτισμού, 

ήδη από την αρχαιότητα. Κατά τους παλαιοχριστιανικούς χρόνους ο Απόστολος Παύλος 

επισκέπτεται το νησί, ενώ πρώτος επίσκοπος, αναφερόμενος στην Α' Οικουμενική Σύνοδο της 

Νίκαιας, είναι ο Μελίφρων. Το έτος 469 καταστρεπτικός σεισμός συγκλονίζει το νησί και 

σηματοδοτεί την αλλαγή της αρχιτεκτονικής δομής από τους ρωμαϊκούς χρόνους στους 

χριστιανικούς, οπότε και κτίζονται οι περισσότεροι ναοί στον τύπο της ξυλόστεγου βασιλικής 

(Βασιλική Χώρας ή Λιμένος, Βασιλικές Α' και Β' στις Δυτ. Θέρμες, Βασιλική Αγ. Γαβριήλ στο 

Ψαλίδι κ,λ.π.). Ο επόμενος σεισμός του 554 καταστρέφει τα περισσότερα κτήρια και συντελεί, 

μαζί με τις εχθρικές επιδρομές του 7ου αι., στον σταδιακό μαρασμό του νησιού. 

Σήμερα παρουσιάζονται εν συντομία πέντε τεμάχια αμβώνων από τις παλαιοχριστιανικές 

βασιλικές , τα οποία βρίσκονται στο, κλειστό ακόμη για το κοινό, μουσείο του μεσαιωνικού 

κάστρου της πόλης. 

Το πρώτο τεμάχιο είναι η χαμηλή μονόλιθη κλίμακα του άμβωνα της βασιλικής της 

Μεσαριάς. Στις τρεις πλευρές της ανοίγονται ημικυλινδρικές κόγχες, από τις οποίες αυτή της 

πρόσοψης είναι ψηλότερη και στενότερη και επιστέφεται από απλή ημικυκλική ταινία. Στις 

δύο πλάγιες πλευρές ταινία με ωά και λόγχες περιβάλλει τις κόγχες και την περιφέρεια των 

πλευρών - εκτός από το άνω τμήμα - ενώ η υπόλοιπη επιφάνεια κοσμείται με πλούσιο φυτικό 

κόσμημα, που έχει την αφετηρία του στην άκανθα και τρία πτηνά σε κάθε πλευρά. Το 

ανάγλυφο είναι αρκετά χαμηλό και η απόδοση επίπεδη και σχηματοποιημένη. Επειδή η 

βασιλική της Μεσαριάς δεν έχει ακόμη ερευνηθεί ώστε να δώσει στοιχεία χρονολόγησης και 

δεδομένου του σεισμού του 554, μετά τον οποίο σχεδόν παγώνει η οικοδομική 

δραστηριότητα στην Κω, αλλά και λόγω της στυλιστικής ανάλυσης του διακόσμου, 

προτείνεται χρονολόγηση γύρω στα μέσα του 6ου αι. 

Τα δύο επόμενα τεμάχια είναι επίσης χαμηλές μονόλιθες κλίμακες άμβωνα με ίδιες 

κόγχες στις τρεις πλευρές αλλά με διαφορετικό διάκοσμο. Οι κόγχες των δύο πλάγιων 

πλευρών περιβάλλονται από ταινία με σχοινοειδές κόσμημα που διατρέχει και την περίμετρο 

των πλευρών - εκτός του άνω τμήματος- ενώ στην υπόλοιπη επιφάνεια αναπτύσσεται 

ανάγλυφο μοτίβο από ελισσόμενο βλαστό, φύλλα αμπέλου και σχηματοποιημένα σταφύλια. 

Οι μικρές διαφορές που παρατηρούνται στην απόδοση των σχεδίων μεταξύ των δύο 

κομματιών ίσως οφείλονται σε διαφορετικό τεχνίτη και επειδή οι διαστάσεις τους σχεδόν 

συμπίπτουν, οδηγούμαστε στην υπόθεση ότι ανήκαν στον ίδιο άμβωνα, δεδομένου επιπλέον 

ότι βρέθηκαν μαζί στον χώρο του Πλατάνου του Ιπποκράτη, κοντά στη βασιλική του Λιμένος 

ή της Χώρας. Η στυλιστική τους εξέταση και το αρκετά έξεργο ανάγλυφο οδηγούν σε 

χρονολόγηση στα τέλη του 5ου αι. ή στις αρχές του 6ου αι. Πρέπει να σημειωθεί ότι ίδιου 



42. 

τύπου κλίμακες με τις τρεις πρώτες, συναντώνται στα μικρασιατικά παράλια (Μίλητος, 

Πριήνη, Αλικαρνασσός κ.α.) και η εμφάνιση τους στην Κω (κατασκευασμένοι από ντόπιο 

πιθανότατα μάρμαρο) μαρτυρεί τις σχέσεις του νησιού με τις πόλεις των παραλίων. 

Το τέταρτο τεμάχιο είναι επίσης χαμηλή μονόλιθη κλίμακα άμβωνα, με τις επιφάνειες 

όμως λειασμένες και επίπεδες, χωρίς κόγχες και ανάγλυφο διάκοσμο. Ίσως προέρχεται από 

κάποιον δευτερεύοντα φτωχό ναό του 5ου - 6ου αι. ή ανάγεται στους λεγόμενους 

σκοτεινούς χρόνους, όπου, όπως υποθέτουμε, επικρατεί απλοποίηση και λιτότητα μέσων. 

Το τελευταίο τεμάχιο είναι ο εξώστης του άμβωνα της βασιλικής Β' των Δυτικών 

Θερμών της πόλης, ανήκει στον τύπο με τις δύο ευθύγραμμες κλίμακες και αποτελείται από 

κυκλικό δάπεδο με δύο σύμφυτα πτερύγια κατά μήκος του άξονα. Η κάτω επιφάνεια του 

κυκλικού δαπέδου κοιλαίνεται και διακοσμείται με το μονόγραμμα του Χριστού 

αποτελούμενο από X και σταυρό, μεταξύ των οποίων μεσολαβεί ανάγλυφος κυκλικός δίσκος. 

Στις απολήξεις των κεραιών του σταυρού και στη διασταύρωση τους χαράσσονται γράμματα 

που σχηματίζουν τις λέξεις ΦΩΟ και ΖΩΗ. Η κοίλανση - που εξυπηρετεί και στατικούς λόγους 

διευκολύνοντας τη μείωση του βάρους του μαρμάρινου εξώστη - σε συνδυασμό με την 

ύπαρξη του μονογράμματος του Χριστού ίσως υποδηλώνει και κάποια ιδιαίτερη χρήση και 

συμβολική σημασία του χώρου κάτω από τον άμβωνα, όπου, όπως γνωρίζουμε από την 

περιγραφή του άμβωνα της Αγ. Σοφίας Κων/πόλεως (Παύλος Σιλεντιάριος), στεκόταν μέρος 

των ψαλτών. Το μάρμαρο κατασκευής του εξώστη είναι πιθανότατα προκονήσιο, γεγονός 

που μαρτυρεί τη σπουδαιότητα της βασιλικής των Θερμών (παραγγελία μαρμάρου από 

Κων/πολη) καθώς και τον σημαντικό ρόλο του νησιού ως σταθμού του διακομετακομιστικού 

εμπορίου που διεξαγόταν μεταξύ Κων/πολης και Β. Αφρικής και γενικότερα στον χώρο του 

Αιγαίου. Η βασιλική Β' των Θερμών κτίστηκε μετά τον σεισμό του 469 και σε συνδυασμό με 

την στυλιστική εξέταση του μονογράμματος, ο άμβωνας θα πρέπει να χρονολογηθεί στα 

τέλη του 5ου αι. 



43. 

ΑΦΕΝΤΡΑ Γ. MOÏÏZMH: 

Η Ολιηιπία από τον 4ο ώς τον 7ο αιώνα. 

Συμβολή στη μελέτη του παλαιοχριστιανικού οικισμού. 

Η Ολυμπία, ένας αρχαίος πανελλήνιος τόπος 

λατρείας, υπήρξε -όπως φαίνεται από τη μελέτη των 

ανασκαφικών ευρημάτων- και αξιόλογος παλαιοχριστιανικός 

οικισμός. 

Η Φυσική θέση της κοιλάδας της Ολυμπίας στις 

εκβολές του Κλαδέου ποταμού και πάνω στους ποτάμιους 

άξονες της αρχαίας Πισάτιδος, εξασφάλιζε ευνοϊκές 

συνθήκες για αγροτικές καλλιέργειες και ανάπτυξη. 

Ο οικισμός επιβιώνει και κατά την 

παλαιοχριστιανική περίοδο στον ίδιο οικονομικό χώρο και 

χρησιμοποιώντας το ίδιο οδικό δίκτυο. 

Ο παλαιοχριστιανικός οικισμός, δημιούργημα μιας 

οικονομικά εύρωστης και δραστήριας αγροτικής 

κοινότητας, καταλαμβάνει το χώρο της "Αλτεως και κυρίως 

την περιοχή που βρίσκεται βόρεια του Πρυτανείου και 

νοτιοδυτικά του Λεωνιδαίου. 

Ο Χριστιανισμός διεισδύει στην περιοχή σχετικά 

νωρίς και πάντως πριν από την παρακμή του αρχαίου 

ιερού, την κατάργηση των Ολυμπιακών αγώνων (393) και 

την αλλαγή χρήσης του χώρου. Η μετατροπή του 

εργαστηρίου του Φειδία σε παλαιοχριστιανικό ναό 

σηματοδοτεί την μεταβολή του αρχαίου κόσμου στον 

ηλειακό χώρο και προσδιορίζει σαφώς την εδραίωση του 



44. 

Χριστιανισμού στο σημαντικότερο ιερό της Πελοποννήσου. 

Μετά την οριστική εγκατάλειψη του αρχαίου ιερού 

κτίζονται αρκετά δημόσια και ιδιωτικά κτήρια, όπως η 

τρίκλιτη βασιλική, το λεγόμενο σπίτι του εμπόρου, 

διάφορα εργαστήρια, πατητήρια και επισκευάζεται ένα 

μικρό λουτρό. Σπίτια κτισμένα με ευτελή υλικά και χωρίς 

χρήση ασβέστη εντοπίστηκαν πάνω στην επίχώση, που 

κάλυπτε τα αρχαία λείψανα στο χώρο που βρίσκεται 

ανάμεσα στο στάδιο και στον ναό του Διός. Τα λείψανα 

αυτών των σπιτιών αφαιρέθηκαν κατά τη διάρκεια των 

ανασκαφών για να αποκαλυφθούν τα αγάλματα και τα 

ανάγλυφα του ναού του Διός. 

Η παλαιοχριστιανική βασιλική της Ολυμπίας (5ος 

αι.) αποτελεί σημαντικόν σημείον αναφοράς του 

πολεοδομικού ιστού του οικισμού, γύρω από το οποίο 

οργανώνεται η θρησκευτική και κοινωνική ζωή των 

κατοίκων του. 

Ο σεισμός του 551 εξαιτίας του οποίου 

καταποντίστηκε το λιμάνι της Φειάς, επίνειο της 

Ολυμπίας, που ταυτίζεται με τον κόλπο του Αγίου Ανδρέα, 

τερματίζει την ενεργή οικονομική ζωή του οικισμού, ο 

οποίος επιζεί ωστόσο φθίνοντας μέχρι και τον 7ο αιώνα. 



4 5 . 

Ιωάννα ΜΠΙΘΑ 

ΑΝΑΓΝΩΣΕΙΣ ΚΤΗΤΟΡΙΚΩΝ ΜΑΡΤΥΡΙΩΝ ΚΑΙ ΤΕΧΝΟΤΡΟΠΙΚΕΣ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΕΙΣ 
ΣΤΑ ΚΎΘΗΡΑ TOT 13ου ΑΙΩΝΑ 

Στην ανακοίνωση αυτή θα παρουσιασθούν κάποιες παρατηρήσεις για τη 
βυζαντινή ζωγραφική στα Κύθηρα, οι οποίες προέκυψαν κατά τη σύνταξη του υπό 
εκτύπωση "Ευρετηρίου Βυζαντινών Τοιχογραφιών Κυθήρων" στη σειρά της Ακαδημίας 
Αθηνών, το οποίο ετοιμάσαμε με τη συνεργασία της Τούλας Καλαντζοπούλου στο 
ξεκίνημα και με την άμεση και ουσιαστική εποπτεία του ακαδημαϊκού κ. Μανόλη 
Χατζηδάκη. Συγχρόνως, αποτελεί τμήμα της διδακτορικής διατριβής μου με θέμα το 
τοιχογραφικό σύνολο στα Περλεγγιάνικα των Κυθήρων. 

Στα Κύθηρα καταγράφονται οκτώ κτητορικές μαρτυρίες σχετικές με την ιστορία 
των εκκλησιών τις οποίες χρονολογούμε στο 13ο αιώνα. Ως κτητορικές μαρτυρίες δεν 
εννοούμε μόνον τις επιγραφές, κτητορικές και αφιερωματικές (πέντε περιπτώσεις), αλλά 
και τις απεικονίσεις δωρητών (τρεις περιπτώσεις) ακόμα και όταν δεν σώζονται 
επιγραφικά στοιχεία. Το πιθανότερο είναι ότι θα υπήρχαν περισσότερες κτητορικές 
μαρτυρίες από όσες σώζονται σήμερα μιά και έχει χαθεί σημαντικό μέρος από τις 
αρχικές τοιχογραφίες. Οι επιγραφές αυτές μας παραδίδουν τα ονόματα μόνον δύο 
ζωγράφων του Δημητρίου αρχιδιακόνου εκ Μονεμβασίας στον Αγιο Δημήτριο στο 
Πούρκο και του "ειστωρουγράφου" Θεοδώρου στο σπήλαιο της Αγίας Σοφίας 
Μυλοποτάμου και μόνο μια χρονολογία, 1275, στον Αγιο Γεώργιο στα Ντουριάνικα, ενώ 
η χρονολογία 1100 στον Αγιο Δημήτριο στο Πούρκο (Λαζαρίδης Α.Δ. Χρονικά 1965, 
σ.187) είναι αμφισβητούμενη (Χατζηδάκης Α.Δ. Χρονικά 1966, σ.22). 

Το μεγαλύτερο μέρος των τοιχογραφιών που θα παρουσιασθούν συγκεντρώνει 
κοινά τεχνοτροπικά και εικονογραφικά χαρακτηριστικά, στοιχεία που απαντώνται σε 
μιά από τις επικρατούσες τάσεις στη βυζαντινή ζωγραφική από τον 11ο έως και το 13ο 
αιώνα σχεδόν σε όλη τη βυζαντινή επικράτεια. Στη βιβλιογραφία, η τεχνοτροπία αυτή, 
της οποίας η ποιότητα ποικίλλει και μπορεί να φθάσει σε μερικές περιπτώσεις στο 
λαϊκό είναι κυρίως γνωστή ως "γραμμική" ή "εκφραστική". Στη δοκιμή χρονολογικής 
κατάταξης των τοιχογραφιών των Κυθήρων που παρουσιάζουν μάλιστα διάφορες 
αποχρώσεις, πιό χρήσιμες είναι οι εκκλησίες όπου διαπιστώνονται πολλαπλές φάσεις 
τοιχογράφησης γιατί με τον παραλληλισμό αρχαιολογικών και τεχνοτροπικών 
δεδομένων είναι δυνατό, με κάποια επιφύλαξη, να παρακολουθηθεί η ιστορία των 
ζωγραφικών επιλογών και μάλιστα σε ένα τόπο τόσο μικρό αλλά συγχρόνως 
απομονωμένο και αυτόνομο όπως τα Κύθηρα. Δύο είναι κυρίως αυτές οι περιπτώσεις, 
ο διπλός ναός του Αγίου Βλάσιου στην ευρύτερη περιφέρεια του χωριού Φριλιγγιάνικα 
στα κεντρικά του νησιού (μονόχωροι καμαροσκέπαστοι) με έξι συνολικά φάσεις 
τοιχογράφησης (λαμβάνονται ως αυτοτελείς φάσεις συμβατικά και οι αυτόνομες 
παραστάσεις) και ο τετραπλός ναός του Αγίου Δημητρίου στο χωριό Πούρκο (μονόχωροι 
τρουλλαίοι και καμαροσκέπαστοι) στο νότιο μέρος του νησιού, κοντά στη Χώρα, με 
τρεις τουλάχιστον φάσεις τοιχογράφησης. 



46. 

Συνδυάζοντας λοιπόν φάσεις τοιχογράφησης, τεχνοτροπικές ομοιότητες και 
κτητορικές μαρτυρίες κατατάσσονται με μια χρονολογική αλληλουχία και 
ομαδοποιημένες οι διάφορες τεχνοτροπικές τάσεις δεκαπέντε ναών του νησιού, οι οποίες 
στη βιβλιογραφία χρονολογούνται από τον 11ο έως το 13ο αιώνα: 

Η πρώτη σημαντική ομάδα αφορά στις ενυπόγραφες τοιχογραφίες του Πούρκου 
(β' φάση τοιχογράφησης) με τις οποίες συνδέονται οι τοιχογραφίες στον Αγιο Πέτρο 
στους Αραιούς, στον Αγιο Νίκωνα στα Ζαγλανικιάνικα και μόνον η Παναγία της αψίδας 
στον Αγιο Βλάσιο (β'φάση τοιχογράφησης). 

Η δεύτερη ομάδα συνδέει την επόμενη φάση της Παναγίας της αψίδας στον Αγιο 
Βλάσιο (γ' φάση τοιχογράφησης) με τους Αγίους Ανάργυρους στα Φριλιγγιάνικα (έργα 
το πιθανότερο του ίδιου ζωγράφου) και με μιά διαφορετική χρωματολογικά αλλά 
παράλληλη απόδοση στις τοιχογραφίες του Αγίου Δημητρίου στα Καμπιάνικα. Στην 
τελευταία διατηρούνται οι απεικονίσεις των κτητόρων με αρχοντική πολυτελή 
ενδυμασία. Στο ίδιο πνεύμα τεχνοτροπίας θα μπορούσαν να ενταχθούν οι τοιχογραφίες 
στην Αγία Κυριακή και στον Αγιο Ιωάννη στον Ποταμό. Με αυτές μπορούν να συνδεθούν 
και οι τοιχογραφίες στον Αγιο Πολύκαρπο στις Φοινικιές, στον οποίο σώζεται επίσης 
μέρος από τον αφιερωτή. 

Μια τρίτη ομάδα τοιχογραφιών επικεντρώνεται στις ενυπόγραφες τοιχογραφίες 
στο σπήλαιο της Αγίας Σοφίας Μυλοποτάμου με τις οποίες παραλληλίζονται 
μεμονωμένες παραστάσεις όπως η Κοίμηση της Παναγίας στο Βλάσιο (ε' φάση 
τοιχογράφησης), ο Παντελεήμων στους Αραιούς (β' φάση τοιχογράφησης) και ο 
Νικόλαος στα Καμπιάνικα (β' φάση τοιχογράφησης). 

Μια τέταρτη πολύ σημαντική και καθοριστική για τη χρονολόγηση ομάδα 
τοιχογραφιών είναι οι χρονολογημένες τοιχογραφίες, διαφορετικής τάσης όμως, στον 
Αγιο Γεώργιο στα Ντουριάνικα, αφιέρωμα του κτήτορα Ιωαννίκιου που έγιναν το 1275 
επί Μητροπολίτου Μονεμβασίας Γρηγορίου (1262-1285;) και με τις οποίες συνδέονται 
οι τοιχογραφίες στην Αγία Βαρβάρα κοντά στα Κυπριωτιάνικα, στον Αγιο Θεόδωρο 
στον Σπαστήρα κοντά στο Μυλοπόταμο και στον Αγιο Ανδρέα στα Περλεγγιάνικα. Με 
αυτές μπορεί να συνδεθεί και ο Γεώργιος καβαλλάρης και η δέηση του Γεωργίου του 
Λεπεζάτου στον Αγιο Βλάσιο (στ' φάση τοιχογράφησης). 

Τεχνοτροπικές συγγένειες, ιστορικά στοιχεία καθώς και η μνεία της 
Μονεμβασίας συνδέουν τη ζωγραφική των Κυθήρων κατά το 13ο αιώνα με την απέναντι 
στεριά της Πελοποννήσου. Συγχρόνως όμως οι τοιχογραφίες των Κυθήρων 
παρουσιάζουν μιά ομοιογένεια και ποιότητα που τις κάνει να ξεχωρίζουν από το σύνολο 
των παράλληλων τοιχογραφιών τους. Ειδικότερα η νέα ανάγνωση της χρονολογίας του 
Πούρκου ως "ινδικτιώνα ΙΕ' επιβεβαιώνει τις τεχνοτροπικές προσεγγίσεις και μας 
οδηγεί σε ενδεχόμενες συγκεκριμένες χρονιές μέσα στο 13ο αιώνα. 



47. 

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΜΠΟΥΡΑΣ 

ΟΙ ΠΑΛΑΙΟΤΕΡΕΣ ΟΙΚΟΔΟΜΙΚΕΣ ΦΑΣΕΙΣ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΒΑΡΝΑΚΟΒΑΣ 

Ώ ς γνωστόν, τό καθολικό τής σπουδαίας μεσοβυζαντινής uovfic τής Βαρνάκοβας κατε-

στράφη τά 1826 άπό τους Τούρκους, μέ άνατίναΕη. Διασώθηκαν μόνον τό δάπεδο καί τμήμα­

τα τοίχων καί θόλων τοΟ δυτικοο άκρου τής εκκλησίας. 

Γιά τήν αρχιτεκτονική τοΟ βυζαντινού καθυλικοΟ δέν έχομε παρά τήν μελέτη τοΟ 'Ανα­

στασίου Κ.'Ορλάνδου, ένα αυτοτελές δημοσίευμα τοΟ 1922. Σ'αύϊήν δόθηκε μιά επιμελέ­

στατη αποτύπωση τής ύπαρχούσης καταστάσεως καί ή πρώτη παρουσίαση μαρμαροθετημάτων 

καί γλυπτών. Στην αποκατάσταση δμως τήν οποία έπρότεινε, σέ συσχετισμό μέ τίς γνω­

στές κτητορικές επιγραφές πού έχουν σωθεϋ, παρασύρθηκε άπό τήν θέση τών κιόνων τής 

ανακατασκευής τοΟ 1831 καί έδωσε τήν αναπαράσταση ενός έπιμηκυσμένου vaoö τύπου 

τρουλλαίας βασιλικής. Συνακόλουθα χρονολόγησε μέ βάση τήν πρώτη κτητορική επιγραφή 

στό έτος ΡΓχνζ
7
(1148) τόν κυρίως ναό, πιστεύοντας δτι αυτός ήταν ό νέος ναός τής ε­

πιγραφής, ό ώποΕος αντικατέστησε τόν πρώτο, παλαιό ναό τοο 1077, 

Είναι πολύ περίεργο δτι ένώ à Ά.'Ορλάνδος πρόσεΕε καί σωστά ερμήνευσε ένα κατά 

χώραν κατώφλι μεταΕύ ναοΟ καί έσωνάρθηκος, αγνόησε ένα δεύτερο, τό όποΓο σώζεται με­

ταξύ τών σημερινών δύο πρώτων άπό ανατολάς κιόνων. Αυτό δέν αφήνει καμιά αμφιβολία 

δτι καί èneZ υπήρχε ένας εγκάρσιος τοΓχος, τοο οποίου μάλιστα τά θεμέλια άξιοποιήθη-

καν κατά τήν ανακατασκευή τοΟ 1831. -

Στην νέα προτεινόμενη αναπαράσταση καθοριστικό ρόλο έπαιΕε άφ'ένάς ô τοΕχος αυ­

τός καί άφ'έτερου τό μεγάλο περίτεχνο μαρμαροθέτημα πού σώζεται κατά χώραν εγγύτατα 

τής νέας κόγχης τοΟ ΙεροΟ. Σέ συνδυασμό μέ τήν θεμελίωση δύο κιόνων, στην οποία στη­

ρίχθηκαν ol πεσσοί τοΟ ίεροο τής ανακατασκευής τοο 1831, δέν αφήνει επίσης αμφιβο­

λία δτι καί έκεΓ υπήρχε αρχικώς ένα τροΟλλος, τοο οποίου (δπως σέ πλείστες μεσοβυ-

ζαντινές εκκλησίες) έπεσήμαινε τόν κατακόρυφο άξονα. 

Προκύπτει έτσι αβίαστα ή προτεινόμενη κάτοψη. Ό ναός τοο κύο 'Αρσενίου τοο έ­

τους ρτφπε'(1077) ήταν ένας δικιόνιος τρουλλαϋος σταυροειδής εγγεγραμμένος ή άπλοος 

τετρακιόνιος ναός καί ό Β' ναός τοΟ κυροΟ 'Ιωάννου ήταν μιά τετράγωνη λιτή μέ τέσ-

σερεις κίονες, επίσης τρουλλαία, ή οποία προσετέθη στό αρχικό καθολικό 71 έτη μετά 

τήν ανέγερση του. 'Ακόμα αργότερα προσετέθηκαν τό 1151 καί τό 1229 οί δύο νάρθηκες. 

"ΑΕια προσοχής είναι α) δτι ή διάταξη τοο καθολικοΟ τής Βαρνάκοβας, συμπεριλαμ­

βανομένου τοο έσωνάρθηκος, είναι σχεδόν δμοια μέ έκείνην τής μονής τοο Σαγματά, β) 

δτι τά περίτεχνα ιστορημένα μαρμαροθετήματα, χαρακτηριστικά τοο 12ου αιώνος, ανή­

κουν στην λιτή τοο 1148, ένώ τό μαρμαροθέτημα τοο κυρίως ναοΟ έχει απλό γεωμετρικό 

θέμα καί γ) δτι σωζόμενα λίγα γλυπτά μποροΟν έπί τεχνοτροπικών καί θεματολογικών δε­

δομένων νά χρονολογηθούν δλα στον 11ο αιώνα. 'Ανήκαν στό τέμπλο τοΟ πρώτου ναοΟ. 

-IBBS 1 1Ί01 1 1 1 « · 1 1 0 7 Τ 



43. 

ΠΑΥΛΟΣ Μ. ΜΥΛΩΝΑΣ 

ΑΓΝΩΣΤΕΣ ΑΠΕΙΚΟΝΙΣΕΙΣ ΤΟΥ ΑΠΡΟΣΔΙΟΡΙΣΤΟΥ "ΜΟΝΥΔΡΙΟΥ ΤΗΣ ΑΝΑΣΤΑΣΕΩΣ" ΣΤΗΝ ΠΑΡΑΛΙΑ 

ΤΟΥ ΡΩΣΣΙΚΟΥ, ΣΤΟ ΑΠΟΝ ΟΡΟΣ* 

'Υπενθυμίζεται δτι ή Μονή του 'Αγίου Παντελεήμονος, ή επιλεγόμενη τοϋ Ρωσσικοΰ, 

μετά τό 1765, άρχισε νά μεταφέρεται βαθμηδόν από τήν αρχική της θέση, πού ήταν 

κρυμένη μέσα στά βουνά, εις τήν παραλία, δπου τό 1744, κατά τόν ΒΑΡΣΚΗ, III, σ.304>. 

"υπήρχε άρσανάς καί μικρά καράβια καί λέμβοι καί μύλος καί περιβόλια καί κελλία • 

γιά τις ανάγκες τους...". Έκεϊ άνηγέρθη τμηματικώς ή νέα, παραλιακή Μονή τοϋ 'Α­

γίου Παντελεήμονος, πού χρησιμοποίησε μέγα μέρος τοϋ οικοδομικού υλικού της παλαιάς 

Μονής (ΒΛΑΧΟΣ, 322) ή οποία έτσι διαλύθηκε, κατά κυριολεξία, απέμεινε δέ μόνο ή α­

νατολική πτέρυγα πού επισκευάσθηκε τό 1869-1871( ΒΛΑΧΟΣ, 322) τό δέ ερειπωμένο συν-, 

κρότημα της παλαιάς Μονής ονομάσθηκε Παλαιομονάστηρο. 

Στην παραλία τοϋ Άρσανά της παλαιάς Μονής υπήρχε Μονύδριο, τοϋ όποιου oL εγκα­

ταστάσεις απορροφήθηκαν βαθμηδόν από τήν νέα Μονή. Τό Μονύδριο αυτό ό μέν ΒΛΑΧΟΣ, 

316 ονομάζει τής 'Αναλήψεως, ένώ οι ΓΕΔΕΩΝ, 193/4 καί ΣΜΥΡΝΑΚΗΣ, 662 ονομάζουν της 

'Αναστάσεως. 'Ορθή ονομασία είναι ή τελευταία, όπως αποδεικνύεται από έγγραφο τής 

Μονής, δημοσιευμένο στά Akty russkago na svjatom Afone monastyrja sv.Panteleimona, 

Kiev, 1873, σσ.214-223, πού εκδόθηκε "...Έν έτει σωτηρίω ,αχοζ'(1677). Μηνί Μαρτίψ, 

ίνδικτώνος ιε'..." από τόν Πατριάρχη Διονύσιο Δ' τόν Μουσελίμη. Έκεϊ αναφέρεται 

δτι "... ό θεοφιλέστατος επίσκοπος 'Ιερισσού καί 'Αγίου "Όρους κύρ Χριστόφορος ... 

κατά τά άρια τοϋ καλουμένου άρσανά τοϋ Ρωσσικοΰ Μοναστηρίου ... έγνω θείον ναόν οί-

κοδομήσαι έπ'όνόματι τής ζωοφόρου 'Αναστάσεως τοϋ Κυρίου...". 

Τοϋ μοναστικού αύτοϋ ιδρύματος, μέ τό όνομα του, καθ'δσον γνωρίζω, κατέχομε μό­

νον τις τέσσερις αυτές αναφορές (Acta Rossici, Γεδέών, Βλάχος, Σμυρνάκης) ενώ ό 

ΒΑΡΣΚΗ αναφέρει εγκαταστάσεις άλλα δέν τις χαρακτηρίζει ως Μονύδριον, ούτε δίνει ό­

νομα. Δέν έχομε εξαντλήσει, επίσης, τις τυχόν αναφορές σέ ρωσσικά έγγραφα. Γιά τόν 

παλαιό Άρσανά τοϋ Ρωσσικοΰ, γνωρίζομε επίσης, δτι είχε Πύργον, τόν Πύργον τοϋ θεσ­

σαλονικέως. Τό κτήριο αυτό επισημαίνει πρώτος ό ΒΑΡΣΚΗ (III, σ.305), τό 1744, ως 

έξης: "... Έκεϊ (εννοεί στην παραλία) υπήρχε καί πύργος υψηλός καί δυνατός, κτισμέ­

νος άπό παληά, μέ κανόνια, δπως καί στά άλλα μοναστήρια* από τά πολλά χρόνια δμως ή 

από τους σεισμούς, τό πάτωμα γκρεμίστηκε καί μένει ακόμη έτσι...". Τόν πύργο αυτό 

2 

καθορίζει τοπογραφικώς έγγραφο άχρονολόγητο (ACTES, Kutlumus, 1988, σ.244)ώς έξης: 

"... Ό πύργος ό των Ρώσων, όπου τό έπ'όνόματι τής Κυρίας ήμων Θεοτόκου παρεκκλή-

σιον ωκοδόμηται...". ("Ας σημειωθεί δτι τό έν λόγω παρεκκλήσιο φέρει χρονολογία 

1820. Ώ ς έκ τούτου ορθώς διερωτάται ô LEMERLE εάν μπορεϊ τό έγγραφο νά αποδοθεί 

στον Νικόδημο τόν Νάξιο, πού εγκατέλειψε τά εγκόσμια τό 1809). 

• Του άγνωστου καί άπροδιόριστου αυτού Μονυδρίου παρουσιάζομε μέ τήν παρούσα ανα­

κοίνωση πέντε αδημοσίευτες μέχρι σήμερα παραστάσεις. 



49. 

1.-Ή πρώτη προέρχεται από τήν Βιβλιοθήκη τής 'Ακαδημίας της Πετρουπόλεως (πρώην 

Λένινγραδ) καί παριστάνει τήν Νέα παραθαλάσσια Μονή τόΰ 'Αγίου Παντελεήμονος, ολο­

κληρωμένη στην πρώτη της φάση, κατά τήν δεκαετία 1851-1861. Διακρίνεται εμπρός από 

τήν Μονή καί αριστερά ένα μεγάλο απομονωμένο κτήριο μέ κήπους, καί δεξιά ένας "Αρσα-

νάς, καί δ κοιμητηριακός ναός τοϋ 1820. Τό μεμονωμένο κτήριο μπορούμε νά ταυτίσωμε 

μέ υπόλειμμα τοΟ Μονυδρίου πού, κατά τόν ΓΕΔΕ0Ν,193, βρισκόταν "μακράν, εις πεντή­

κοντα βημάτων άπόστασιν" άπό τήν νέα Μονή! 

2.- Ή δευτέρα παρουσιάζει τήν ίδια περίπτωση, ιδωμένη άπό νοτιοανατολικά. Πρόκειται 

γιά σχέδιο τοϋ 1859, πού πιθανόν νά προέκυψε άπό φωτογραφία, δν ληφθεί ύπ'δψη ότι τό 

1859-60 εργάσθηκε στό "Ορος ρωσσική ομάδα έρεύνης ίιπό τόν Πέτρο Σεβαστιάνωφ, ή όποια 

έχρήσιμοποίησε τήν τεχνική της Φωτογραφικής (Βιβλιοθήκη 'Ακαδημίας Πετρουπόλεως). . 

3 .- Μία τρίτη απεικόνιση, σχεδιασμένη κατά αφελή τρόπο παρουσιάζει τήν ίδια διάταξη 

μέ τήν υπ' άρ. 1, τήν όποια καί αντιγράφει.'Επί πλέον έχει προστεθεί ένα κτήριο εν­

τελώς άριστερά,στήν παραλία.'Εάν αυτό τό τελευταίο είναι τό.μεγάλο πολυόροφο κτήριο 

της'παραλίας τοϋ 1862, πού υπάρχει ακόμη, τότε έχομε καί ένα χρονολογικό όριο, τό 

έτος 1862. (Βιβλιοθήκη'της Μονής). 

4 .- Ή τέταρτη απεικόνιση μας δείχνει τό συγκρότημα της Μονής νά επεκτείνεται προς 

τά ανατολικά, χωρίς νά έχει προστεθεί ή μεγάλη ανατολική κόρδα τοϋ 1871. "Αρα ή 

λιθογραφία δείχνει τό μέγεθος της Μονής κατά τήν δεκαετία 1862-1871. Τό επίμηκες κτή­

ριο αριστερά της εικόνας καί εμπρός άπό τό μοναστηριακό συγκρότημα πρέπει νά είναι τό 

ίδιο πού αναγνωρίσθηκε καί στις προηγούμενες απεικονίσεις, ως υπόλειμμα τοϋ Μονυδρίου 

τής 'Αναστάσεως.(Βιβλιοθήκη της 'Ακαδημίας Πετρουπόλεως). 

5.-"Η τελευταία απεικόνιση (ΑΤΛΑΣ DAVYD0V), χρονολογείται στόΊ1835 καί δείχνει τήν 

άποψη τής Μονής άπό τά δυτικά.Ή έγχρωμη λιθογραφία έχει έκτελεσθή άπό τόν RICHEBOIS 

στό Παρίσι, βάσει σχεδίου τοϋ G.BIRMAN, πού μοιάζει νά είναι ιδιαιτέρως ακριβές. Δια­

κρίνεται στό αριστερό ήμισυ ή κλιμακωτή διάταξη τής Μονής, όπως είναι σχεδόν καί σήμε­

ρα, μέ τό παλαιό καμπαναριό νά προεξέχει άπό τό περιβάλλον τείχος. Στό δεξιό ήμισυ τής 

εικόνας διακρίνεται τό μεγάλο διόροφο κτήριο μέ-παράθυρα περιβαλλόμενα άπό διακοσμητι­

κά άψιδώματα (δηλαδή σύμφωνα μέ μεταβυζαντινή ρυθμολογία τοϋ 17ου-18ου α ι . ) . Τό πιό 

σημαντικό στοιχείο αυτής τής λιθογραφίας,είναι βέβαια ή μικρή εκκλησία πού είναι σχε­

διασμένη μεταξύ των δύο συγκροτημάτων καί ακολουθεί μιά μεταβυζαντινή ρυθμολογία.Ή 

λιθογραφία αυτή πείθει ότι παριστάνει τό νέο Ρωσσικό Μοναστήρι καί δεξιά τό Μονύδριο 

τής 'Αναστάσεως. Μάλιστα ή συνύπαρξη τών δύο συγκροτημάτων σημαίνει ότι οι καλόγεροι 

διατήρησαν τά κτήρια τοϋ Μονυδρίου γιά αρκετό διάστημα, μέχρι τήν ώρα πού προστέθηκαν 

τά μεγάλα κτήρια στην νότια παραλία, ώστε νά έξυπηρετοον τόσον ανάγκες λειτουργικές 

(εκκλησιασμοί) όσον καί πρακτικές (φιλοξενία εργατών ,κλπ.). (Γεννάδειος Βιβλιοθήκη). 

* Εύχαρυστύες απευθύνονται, στη'ν Βοβλυοθη'χη της Άχαδημύας τίίε Άγύας ϋετρουπόλεως, 
στον ηγούμενο x'fjs Ι ε ρ ά ς Movfis Άγύου Παντελεήμονος, στην Κα Σο'φη Παπαγεωργόου, 
δι,ευθΰντρυα της Γενναδεύου Βι,βλι,οθη'χης, χαύ στο'ν Ko Κρι/τωνα Χρυσοχοϋδη. 



50. 

ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΜΥΛΟΠΟΤΑΜΙΤΑΚΗ 

ΤΕΧΝΗ ΚΑΙ ΧΟΡΗΓΟΙ ΣΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ 

ΚΡΗΤΗ 

Μέχρι, την ενετική κατάκτηση της Κρήτης (1210) και με εξαίρεση την 

περίοδο της Αραβοκρατίας, ο θεσμός της χορηγίας ήταν περιορισμένος στις 

ανώτερες κοινωνικές τάζεις, όπως συνέβαινε σε όλο τον χριστιανικό κό­

σμο και όπως αποδεικνύεται από την κλίμακα και την ποιότητα των μνημείων. 

Οι χορηγοί, που διέδωσαν την επίσημη βυζαντινή τέχνη στο νησί, πρέπει 

να αναζητηθούν στις τάζεις των τοπικών αξιωματούχων της Διοίκησης και 

της Εκκλησίας. 

Οι πληροφορίες μας για τους κτήτορες και τους δωρητές της παλαιο­

χριστιανικής περιόδου είναι ελάχιστες, ενώ καμιά προσωπογραφία δεν σώ­

ζεται από την περίοδο αυτή. 

Για τη μεσοβυζαντινή περίοδο έχουμε περισσότερες και πιο συγκεκρι­

μένες πληροφορίες, που αναφέρονται στη δράση του Αγίου Αθανασίου του 

Αθωνίτη, του Αγίου Νίκώνος του "Μετανοείτε" και του Αγίου Ιωάννη του 

Ξένου, που ανέλαβαν το έργο της αποκατάστασης της Ορθοδοξίας στο νησί, 

μετά την απελευθέρωση του από τους Αραβες (961). Οι αρχιτεκτονικοί τύ­

ποι και η ζωγραφική των ναών της μεσοβυζαντινής περιόδου παραπέμπουν 

στην τέχνη της Κωνσταντινούπολης και υποδηλώνουν τη διακεκριμένη κοινω­

νική θέση των χορηγών τους. Από την περίοδο αυτή, έχομε και την πρώτη 

κτητορική παράσταση, στο ναό της Αγίας Βαρβάρας στα Λατζιανά Κισάμου 

(β
1
 μισό 11ου αι.), που πιθανότατα ανήκει σε κάποιον τοπικό αξιωμα­

τούχο. 

Το 13ο αιώνα, πρώτο αιώνα της Βενετοκρατίας, η καλλιτεχνική εξέλι­

ξη ουσιαστικά ανακόπηκε και η ζωγραφική έμεινε προσκολλημένη στα,πρότυ­

πα του 12ου αιώνα, ενώ οι εξαιρέσεις έχουν συνδεθεί με συγκεκριμένα γε­

γονότα, που επανασύνδεσαν πρόσκαιρα και έμμεσα το νησί με τη σύγχρονη 

βυζαντινή τέχνη. Η έλλειψη του καλλιτεχνικού, καθοδηγητικού κέντρου 

Φαίνεται ιδιαίτερα στην Αρχιτεκτονική, η οποία περιορίστηκε στον τύπο 

του μονόχωρου καμαροσκέπαστου ναού, που κυριάρχησε στην κρητική ύπαιθρο 

κατά τη διάρκεια της Βενετοκρατίας. Το 13ο αιώνα, οι περισσότεροι χορη­

γοί, όσο τουλάχιστον μπορούμε να συμπεράνουμε από τα εικονογραφικά στοι­

χεία των παραστάσεων και τα ελάχιστα επώνυμα, προέρχονταν από τις τά­

ξεις των τοπικών αρχόντων. 

Από το 14ο αι. η χορηγία διαδίδεται σε όλες σχεδόν τις κοινωνικές 

τάξεις. Η ενίσχυση της δύναμης των τοπικών ευγενών μετά τις αλλεπάλλη­

λες επαναστάσεις του 13ου αι., οι ελευθερίες, που η ενετική Διοίκηση 



51. 

αναγκάστηκε να παραχωρήσει και η βελτίωση των οικονομικών συνθηκών για 

σημαντικές ομάδες του αστικού πληθυσμού, που ασχολήθηκαν με τη ναυτιλία 

δημιούργησαν το κατάλληλο έδαφος για την ανανέωση της ζωγραφικής με τη 

διάδοση της παλαιολόγειας τέχνης. Την ίδια περίοδο, το 14ο αιώνα, στον 

κατάλογο των χορηγών προστίθενται νέα επώνυμα, που δεν ανήκουν στις πα­

λιές αρχοντικές οικογένειες ή τους κλάδους τους. 

Η καθημερινή ζωή των Κρητικών, που ταξιδεύουν στο εξωτερικό και 

μορφώνονται στην Ιταλία, επηρεάζεται από τα δυτικά πρότυπα. Η ενδυμα­

σία, όπως φαίνεται από τις παραστάσεις, αποδεσμεύεται σιγά-σιγά από τη 

βυζαντινή και ακολουθεί, ιδιαίτερα η ανδρική, από τις πρώτες δεκαετίες 

του 14ου αι., τη δυτική μόδα. 

Παρά ταύτα η θρησκευτική Αρχιτεκτονική παρέμεινε στάσιμη στο μονό-

χωρο ναό, φαινόμενο που θα μπορούσε να ερμηνευθεί μόνο από σχετικές α­

παγορεύσεις της ενετικής Διοίκησης. Κατά τα λοιπά, τα σημαντικά μνημεία 

της Βενετοκρατίας ήταν λατινικά, με εξαίρεση τα μεγάλα ορθόδοξα μονα­

στήρια, τα οποία από το 16ο αιώνα και εξής ανακαινίζονται, σύμφωνα με 

τα πρότυπα της δυτικής αρχιτεκτονικής, από λόγιους και κοινωνικά εξέ­

χοντες χορηγούς, που προέρχονται ακόμη και από τις τάξεις των Ενετών 

ευγενών. 



52. 

ΝΙΚΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ 

Η νορπγία στη μέση Βυζαντινή περίοδο (8-12 αι.) 

Εξετάζονται παραδείγματα χορηγών μνημειακής τέχνης αλλά και 

μικροτεχνίας: αυτοκράτορες, κοσμικοί και εκκλησιαστικοί αριστοκράτες 

με αγροτική οικονομική βάση, χρησιμοποιούν την χορηγία για να 

προωθήσουν απόψεις και να επιδιώξουν σκοπούς διαφορετικούς από την 

προώθηση του ωραίου ή την έκφραση ευλάβειας: η χορηγία χρησιμεύει 

ως μέσο προπαγάνδας, σε μια κοινωνία της οποίας η ανώτερη τάξη 

αναπτύσσεται έντονα κατά την περίοδο που μελετούμε. 

Ο αυτοκράτορας εμφανίζεται να κατέχει σημαντική θέση σε 

απεικονίσεις που συνήθως θεωρούνται "χορηγικές"· προσεκτικότερη όμως 

μελέτη των μνημείων και των κειμένων δείχνει πως τα έργα με απεικονίσεις 

αυτοκράτορα μάλλον προέρχονται από αριστοκράτες που επιδιώκουν 

να βελτιώσουν την θέση τους στο παλάτι ή να εκφράσουν την 

ευγνωμοσύνη τους για μια ευεργεσία. Αυτή η αντίληψη της 

μεσοβυζαντινής χορηγίας φωτίζει τις κοινωνικές σχέσεις της περιόδου, με 

τον αυτοκράτορα στο κέντρο της εξουσίας και της δύναμης, και τους 

αριστοκράτες που προσπαθούν να εκμεταλλευθούν το κράτος για δικό 

τους όφελος. 



53. 

Αναστασία Οικονσμου-Laniado 

Το 'Αργός στους Βυζαντινούς Χρόνους 

Συμφωνάμε τα δεδομένα των σωσπκών ανασκαφών ο πολεοδομικός 

ιστός της μεσοβυζαντινής πόλης συνεχίζει την δομή των 

παλαιοχριστιανικών χρόνων. Το μεσοβυζαντινό ' Αργός συμπτύσσεται 

κυρίως στιςνοτιοανατολυίές συνοικίες της παλαιοχριστιανυαίς πόλης. 

Το κάστρον της Λάρισσας επισκευάζεται στους βυζαντινούς 

χρόνους. Σχετικά με την εκκλησιαστική αρχιτεκτονική γνωρίζουμε ότι σε 

εκκλησίες των παλαιοχριστιανικών χρόνων χτίστηκαν νεώτερες, του 12ου 

αιώνα, όπως στις βασιλικές της Αλίκας και του λόφου της Δειράδας. Στο 

κάστρο χτίστηκε τον 1 Ιου αιώνα σταυρεπίστεγος ναός. 

Όσον αφορά την αστική αρχιτεκτονική τα στοιχεία μας είναι 

πενιχρά. Τοίχοι ευτελούς κατασκευής έχουν έλθει σε φως. Σε άλλες 

περιπτώσεις έχει διαπιστωθεί συνέχεια κατοίκησης παλαιοχριστιανικών 

οικιών, οι οποίες υπέστησαν μετασκευές. 

Αξιοσημείωτη είναι η ποσότητα της κεραμεικής, κυρίως του 11ου-

14ου αιώνα. Η εύρεση τριποδίσκων ψησίματος καθώς και σκάρτων 

πινακίων πιστοποιούν την ύπαρξη εργαστηρίων στην πόλη. Η ποικιλία 

των σχημάτων και της διακόσμησης μαρτυρούν την ακμή τους. Η 

εισαγόμενη κεραμεική του 13ου- 14ου αιώνα είναι ο αψευδής μάρτυρας 

των εμπορικών σχέσεων της πόλης με αντίστοιχα κέντρα της Ιταλίας. Τα 

σωζόμενα αρχιτεκτονικά γλυπτά είναι σχετικά λίγα Μεγάλος αριθμός 

μομονωμένων νομισμάτων και θησαυροί έχουν έλθει σε φως την τελευταία 

δεκαετία 



5 4 . 

ΘΕΟΧΑΡΗΣ ΠΑΖΑΡΑΣ 

ΙΣΤΟΡΗΣΗ ΤΗΣ ΘΑΥΜΑΤΟΥΡΓΗΣ ΕΛΕΥΣΗΣ ΤΗΣ ΕΙΚΟΝΑΣ 
ΤΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ ΠΟΡΤΑΪΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΙΒΗΡΩΝ 

ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΟΡΟΥΣ 

Στο εικονοφυλάκιο της Μονής Ιβήρων στο Αγιον Όρος περιλαμβάνεται και 

μια εικόνα (αρ. κατ. 247) που ιστορεί, και μάλιστα με κάθε λεπτομέρεια, την παρά­

δοση, σύμφωνα με την οποία η εφέστια εικόνα της Μονής, η Παναγία Πορταΐτισσα, 

ρίχτηκε κατά την εποχή της εικονομαχίας από μια θεοσεβούμενη χήρα της Νίκαιας 

στη θάλασσα και με τα χρόνια εμφανίστηκε κατά θαυμαστό τρόπο στην παραλία της 

Μονής Ιβήρων, απ' όπου την ανέσυρε ο ιβηρίτης αναχωρητής Γαβριήλ. Η εικόνα τε­

λικά τοποθετήθηκε σε παρεκκλήσιο που κτίστηκε για χάρη της στην πύλη της Μονής, 

γι' αυτό και ονομάστηκε Πορταΐτισσα. 

Το ενδιαφέρον της εικόνας έγκειται στο γεγονός ότι τα διάφορα επεισόδια της 

παράδοσης εντάσσονται μέσα στον ιστορικό και γεωγραφικό χώρο, όπου αυτά δια­

δραματίζονται. Έτσι λοιπόν έχουμε την απεικόνιση του Αρχιπελάγους με τα νησιά 

και τα παράλια της Μικράς Ασίας και της Ελλάδας, όπου σημειώνονται τα κυριό­

τερα τοπωνύμια και οι ευρύτερες επαρχίες, με έμφαση στη Νίκαια-Νικομήδεια και 

το Αγιον Όρος, την αφετηρία δηλαδή και την κατάληξη της διήγησης, για να τονι­

στεί περισσότερο η σημασία, τους και να επικεντρωθεί σ' αυτά το ενδιαφέρον του θε­

ατή. Καταμεσίς του Αιγαίου παριστάνεται σε μικρογραφία η εικόνα της 

Πορταΐτισσας, που ταξιδεύει όρθια πάνω στα κύματα. 

Είναι φανερό ότι ο ζωγράφος, όσον αφορά στη σχεδίαση του περιγράμματος 

των παραλίων, είχε υπόψη του κάποιον ή κάποιους χάρτες προφανώς πτολεμαϊκούς, 

τους οποίους βέβαια απέδωσε με ελεύθερο τρόπο για τις ανάγκες του θέματος του, 

τοποθετώντας μάλιστα το σημείο οράσεως στο Βορρά και όχι, όπως συνηθίζεται, στο 

Νότο, θέλοντας προφανώς να εξάρει τον τόπο, όπου αυτός στέκεται και απ' όπου 

βλέπει τον κόσμο. Επίσης τα καράβια που γεμίζουν τη θάλασσα, όπως και η συμβα­

τική απεικόνιση κάστρων και πόλεων, δείχνουν και πάλι την επίδραση της 

Χαρτογραφίας στην εικόνα, αφού τέτοια στοιχεία και πολλά άλλα ακόμη συμπλη­

ρώνουν τη διακόσμηση των έντυπων χαρτών, από τα μέσα του 16ου ως τα μέσα του­

λάχιστον του 18ου αι. Παρόμοια στοιχεία βεβαίως δε λείπουν και από τα έργα της 

χαρακτικής γενικότερα, όταν αυτά παριστάνουν πόλεις ή λιμάνια. 

Όσον αφορά τώρα στη μικρογραφική παράσταση της Παναγίας Οδηγήτριας, 

που απεικονίζεται στο κέντρο της σύνθεσης και υποτίθεται ότι παριστάνει την περι­

πλανώμενη στη θάλασσα Πορταΐτισσα, αυτή έχει αποδοθεί μ' έναν αρκετά γραμμικό 



55. 

τρόπο και έντονα χρώματα, χωρίς διαβαθμίσεις. Με βάση τα τεχνοτροπικά γνωρί­

σματα του εικονιδίου της Πορταΐτισσας, η εξεταζόμενη εικόνα θα μπορούσε να χρο­

νολογηθεί γύρω στα μέσα του 18ου αι. 

Παρά το γεγονός ότι η εικόνα αυτή είναι ένα λαϊκό έργο, ωστόσο αποκτά 

ιδιαίτερη σημασία, καθώς εντάσσει τα επεισόδια ενός θρησκευτικού θέματος σ' ένα 

συγκεκριμένο γεωγραφικό χώρο. Από την άποψη λοιπόν αυτή αποτελεί ένα unicum 

και φανερώνει την επίδραση της κοσμικής ζωγραφικής στην ορθόδοξη εικονογραφία 

των χρόνων της τουρκοκρατίας. 



56 

ΙΩΑΚΕΙΜ Αθ. ΠΑΠΛΓΓΕΛΟΣ 

Η ΚΡΑΤΗΤΗΡΑ ΤΟΥ ΒΑΤΟΠΕΔΙΟΥ 

Σέ χειρόγραφα προσκυνητάρια της μονής Βατοπεδίου, (έργα του 
18ου καί 19ου αιώνος. Βασιζόμενα σέ παλαιότερα κείμενα), μεταξύ 
των θησαυρών τους δποίσυς αφιέρωσε στην Μονή ο τελευταίος δεσπότης 
της θεσσαλονίκης »Ανδρόνικος Παλαιολόγος (1415-1423). αναφέρεται, 
μαζί μέ τόν γνωστό "ιασπη, καί η "κρατητήρα" .«·Η λέξη είναι ελάχιστα 
γνωστή στην ελληνική γραμματεία καί. κατά τό Λεξικό του Κριαρα, έ­
χει διπλή σημασία: είναι τό λαϊκό 'όνομα του άετίτου λίθου, αλλά 
καί κάποιο, μή ταυτιζόμενο, εκκλησιαστικό σκεύος. 

t(
 Σέ κείμενο του 1570 αναφέρεται οτι ο'Ανδρόνικος, μαζί μέ τόν 
^ασπη εδώρησε στην Μονή καί ενα κύπελλο από πολύτιμο κρύσταλλο. Σέ 
ενα μόνον^προσκυνητάριο. συγγραφέν περί τό 1728. αναφέρεται οτι α­
φιέρωσε ̂ "έτερον ποτήριον κρατητίρα καί είναι κροΰσταλαν, άξιότατον 
καί τιμίης πολλής". 

Συνδυάζοντας τίς πληροφορίες αυτές, ερεύνησα τό Σκευοφυλάκιο 
της Μονής καί διεπίστωσα

Γ
οτι υπάρχει μόνον ενα κύπελλο του δποίου 

η κούπα καί τό κάλυμμα είναι κατασκευασμένα από εξαιρετικής κα8α-
ρότητος ορεία^κρύσταλλο. Τό μεταλλικό δέσιμο του κειμηλίου ταυτί­
ζεται εΰκολα ώς έργο βενετικού εργαστηρίου του τέλους του 14ου αι. 

"Εχω τήν γνώμη οτι τό πολύτιμο αυτό κειμήλιο είναι η κρατητήρα 
τήν οποία εδώρησε στην μρνή του Βατοπεδίου ο δεσπότης Ανδρόνικος 
Παλαιολόγος, μ,αζί μέ τόν "ιασπη, τά χρυσοόφαντα υφάσματα, τίς εικό­
νες καί τήν ευνοιά του. *·Επομένως η λέξη "κρατητήρα" 8ά πρέπει νά 
είναι ενα άλλο όνομα, πιθανώς λαϊκό, του Αγίου Ποτηρίου. 



57. 

Στ έλλα Παπαδάκη-Oek1a nd 

ΧΟΡΗΓΙΑ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗ ΣΤΗΝ ΚΡΗΤΗ ΚΑΤΑ ΤΟΝ 11ο ΚΑΙ 12ο ΑΙΩΝΑ: 

ΑΜΟΙΒΑΙΑ ΕΠΙΒΕΒΑΙΩΣΗ ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΚΗ ΤΟΥΣ ΠΡΟΒΟΛΗ 

Οπως είναι γνωστό, οι ιστορικές πληροφορίες και λοιπές 

γραπτές μαρτυρίες που διαθέτουμε για τη μεσοβυζαντινή, τη 

γνωστή ως β' βυζαντινή, περίοδο της Κρήτης είναι εξαιρετικά 

πενιχρές. Ελάχιστα ήσαν, μέχρι πριν από λίγα χρόνια, και τα 

αρχαιολογικά και καλλιτεχνικά δεδομένα. με συνέπεια, την 

αδυναμία μας να ανασυνθέσουμε, έστω και επί τη βάσει αναλογικών 

υποθέσεων, μια ικανοποιητική εικόνα της ζωής στη μεγαλόνησο 

κατά τη σημαντική αυτή περίοδο. 

Τις τελευταίες ωστόσο δεκαετίες, χάρη στις προσπάθειες 

στελεχών της Αρχαιολογικής Υπηρεσίας, το αρχαιολογικό και 

καλλιτεχνικό υλικό πλουτίστηκε με εντυπωσιακά ευρήματα, ενώ 

ταυτόχρονα τα ιστορικά δεδομένα επαναξιολογήθηκαν σε νέες 

συνθετικές προτάσεις. Μια πρώτη προσπάθεια συνδυαστικής 

εκμετάλλευσης των νέων δεδομένων, στο επίπεδο των σχέσεων 

ανάμεσα στις κοινωνικές δομές και την καλλιτεχνική δημιουργία 

κατά τη συγκεκριμένη περίοδο, αποτελεί η'παρούσα ανακοίνωση. 

Οι σχετικοί προβληματισμοί έχουν ως κύρια αφετηρία τα ίδια τα 

εκκλησιαστικά μνημεία και ειδικά τις διαφορές που παρατηρούνται 

ανάμεσα σε αυτά που χρονολογούνται στο 12ο αιώνα, από τη μια 

πλευρά, και τα αμέσως παλαιότερα (του 11ου) ή αμέσως 

μεταγενέστερα (της πρώιμης Βενετοκρατίας), από την άλλη. Οι 

διαφορές αυτές που, διαπιστώνονται τόσο στις διαστάσεις όσο και 

στη συνθετότητα των αρχιτεκτονικών μορφών και την ποιότητα της 

ζωγραφικής διακόσμησης, έχουν γενικά ερμηνευθεί ως απόρροια της 

οικονομικής ακμής που, με βάση και άλλες ενδείξεις, πιστεύεται 

ότι χαρακτήριζε το μεγαλύτερο μέρος του 12ου αιώνα στην Κρήτη. 

Η ερμηνεία αυτή ωστόσο είναι όχι μόνο πολύ γενική και αρκετά 

αόριστη αλλά και δεν εξηγεί ορισμένα επιμέρους φαινόμενα. 

Στην παρούσα εργασία, επιχειρείται κατόπιν αυτού, η 

διερεύνηση των ειδικότερων όρων και κυρίως του κοινωνικού 

υπόβαθρου των εκκλησιαστικών ιδρυμάτων κατά τη β' βυζαντινή 

περίοδο. Προς τούτο εξετάζονται τα ειδικότερα χαρακτηριστικά 

των μνημείων, τα εκάστοτε αριθμητικά τους μεγέθη, οι θέσεις και 

η λειτουργικότητα τους, σε συνδυασμό με τις μετατοπίσεις και 

διαφοροποιήσεις στο κοινωνικό επίπεδο που συντελούνται 

προοδευτικά μέσα στα συγκεκριμένα χρονικά όρια και που έχουν 

άμεσο αντίκτυπο στην ταυτότητα των χορηγών. Η τάξη των 

τελευταίων αυτών εμφανίζεται όχι μόνο οικονομικά ισχυρότερη 

αλλά και κοινωνικά διαφοροποιημένη κατά το 12ο αιώνα, γεγονός 

που συνεπάγεται μια ριζική αλλαγή τόσο των όρων και στόχων όσο, 

κατ' επέκταση, και των προϊόντων της χορηγίας. 



58. 

ΒΑΡΒΑΡΑ Ν. ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ 

ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΝΙΚΟΛΑΟΥ ΤΖΑΦΟΥΡΗ ΣΤΟ ΜΟΥΣΕΙΟ 
ΑΝΤΙΒΟΥΝΤΙΩΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗΝ ΚΕΡΚΥΡΑ 

Η εικόνα προέρχεται από το ναό της Υπαπαντής στα Γουβιά Κέρκυρας 
και εκτίθεται σήμερα στο Μουσείο Αντιβουνιώτισσας. Έχει διαστάσεις 1.25 Χ 
1.22 Χ0,02 και είναι στο επάνω μέρος της τοξωτή με οξυκόρυφη απόληξη. 

Στην εικόνα είναι ζωγραφισμένη η Δέηση, που έχει αποδοθεί στο 
καθιερωμένο εικονογραφικό σχήμα. Στο κέντρο της παράστασης εικονίζεται ο 
Χριστός καθισμένος σε ξυλόγλυπτο θρόνο και πλαισιώνεται δεξιά και αριστερά 
από την Παναγία, υπήρχε η μορφή (σήμερα είναι κατεστραμένη) του 
αφιερωτή. Από τη μορφή σώζονται μόνο τα χέρια που κρατούν ανοιχτό βιβλίο. 

Δύο μεγαλογράμματες επιγραφές υπάρχουν στο κάτω μέρος της 
εικόνας, οι οποίες JJCÎÇ δίνου,ν σημαντικές πληροφορίες γΓ αυτή : 
(ΔΟΥ)ΛΟΥ ΤΟΥ Θ(ΕΟ)Υ ΙΩ(ΑΝΝ)ΟΥ ΝΤΕΟΠΕΛΩ και ΧΕΙΡ Ν(ΙΚ)ΟΛΑΟΥ 
ΤΟΥΤΖΑΦ(ΟΥΡΗ). 

Πρόκειται για ένα άγνωστο έργο του κρητικού ζωγράφου Νικολάου 
Τζαφούρη, που πρέπει να μεταφέρθηκε στην Κέρκυρα πιθανόν από κρήτες 
πρόσφυγες, μετά την πτώση του Χάνδακα. 

Η παρουσίαση της εικόνας θα μας επιτρέψει εκτός των άλλων να 
κάνουμε κάποιες παρατηρήσεις στις εικονογραφικές και τεχνοτροπικές 
αναζητήσεις του Νικολάου Τζαφούρη, η καλλιτεχνική δράση του οποίου 
τοποθετείται στα τέλη του 15ου - αρχές 16ου αιώνα. 



59 

ΤΙΤΟΣ ΠΑΠΑΜΑΣΤΟΡΑΚΗΣ 

"Δύναται όχτίζων τάφονστήληνέπιθεΐναι " 

Η ίδρυση χαφικών μνημείων σε παρεκκλήσια ή νάρθηκες με ειδικά 

διαμορφωμένους χώρους σχετίζεται άμεσα με την κοινωνική θέση των ιδρυτών τους, τις 

ιδιαίτερες σχέσεις τους με τα εκκλησιαστικά ιδρύματα τα οποία εμπεριέχουν τα ταφικά 

μνημεία και με τη διαχείριση των ιδρυμάτων αυτών. 

Στη μελέτη της μορφής των ταφικών μνημείων υπάρχει ένα σημαντικό κενό που 

οφείλεται στο γεγονός ότι από το διάκοσμο τους έχουν διασωθεί ελάχιστα δείγματα τα 

οποία χρονολογούνται κυρίως στην ύστερη βυζαντινή περίοδο. Τα επιτύμβια 

επιγράμματα καλύπτουν σε μεγάλο βαθμό αυτό το κενό με τις πληροφορίες που μας 

παρέχουν ως προς τη διακόσμηση των μνημείων, την κοινωνική τάξη, τις αρετές και την 

αντίληψη περί θανάτου αυτών που τα παρήγγειλαν για να τα χαράξουν στους τάφους 

τους. 

Οι επιτύμβιες παραστάσεις με απεικονίσεις ιδρυτών ή μελών της οικογένειας 

τους, που έχουν διασωθεί σε εκκλησιαστικά ιδρύματα, σε συνδυασμό με τα επιτύμβια 

επιγράμματα οδηγούν στο συμπέρασμα ότι για τη διαμόρφωση και τη διακόσμηση του 

τάφου τους τα μέλη της αριστοκρατίας κατά τη μέση και ύστερη βυζαντινή περίοδο 

εξακολουθούσαν την παράδοση της ελληνιστικής και ρωμαϊκής εποχής. Η έρευνα στις 

φιλολογικές πηγές αποδεικνύει ότι οι επιτύμβιες παραστάσεις του Μου αι. οι οποίες 

έχουν διατηρηθεί και εντάσσονται στη μνημειακή ζωγραφική ακολουθούν ανάλογες 

βυζαντινές παραστάσεις του 1 Ιου και Που αι. και επιβεβαιώνει την ύπαρξη κινητών 

επιτύμβιων εικόνων. Στην κατηγορία των επιτύμβιων εικόνων μπορούν να ενταχθούν, 

μολονότι διαφέρουν ως προς τις διαστάσεις το σχήμα και το υλικό, εκτός από τη φορητή 

εικόνα του μεγάλου Σπηλαίου που κάηκε το 1934, η φορητή εικόνα με την Παναγία 

"Κυρία Ελεούσα" στην Corcula, η φορητή εικόνα με την Παναγία τον Ιωακείμ και την 

Αννα στο Σινά καθώς και η ανάγλυφη εικόνα του Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών 

(αριθμ. 147). Παρ'όλο ότι οι παραπάνω εικόνες δεν σώζονται κατά χώραν, η 

εικονογραφία τους βρίσκει τα παράλληλα της τόσο σε επιτύμβιες παραστάσεις όσο και σε 

επιτύμβια επιγράμματα και οδηγεί στην υπόθεση ότι οι εικόνες αυτές ήταν 

τοποθετημένες πάνω ή δίπλα σε τάφους. 



60. 

ΑΦΡΟΔΙΤΗ Α. ΠΑΣΑΔΗ 

Η ΑΓΙΑ ΠΑΡΑΣΚΕΥΗ ΣΤΟ ΝΒΡΑΙΔΟΧΩΡΙ ΤΡΙΚΑΛΩΝ 

*0 ναός τ^ς 'Αγίας Παρασκευές, παλαιότερα καθολικό ττ}ς Μο-

νΐ)ς Τσούκας, βρίσκεται στην περιοχή Άσπροποτάμου Πίνδου κοντά στό 

Νεραΐδοχωρι, σέ απόσταση 55 χλμ. άπδ τά Τρίκαλα. 

ΕΪναι τρίκογχος σταυροειδής εγγεγραμμένος ναός τ^ς παραλλαγές 

τον συνθέτων τετρακιονίων μέ ευρύχωρη λιτή στά δυτικά. "Εχει μέσες 

εξωτερικές διαστάσεις 8.50X17.30 μέτρα χωρίς τους πλαγίους χορούς 

καί τίς κόγχες του Ίεροΰ 3ήματος. Υπεράνω του κεντρικού τμήματος 

τ?)ς λιτη*ς υπάρχει παρεκκλήσιο αφιερωμένο στή Μεταμόρφωση του Σωτη-

ρος πού επικοινωνεί μέ τό ισόγειο μέ καταπακτή στό δυτικό τοΐχο.Ό 

τροολλος είναι οκταγωνικός μέ υψηλό τύμπανο καί υποτυπώδη κυβική 

βάση. 

Οι κόγχες του Ίερου Βήματος είναι εσωτερικά ημικυκλικές 

καί εξωτερικά του κυρίως Ίεροΰ Βήματος μέν πεντάπλευρη, των παρα-

βημάτων δέ τρίπλευρες. Οι πλάγιοι χοροί είναι εσωτερικά ημικυκλι­

κοί καί εξωτερικά πεντάπλευροι. 

Τό 'Ιερό χωρίζεται από τόν κυρίως ναό μέ πεσσούς τετραγω­

νικές δ),ατομ?}ς μπροστά άπδ τους οποίους υψώνεται σανιδωτό τέμπλο. 

Τό 'Ιερό Βη*μα είναι τριμερές. Ό χωρισμός σέ τρία διαμερίσματα γί­

νεται μέ δύο ευρέα τόξα, εγκάρσια στή μεγάλη διάσταση του. Τό κυ­

ρίως 'Ιερό καλύπτεται μέ ήμικύλινδρο πού αποτελεί προέκταση ττ̂ ς α­

νατολικές κεραίας του σταυρού. Τα παραβήματα καλύπτονται μέ φουρ-

νικά. Μέ φουρνικά επίσης καλύπτονται στον κυρίως ναό τά γωνιαία 

διαμερίσματα. 

Τό κεντρικό τμ?5μα τΐ}ς λιτ?)ς καλύπτεται μέ ήμικύλινδρο κατά 

τόν κατά μ^κος δξονα πού διακόπτεται από εγκάρσιο ενισχυτικό τόξο 

(σφενδόνιο) στό μέσον. Τά τέσσαρα πλάγια διαμερίσματα τΐ)ς λιτ?}ς 

καλύπτονται μέ εγκαρσίους ήμικυλίνδρους. 



6 1 . 

Ή είσοδος στδ παρεκκλήσιο γίνεται σήμερα άπό τοξωτή θύρα 

στδ δυτικό τοϊχο στην δποία φθάνει κανείς μέ πρόσθετη μεταλλική 

κλίμακα. Ή κάλυψη του παρεκκλησίου γίνεται μέ διαμήκη καμάρα καί 

ή επικάλυψη μέ* σαμαρωτή στέγη. Στδ σημείο αυτό δλλοτε ύπαρχε 

τρουλλος δμοιος μέ τόν τρουλλο του κυρίως ναού. 

Ό ναός £χει ενιαία δίρριχτη πλακοσκεπη* στέγη πού φέρει με­

ρική άπότμηση στην ανατολική πλευρά, άπό τήν δποία αναδύονται τό 

παρεκκλήσιο καί δ τρουλλος. Ή βόρεια καί νότια κεραία του σταυροί; 

διαφοροποιούνται καθώς προβάλλουν άπό τή στέγη του ναού καί καλύ­

πτονται μέ τρίρριχτη στέγη πού αποτελεί προέκταση τη*ς κύριας στέ­

γης μί μικρή αλλαγή ττ}ς κλίσεως. Οί κόγχες του Ίερου Βήματος καί 

τον χορών £χουν ανεξάρτητες χαμηλότερες στέγες. ( 

Ό ναός είναι κτισμένος μί λίθους έπί τό πλείστον δρθογω-

νισμένους. Κάτω άπό τήν προέχουσα στέγη υπάρχει γείσο άπό τρεις 

σειρές σχιστόπλακες τοποθετημένες έκφορικά. Τους τοίχους του ναού 

κάτω άπό τό γείσο επιστέφει απλή σειρά λίθινης οδοντωτές ταινίας 

καί λίθινης ζώνης ζίγκ-ζάγκ πρό κοίλου βάθους. 

Γλυπτική διακόσμηση υπάρχει στό πλαίσιο τοϋ θυρώματος (νό­

τια πλευρά) καί στό υπέρθυρο τ^ς εισόδου, οπού βρίσκεται έντειχι-

σμένη λιθανάγλυφη επιγραφή πού τοποθετεί τήν ανέγερση του-ναοΰ στά 

1792 έπί Άρχιερέως Σταγον Παΐσίου. 

Ό ναός ττ}ς Αγίας Παρασκευές, £ργο ττ)ς 'όψιμης Τουρκοκρα­

τίας μέ χαρακτηριστικά πού αποδεικνύουν τήν προσκόλληση στά αγιο­

ρείτικα πρότυπα, σαν σύνολο αποτελεί ενα επιβλητικό γιά τήν περιο­

χή του Άσπροποτάμου χριστιανικό μνημείο. 



62 

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΠΕΝΝΑΣ 

ΟΙ ΚΤΙΤΟΡΕΣ ΤΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ ΚΡΗΝΑΣ ΣΤΗ ΧΙΟ 

Η πολύπλευρη άνθιση της Χίου που άρχισε ήδη από τον 11ο αιώνα, συνεχίστηκε και 

συμπληρώθηκε από τους Κομνηνούς αυτοκράτορες μέσα στο πλαίσιο της ευρύτερης 

αναδιοργάνωσης της αυτοκρατορίας. 

Η Χίος ήταν ένας σημαντικός ναυτικός σταθμός για τα εμπορικά πλοία που 

διακινούνταν μεταξύ της Κωνσταντινούπολης και της Ανατολικής Λεκάνης της 

Μεσογείου ελέγχοντας τον κόλπο της Σμύρνης και της Φώκαιας, όπου υπήρχαν σπουδαία 

ορυχεία στύψης, ουσίας απαραίτητης για την υφαντουργία. Αλλά και το ίδιο το νησί με 

τα τοπικά του προϊόντα και κυρίως με την παραγωγή της μαστίχας, απαραίτητης στη 

φαρμακευτική και σε ορισμένους κλάδους της βιοτεχνίας, αποτελούσε αξιόλογο 

οικονομικό παράγοντα της εποχής. 

Ελάχιστα γνωρίζουμε γιά την κοινωνική δομή του νησιού κατά τη μεσοβυζαντινή 

περίοδο. Δεν θα πρέπει όμως να ξεχνά κανείς τις άμεσες σχέσεις με υψηλά κλιμάκια της 

πρωτεύουσας των τριών ιδρυτών της Νέας Μονής, καθώς και τα ονόματα κτιτόρων 

ορισμένων αξιόλογων μνημείων της Χίου. Αναφέρονται επιφανείς βυζαντινές οικογένειες 

(Πεπαγωμένοι, Κοδράτοι, Ζήβοι, Μεντόνοι) οι οποίες είχαν προφανώς στην κατοχή τους 

μεγάλες εκτάσεις γης, αποτελώντας ένα είδος τοποτηρητών της αυτοκρατορικής αυλής 

στο νησί. 

Η βυζαντινή εκκλησία Παναγία Κρήνα χρονολογείται με γραπτή επιγραφή το 1197 και 

μας προσφέρει πολύτιμα στοιχεία τόσο για τη ζωγραφική και την αρχιτεκτονική όσο και 

γιά την κοινωνική δομή του νησιού στα τέλη του 12ου αιώνα. Δύο ονόματα βυζαντινών 

οικογενειών της εποχής περιλαμβάνονται στον τοιχογραφικό διάκοσμο της εκκλησίας: 

Κοδράτος και Πεπαγωμένος. 

Ο κτίτορας της Κρήνας Ευστάθιος Κοδράτος, με τον τίτλο σεβαστός, παριστάνεται 

στον ανατολικό τοίχο του Νάρθηκα με την επιγραφή: Δέ(ησις) του. δούλου του Θ(ε)οΰ | 

Ευστάθιου σεβ [α] | στοΰ του Κοδράτου | και κτίτορος. Στο νότιο αρκοσόλιο, σε τιμητική 

θέση, παριστάνεται η γυναίκα του κτίτορα με το επίθετο Παγωμένη. Τέλος στο Βήμα, σε 

εξαιρετικά τιμητική θέση, ανάμεσα στους μεγάλους Πατέρες της Εκκλησίας, 

απεικονίζεται, σύμφωνα με συνοδευτική επιγραφή, ο μητροπολίτης Υπαίπων Στέφανος 

Πεπαγωμένος και θείος του κτίτορα, με τον τίτλο υπέρτιμος. 

Πολύτιμη είναι η πληροφορία σχετικά με την οικογένεια των Κοδράτων σε χρυσόβουλλο 

του Μιχαήλ Παλαιολόγου με τίτλο " Περί πάντων των μετοχιών της Νέας Μονής Χίου" 



63 

που χρονολογείται το 1259. Το κείμενο αναφέρει τη θέση "Πλατάνιον" με αμπέλια καθώς 

και τέσσερις "δουλευτοπαροίκους", μιά περιουσία που ανήκε στον Κοδράτο και 

αγοράστηκε από τη Νέα Μονή πριν από το 1259. 

Οι Πεπαγωμένοι απο το τέλος του 11ου αιώνα μέχρι τα μέσα του 13ου υπήρξαν 

ενεργά μέλη της αυτοκρατορικής αυλής και ανήκουν σε ευγενή και αριστοκρατική τάξη. 

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζει ο Πεπαγωμένος ο οποίος στα 1192, πέντε μόλις χρόνια 

πριν από τη χρονολόγηση της Κρήνας, αποστέλλεται στη Γένοβα για επίσημες 

διαπραγματεύσεις. 

Οι προσωπικότητες αυτές, άγνωστες από άλλες ιστορικές μαρτυρίες, συμπληρώνουν 

την προσωπογραφία της βυζαντινής αριστοκρατίας, στα τέλη του 12ου αιώνα. Η Χιακή 

καταγωγή των κτιτόρων δεν μπορεί να επιβεβαιωθεί. Η ιχνηλάτηση της προέλευσης των 

ονομάτων τους, σε συνδυασμό με αποσπασματικές πληροφορίες άλλων γραπτών πηγών, 

δείχνουν ότι πιθανόν οι δύο οικογένειες έχουν Μικρασιατική καταγωγή. Επί πλέον γίνεται 

αντιληπτό ότι η Κρήνα αρχικά ανήκε σε ιδιοκτησία. Πρόκειται για μιά μορφή 

προνομιούχου γαιοκτησίας, όπως είναι, για παράδειγμα, οι "επισκέψεις" μεγάλα δηλαδή 

κτήματα ιδιοκτησίας μελών της αυτοκρατορικής οικογένειας και της αριστοκρατίας. 



64. 

ΑΡΗΣ ΠΟΖΙΟΠΟΥΛΟΣ 

Ο ΗΜΙΚΥΚΛΙΚΟΙ ΠΡΟΜΑΧΩΝΑΣ ΤΟΥ ΚΑΣΤΡΟΥ ΤΗΣ ΑΝΤΙΜΑΧΕΙΑΣ ΣΤΗΝ ΚΩ 

Το κάστρο βρίσκεται στο άκρο μικρού οροπεδίου που προεκτείνει προς τα 

Ν.Δ τον ορεινό όγκο του νησιού, όχι μακριά από την αρχαία θέση της Αντιμάχειας, 

όπου και το σημερινό χωριό. Ο αρχικός πυρήνας απετελείτο από ορθογωνικό 

περίβολο με τέσσερις γωνιακούς πύργους, ενώ ο τελικός διευρυμένος περίβολος 

περικλείει έκταση 43 στρεμμάτων. Τα πλέον ευπρόσβλητα σημεία είναι το Β.Δ 

τείχος, όπου και η κυρίως πύλη, που βάλλεται από το οροπέδιο, καθώς και η Ν.Δ 

πλευρά nou γειτνιάζει με δύο μικρά επικίνδυνα υψώματα. Οι περιοχές αυτές 

ενισχύθηκαν με μετασκευαστικά έργα του Μεγάλου Μάγιστρου Pierre α" Aubusson. 

Επιπλέον μπροστά από την πύλη, σημείο ιδιαιτέρως ευάλωτο ιδίως μετά τη 

γενίκευση της χρήσης του πυροβολικού, κατασκευάστηκε συμπαγής ημικυκλικός 

προμαχώνας (mezzaiuna) διαμέτρου 38,30 μ. με ακτινωτές υψηλές 

κανονιοθυρίδες και υπόγεια καλυμένα κανονιοστάσια. 

Η προσεκτική εξέταση του προμαχώνα, θα μπορούσε να μας οδηγήσει στις 

ακόλουθες διαπιστώσεις. 

• Είναι έργο της μεταβατικής περιόδου, αμοιγώς κατασκευασμένο για άμυνα 

και επίθεση με πυροβολικό, και μάλιστα εξελιγμένης μορφής. Πράγματι, ενώ δεν 

εμφανίζει κανένα στοιχείο πενταγωνικού ή καρδιόσχημου προμαχώνα, δεν 

παρουσιάζει και κανέναν από τους αναχρονιστικούς χαρακτήρες, συνήθεις εν 

τούτοις κατά την περίοδο αυτή. 

• Είναι κατασκευαστικά ανεξάρτητος και μεταγενέστερος του ευθύγραμμου 

τείχους στο οποίο είναι προσαρτημένος. Σύγχρονες του προμαχώνα είναι κατά 

πάσα πιθανότητα μόνο οι μεγάλες κανονιοθυρίδες του διευρυμένου στηθαίου του 

τείχους, καθώς και οι δύο κατώτερες θολωτές, στοιχεία όλες που συμπληρώνουν 

την άμυνα από υψηλώτερο επίπεδο. 

• Ο προμαχώνας είναι μεταγενέστερος του Pierre d' Aubusson (1476 -1503) 

και προγενέστερος της κατάληψης της Εδρας του Τάγματος από τους Τούρκους 

(1522). Το έργο του d' Aubusson, που οριοθετείται από το ευρισκόμενο άνωθεν 

της εισόδου οικόσημό του, χαρακτηρίζεται από μορφολογικά στοιχεία σαφώς 

διαφορετικά, τόσο εδώ στην Αντιμάχεια, όσο και στα αντίστοιχα έργα του στη 

Ρόδο. Οι Τούρκοι δε, σε καμμία περίπτωση δεν πραγματοποίησαν τέτοιας 

μεγάλης κλίμακας έργα, λόγω της μειωμένης εξωτερικής απειλής και της γενικά 

μικρής σημασίας που προσέδιδαν στα κάστρα. 

• Η γενική ημικυκλική μορφή του προμαχώνα καθώς και τα επί μέρους 

μορφολογικά του στοιχεία, μας οδηγούν, με μεγάλο βαθμό βεβαιότητος 

πιστεύουμε, να αποδώσουμε το έργο αυτό στον Μ. Μάγιστρο Fabrizzio del Carretto 



65. 

(1513 - 1521). Το κυκλωτερές σχήμα του, που σε κάτοψη ξεπερνά κατά τ ι το 

ημικύκλιο, η έντονα κεκλιμένη εξωτερική παρειά της τοιχοποιίας (σκάρπα) που 

καταλήγει σε ημικυλινδρικό προεξέχον διάζωμα, οι διανοιγόμενες στα εξαιρετικά 

μεγάλου πάχους στηθαία κανονιοθυρίδες με την μεγάλη γωνία κάλυψης και την 

κατά περίπτωση έντονη απόκλιση του άξονα τους από την ακτίνα του 

προμαχώνα, οι διαμορφωμένες στα πλευρά των κανονιοθυρίδων τετραγωνικές 

οπές παρατήρησης (βολής) και τα υπόγεια ακτινωτά διατεταγμένα κανονιοστάσια 

που καταλήγουν στις μεγάλες ημικωνικές τοξωτές και πολύ χαμηλές 

κανονιοθυρίδες, αποτελούν τα βασικά μορφολογικά στοιχεία του προμαχώνα. 

Αυτά όμως παρουσιάζουν στενές ομοιότητες με τα αντίστοιχα στοιχεία των 

πιστοποιημένων έργων του Fabrizzio del Carretto όπως είναι : α) ο ομώνυμος 

προμαχώνας των οχυρώσεων της Ρόδου, β) ο νοτιοδυτικός προμαχώνας του 

κάστρου της Κω, γ) ο μεγάλος γωνιακός προμαχώνας της βόρειας πλευράς του 

κάστρου του Αγ. Πέτρου της Αλικαρνασσού. 

Ενα στοιχείο ακόμη που ενισχύει την άποψη αυτή είναι και η εξαιρετικά 

καλή ποιότητα κατασκευής της λιθοδομής του προμαχώνα, πράγμα που 

χαρακτηρίζει όλα ανεξαιρέτως τα έργα του Μ. Μάγιστρου αυτού. 

Κάθε αμφιβολία βέβαια περί αυτού θα εξέλειπε, εάν στην τοιχοποιία του 

προμαχώνα ήταν εντοιχισμένο κάποιο οικόσημο Μ. Μάγιστρου. Είναι πιθανότατο 

αυτό να υπήρχε τοποθετημένο πάνω από.την πύλη. Κάποια καταστροφή ή 

μετασκευή όμως στο σημείο αυτό, οδήγησε· προφανώς στην αφαίρεση του. 

Στο εσωτερικό του περιβόλου υπάρχει το νάίδριο του Αγ. Νικολάου, όπου 

πάνω από την είσοδο, βρίσκεται εντοιχισμένη μαρμάρινη πλάκα με λαξευμένα τα 

οικόσημα του Fabrizzio del Carretto, δύο άλλων Ιπποτών και την χρονολογία 1520. 

Η ανάρτηση οικοσήμων Μ. Μάγιστρου ή Ιπποτών σε ναούς συναντάται και αλλού, 

όπως στο παρεκκλήσιο της Αγίας Τριάδας της οδού Ιπποτών, στην Αγ. Αναστασία 

Γεναδίου και στον Αγ. Λουκά στη Σορονή. Εδώ όμως, το μικρών διαστάσεων 

νάίδριο, έχει κτιστεί με συμπλήρωση των λειψάνων ενός από τους γωνιακούς 

πύργους της πρώτης φάσης του κάστρου και είναι μάλλον παράδοξο ο Μ. 

Μάγιστρος να είχε συνδυάσει το έμβλημα του με κτίσμα τόσο ταπεινής 

κατασκευής. Δεν είναι λοιπόν απίθανο, η πλάκα με τα οικόσημα να μην είχε 

τοποθετηθεί αρχικά εδώ άλλα να προέρχεται από κάποια άλλη θέση, πιθανόν από 

την πύλη, ή κάποιο άλλο σημείο του ημικυκλικού προμαχώνα, πράγμα που θα 

ανήγαγε την κατασκευή του στο 1520. Η βασική αμφιβολία όμως ως προς αυτό 

είναι η σύνθεση της ίδιας της πλάκας, αντί δηλαδή να συνυπάρχουν κατά το 

σύνηθες, τα οικόσημα του Μ. Μάγιστρου και του Φρούραρχου με τον σταυρό του 

Τάγματος, εδώ έχουμε τα οικόσημα του Μ. Μάγιστρου και δύο άλλων Ιπποτών, 

τοποθετημένα μάλιστα κατά τρόπο ασύμμετρο. 



6 6 . 

ΜΙΛΤΙΑΔΗΣ ΠΟΛΥΒΙΟΥ 

ΤΑΥΤΙΣΗ ΑΝΥΠΟΓΡΑΦΗ! ΕΙΚΟΝΑΣ ΤΟΥ ΣΙΛΒΕΣΤΡΟΥΑΝΤΙΟΧΕΙΑΣ 

Ο Καισάριος Δαπόντες, σε διάφορα έργα του, κάνει συχνά λόγο γιά τον τότε 

πατριάρχη Αντιοχείας Σίλβεστρο, γνωστή προσωπικότητα της εποχής και ικανό 

αγιογράφο, με τον οποίο τον συνέδεαν στενοί φιλικοί δεσμοί, από την εποχή που 

ο Καισάριος ήταν αξιωματούχος στις Ηγεμονίες, όπου ο πατριάρχης είχε πάει 

γιά ζητεία. Ο Σίλβεστρος ( 1696-1766 ), ήταν από την Κύπρο. Πέρασε τα νεανικά 

του χρόνια στο Άγιο Όρος και στην Κωνσταντινούπολη. Σε ηλικία 28 ετών 

εκλέχθηκε πατριάρχης Αντιοχείας, αξίωμα που διατήρησε ως το θάνατο του. 

Εικόνες του υπάρχουν στο Λίβανο, στη Συρία, στο Βουκουρέστι, και στην Πάτμο. 

Στα κείμενα του ο Καισάριος αναφέρει επανειλημμένα πως είχε στην κατοχή 

του μιά εικόνα του Αγίου Μανδηλίου, έργο του Σίλβεστρου, καθώς και κάποια 

άλλη ισομεγέθη "μοσκόβικη" εικόνα με το πρόσωπο της Παναγίας, αγνώστου 

αγιογράφου, που ανήκε παλαιότερα στον Δούκα βόδα, αυθέντη Βλαχίας 

Μολδαβίας και Ουκρανίας, και την οποία ο σκοπελίτης λόγιος είχε πάρει από το 

μοναστήρι του Χρυσοστόμου στο Ιάσιο. Κατά τον Καισάριο πρόκειται γιά δύο 

εικόνες "πανθαύμαστες", που επαινέθηκαν ιδιαίτερα από όσους τις είδαν. 

Οι πληροφορίες των βιβλίων του Καισάριου συμπληρώνονται από κάποιες 

σημειώσεις του στα ανέκδοτα κατάστιχα της μεγάλης ζητείας που είχε 

πραγματοποιήσει από το 1757 ως το1765 στις Ηγεμονίες, την Κωσταντινούπολη, 

και τα νησιά του Αιγαίου γιά την ανοικοδόμηση του καθολικού της μονής 

Ξηροποτάμου. Σύμφωνα με αυτές την εικόνα του Αγίου Μανδηλίου του την είχε 

δώσει στην Πόλη η αδελφή του σπαθάρη Ιακωβάκη ( Ιάκωβου Ρίζου Ραγκαβή ) 

Μαριορίτζα, η οποία προσέφερε επί πλέον και 33 γρόσια γιά να κατασκευαστούν 

εκεί από ασήμι "τα περβάζια και το στεφάνι" τ^ς εικόνας, που του στοίχισαν 

συνολικά 160 γρόσια. 

Ο εντοπισμός των δύο εικόνων έγινε δυνατός χάρις σε μιά από τις μνείες των 

κειμένων του, όπου αναφέρεται ότι αυτές βρίσκονται στο πατρογονικό του 



67. 

μοναστήρι της Ευαγγελιστρίας στη Σκόπελο, στο οποίο είχε μονάσει κατά 

διαστήματα γιά αρκετά χρόνια. 

Οι δύο εικόνες βρίσκονται στο καθολικό της μονής, και μάλιστα σε θέσεις 

ιδιαίτερα προβεβλημένες. Συγκεκριμένα είναι τοποθετημένες σε δύο 

προσκυνητάρια που βρίσκονται στο μέσον περίπου του ναού, εκατέρωθεν του 

κατά μήκος άξονα του. Η ταύτιση τους είναι προφανής, αφού η ανταπόκριση 

τους με τα δεδομένα των πηγών είναι απόλυτη. Αλλωστε η επιγραφή που υπάρχει 

στο αργυρό πλαίσιο της εικόνας του Αγίου Μανδηλίου επιβεβαιώνει ότι 

πρόκειται πράγματι γιά την εικόνα του Σίλβεστρου, αφού αναφέρει όχι μόνον 

ότι αυτό κατασκευάστηκε με πρωτοβουλία του Καισάριου, αλλά και ότι η 

κατασκευή του έγινε στα 1762, δηλαδή μέσα στο χρονικό διάστημα που, σύμφωνα 

με τα εξοδολόγια, έγινε η σχετική δαπάνη. Το κείμενο της έχει ως εξής: ΤΗΝ 

ΠΑΝΑΧΡΑΝΤΟΝ ΥΚΟΝΑ ΣΟΥ ΠΡΟΣΚΥΝΩ ΑΓΑΘΕ ΑΙΤΟΥΜΕΝΟΣ 

ΣΥΓΧΩΡΗΣΙΝ ΤΩΝ ΠΤΑΙΣΜΑΤΩΝ ΜΟΥ Χ(ΡΙΣΤ)Ε Ο Θ(ΕΟ)Σ ΚΑΙΣΑΡΙΟΣ 

Ο ΑΜΑΡΤΩΛΟΣ ΚΑΙ ΑΝΑΞΙΟΣ ΔΟΥΛΟΣ ΣΟΥ. ΑΨΞΒ ΑΥΓΟΥΣΤ(ΟΥ) Δ. 

Οι αναφορές των κειμένων του Καισάριου στις δύο εικόνες βρίσκονται στα 

παρακάτω έργα του: 

- Κήπος Χαρίτων, Αθήνα 1880, σ. 31-32. 

-"Ιστορικός Κατάλογος", Κ. Σάθα, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, Βενετία 1872, σ. 

149-150. 

- Καθρέπτης Γυναικών, Βιβλίον Δεύτερον, Λειψία 1766, σ. 181-183. 

- Ανέκδοτο ιδιόγραφο κατάστιχο αρχείου Μ. Ξηροποτάμου α.α. 150, σ.4. 

- Ανέκδοτο ιδιόγραφο κατάστιχο αρχείου Μ. Ξηροποτάμου α.α. 155, σ.2. 

- Ανέκδοτο ιδιόγραφο κατάστιχο αρχείου Μ. Ξηροποτάμου α.α. 156, σ.4. 

- Ανέκδοτο ιδιόγραφο κατάστιχο αρχείου Μ. Ξηροποτάμου α.α. 157, σ.3. 



6 3 . 

Γ. Α. ΠΟΥΛΗΜΈΝΟΣ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΙΣ ΟΨΕΙΣ ΤΩΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΝΑΩΝ 

ΤΩΝ ΑΘΗΝΩΝ. 

Τον 11ο και 12ο αιώνα στην Αθήνα, σε μιά εποχή που οι πηγές μαρτυρούν για την πόλη 
πλυθησμιακή άνοδο, οικονομική δυσπραγία, και στοιχεία κάποιας πνευματικής ζωής, 
παρατηρείται σημαντική, οικοδομική δραστηριότητα στην ανέγερση ναών. Είναι γενική η 
διαπίστωση πως οι ναοί αυτοί χαρακτηρίζονται από μιά ευμετρία και μιά αρμονική οργάνωση 
του συνόλου. Παράλληλα, Ελληνες και ξένοι ερευνητές έχουν επισημάνει στους ναούς 
αυτούς στοιχεία που συνιστούν επάνοδο διαφόρων χαρακτηριστικών της αρχαίας τέχνης. 

Ο Π. Μιχελής, έχει διερευνήσει τις αισθητικές παραμέτρους που συνιστούσαν το πλαίσιο 
της σύνθεσης των βυζαντινών ναών: περιγράφονται ως γραφική ακανονιστία στα πλαίσια 
του Υψηλού. Ειδικά για την Αθήνα, και εν όψει των διαπιστώσεων που εκτέθηκαν, 
προβάλλεται το ερώτημα με ποιο τρόπο συνδέθηκαν όλα αυτά στη φάση της εφαρμογής. 
Γιατί το τελικό αποτέλεσμα προϋπέθετε μιά σειρά πρακτικών εφαρμογών μέσω των οποίων 
πραγματοποιήθηκε η σύνθεση του όλου. 

Οι γεωμετρικές χαράξεις που έχουν διαπιστωθεί στους βυζαντινούς ναούς από τον Ν. 
Μουτσόπουλο βρίσκουν γενική εφαρμογή στους ναούς της Αθήνας. Είναι κατασκευαστικές 
χαράξεις ευρύτερης εφαρμογής στο Βυζάντιο και από μόνες τους δεν οριοθετούν κάποιο 
αισθητικό μέτρο ούτε διατυπώνουν κανόνες ευμετρίας. Ηταν λοιπόν φανερή η ανάγκη 
διερεύνησης άλλων γεωμετρικών χαράξεων που θα διετύπωναν γραφικά κανόνες αισθητικής 
και συμμετρίας. 

Η διερεύνηση των όψεων των βυζαντινών ναών των Αθηνών μας επιτρέπει να 
διαπιστώσουμε την ύπαρξη τέτοιων αρμονικών χαράξεων που διατυπώνονται κάτω από 
συγκεκριμένους νόμους. Οι χαράξεις αυτές δεν περιορίζονται στη γενική οργάνωση του 
συνόλου. Διέπουν και την επιμέρους χάραξη τμημάτων του ναού, είτε αυτοτελώς είτε σε 
σχέση με το σύνολο. Αποτελούν στο σύνολο τους ένα πλέγμα χαράξεων που περιβάλλει το 
ναό πλουτίζοντας τον με αρμονικές σχέσεις που δημιουργούν το αίσθημα της συμμετρίας. 

Σ'αυτό το αρμονικό πλέγμα χαράξεων υποτάσσονται οι γεωμετρικές χαράξεις των 
βυζα *ρνών ναών. Εξάλλου, οι αρμονικές χαράξεις των όψεων δεν αποτελούν μόνο αρμονική 
οργάνωση του δισδιάστατου επιπέδου. Σε τρισδιάστατο χώρο, η ογκοπλασία των 
αθηναϊκών βυζαντινών ναών οργανώνεται κάτω από παρόμοιους βασικούς αρμονικούς 
κανόνες οργάνωσης των όγκων. Οι αρμονικές χαράξεις των όψεων αποτελούν προβολές 
στο επίπεδο της ογκοπλαστικής χάραξης του ναού. Αναδεικνύεται έτσι ο βυζαντινός 
αθηναϊκός ναός σε ένα αλληλένδετο οργανικό σύνολο, κατασκευαστικών, ογκοπλασπκών και 
ετππεδομετρικών γεωμετρικών χαράξεων, που διέπονται από το πνεύμα της αρμονικής 
ανάδειξης του συνόλου. 

Ανάλογες χαράξεις έχουν ανιχνευθεί και σε ναούς περιοχών έξω από την Αττική. Ο 
χαρακτήρας, η έκταση και οι κανόνες που διέπουν αυτές τις χαράξεις απαιτούν περαιτέρω 
λεπτομερή έρευνα. 



69 

ΞΑΝΘΗ ΣΑΒΒΟΠΟΥΛΟΥ - ΚΑΤΣΙΚΗ 

ΧΡΟΝΟΛΟΓΗΜΕΝΑ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΤΕΜΠΛΑ ΣΤΗ ΔΥΤΙΚΗ 

ΜΑΚΕΔΟΝΙΑ (16ος - 18ος αι.). 

Σης μεταβυζαντινές εκκλησίες της Δυτικής Μακεδονίας υπάρχουν σημαντικά 

ξυλόγλυπτα τέμπλα ή τέμπλα που έχουν ζωγραφικό διάκοσμο. Ιδιαίτερο 

ενδιαφέρον αποκτούν αυτά που είναι χρονολογημένα με επιγραφές. Οι επιγραφές 

είναι είτε ξυλόγλυπτες και εντάσσονται μέσα στο γενικό σχέδιο είτε γραπτές και 

βρίσκονται στη βάση του σταυρού αλλά και σε άλλες θέσεις του τέμπλου. 

Θα παρουσιαστούν επτά τέμπλα από το δυτικομακεδονικό χώρο. Αυτά είναι: 

ι. Του Αγίου Νικολάου στο Βελβεντό νομού Κοζάνης (1591). 

2. Του Αγίου Νικολάου Δραγωτά στην Καστοριά (1678). 

3. Του Αγίου Ιωάννου του Προδρόμου στη συνοικία Απόζαρι στην Καστοριά 

(1701). 

4. Της Κοιμήσεως της Θεοτόκου στην Παλιούρια νομού Γρεβενών (1757). 

5. Της Ιεράς Μονής Παναγίας στην Κλεισούρα νομού Καστοριάς (χρυσώθηκε 

στα 1772). 

6. Της Παναγίας στη/Νουμπενίτσα νομού Γρεβενών (1784). 

7. Της Κοιμήσεως της Θεοτόκου στο Τριφύλλι νομού Γρεβενών (1784). 

Από αυτά, τα πέντε πρώτα έχουν ξυλόγλυπτο διάκοσμο Kot τα δύο τελευταία 

ζωγραφικό. Τα θέματα είναι συμβολικά (π.χ. παγώνι, άμπελος) είτε προέρχονται 

από το φυτικό και ζωικό κόσμο. Ανάμεσα τους, κυρίως σε θωράκια, 

παρεμβάλλονται παραστάσεις από την Παλαιά Διαθήκη. Τα ξυλόγλυπτα είναι 

σχεδόν κατά κανόνα επιχρυσωμένα Kat έχουν κόκκινο βάθος. Ως προς την 

τεχνική παρατηρείται, μέσα από τα τέμπλα που παρουσιάζονται, το πέρασμα από 

το πρόστυπο στο έξεργο ανάγλυφο. 



70 

Στις επιγραφές των τέμπλων, εκτός από τη χρονολογία κατασκευής τους, 

αναφέρονται τα ονόματα των χορηγών, που κατά κύριο λόγο ανήκουν στην 

ανώτερη τάξη. Σε δύο περιπτώσεις αναγράφονται τα ονόματα και η καταγωγή του 

καλλιτέχνη ενώ σε μία περίπτωση σημειώνεται το όνομα και η καταγωγή του 

καλλιτέχνη που χρύσωσε το τέμπλο. Πρόκειται για τον Κωνσταντίνο Κτίπα από 

το Λινοτόπι, το γνωστό οικισμό του Γράμμου από τον οποίο κατάγονταν 

σημαντικοί ζωγράφοι και χρυσοχόοι. 

Τα τέμπλα αυτά που είναι χρονολογημένα με επιγραφές έχουν ιδιαίτερη 

σημασία, διότι οδηγούν συγκριτικά στη χρονολόγηση άλλων τέμπλων. 



ΑθανάσιοςΣΕΜΟΓΛΟΥ 

7 1 . 

ΠΟΡΤΡΑΙΤΑ ΔΩΡΗΤΩΝ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΗΣ ΕΝΔΥΜΑΣΙΑΣ ΣΤΗΝ ΚΤΠΡΟ 

(14ο-16ο ΑΙΩΝΑ) 

Η μελέτη της απεικόνισης των δωρητών στην εντοίχια ζωγραφική και στις φορητές 

εικόνες της Κύπρου από το 14ο μέχρι το 16ο αιώνα (από τα δημοσιευμένα μέχρι σήμερα 

μνημεία) μας δίνει εκτός των άλλων πολύτιμες πληροφορίες και για τη μόδα και τις τάσεις 

της κατά τη διάρκεια των τριών αυτών αιώνων μέχρι την οριστική της πτώση στους 

Τούρκους(1571). 

Η τοπική μόδα διατηρεί αφ'ενός πολλά βυζαντινά στοιχεία προσαρμοσμένα στη δική 

της αισθητική και γούστο, απ την άλλη όμως υιοθετεί ή συνδυάζει ισόρροπες πρακτικές και 

στοιχεία του δυτικού τρόπου ενδυμασίας κάτω από την επίδραση του οίκου των Lusignans. 

Συχνά πρωτοτυπεί, όπως φαίνεται από τα προκλητικά φορέματα με μεγάλο άνοιγμα στο λαιμό 

(robes à décolleté) τα οποία συνιστούν πιθανότατα κυπριακή καινοτομία, ενώ ο συνδυασμός 

της ελληνικής καλόττας και της φραγγικής καλύπτρας (coiffe franque) αποτελεί μία 

χαρακτηριστική ένδειξη αυτής της ενδυματολογικής συνύπαρξης. 

Ωστόσο θα διαπιστωθεί μία υπεροχή του δυτικού στοιχείου ήδη από τα τέλη του 15ου 

και καθ' όλη τη διάρκεια του 16ου αιώνα. Τα ριγωτά ενδύματα και αυτά με τα κεντητά 

φεστόνια. τα κοντά ιμάτια συνδυασμένα με τις εφαρμοστές περισκελίδες (chausses), τα καπέλα 

με πεπλατυμένες τις άκρες, τα κουμπωτά μανίκια και τα μανίκια με σχίσιμο στον καρπό απ 

όπου ξεπροβάλλει πλσύστο "ύφασμα (manches boutonnées και manches à crevés), τα μικρά 

βαλάντια που κρέμονται στη ζώνη (bourses) και τα εφαρμοστά « κορσάζ » πιστοποιούν τις 

επιρροές της δυτικής μόδας στην τοπική. 

Εν τούτοις, η εισροή αυτή των φραγκικών και βενετσιάνικων ρούχων και τρόπων 

ένδυσης δεν επηρεάζει αρνητικά την τοπική μόδα του νησιού, η οποία εμπλουτίζεται 

συνεχώς τόσο από ορισμένα βυζαντινά μοτίβα όσο και από άλλα στοιχεία που προέρχονται 

από την ανατολή. Ενδεικτικά αναφέρουμε τη συχνή χρήση του πέπλου ήδη από το 14ο αιώνα, 

συνήθεια που εισάγεται στο νησί από σύριους χριστιανούς και διαδίδεται από εκεί σ' όλη 

την Ευρώπη. Παράλληλα η τοπική μόδα συνέχιζα να είναι πάντα γόνιμη και δημιουργική. 

Χαρακτηριστικά, στην εκκλησία του Αρχαγγέλου Μιχαήλ στον Πεδουλά (1474) στις άκρες 

των πέπλων των γυναικών συναντάμε διάφορα διακοσμητικά μοτίβα (μικρούς σταυρούς, 

ρόμβους) υφασμένα στον αργαλειό που επιβιώνουν μέχρι και σήμερα στις άκρες των 

μανδηλιών των χωριών της Πάφου. 

Προς το δεύτερο μισό του 16ου αιώνα κάνουν την εμφάνιση τους και βόραα στοιχεία 

στη μόδα του νησιού. Μαύρα καπέλα και φορέματα με λευκούς γιακάδες μαρτυρούν 

γερμανικές και ολλανδικές επιδράσεις φορείς των οποίων θα πρέπει να ήταν έμποροι από τη 

Βενετία και τη Γένουα, μεσολαβητές πολυάριθμων εμπορικών ανταλλαγών ανάμεσα στην 

Αίγυπτο και τη Φλάνδρα. 



72. 

Πάντως κοα το 16ο αιώνα η μόδα στο νησί της Κύπρου παράμενα πλούσια κοα 

ιδιαίτερα πολυτελής παρά την επιδείνωση των οικονομικών και πολιτικών συνθηκών ενώπιον 

του τουρκικού κίνδυνου. Οι κύπριοι θα συνεχίσουν να εξασκούν την τέχνη της ενδυμασίας, 

όπως φαίνεται, ακόμη και μετά την κατάκτηση του νησιού τους από τους τούρκους 

επιβεβαιώνοντας μ αυτόν τον τρόπο το υψηλό τους γούστο και την μεγάλη τους αγάπη για 

την κομψότητα. 



ΣΤΕΛΛΑ ΣΤΑΥΡΙΔΟΥ 73. 

NEÜTEPA ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗΝ ΕΡΕΥΝΑ ΤΩΝ ΠΤΟΛΕΜΑΙΩΝ 

ΧΒΙΡΟΓΡΑ^ΰΝ ΤΟΥ 13 ου ΚΑΙ 14ου ΑΙΩΝΟΣ. 

Συνεχίζοντας τ.ίς έρευνες μου τό 1994 επισκέφθηκα τό Βρετανι­

κό Μουσείο καί έμελέτησα..· τά χειρόγραφα- BUHNEY III καί ADD.MS 19-391. 

Μου εδόθησαν διαφάνειες καί μικροφίλμ, καί έτσι εχω στή διάθεση 

μου 4·.χάρτες της Οικουμένης καί του«Ελλαδικού χώρου, γεγονός τό 

όποιο μου επιτρέπει όρισμέινες σκέψεις ως ιΐμύς τήν χρονολόγηση σέ 

συνδυασαό μέ τίς ιστορικές μαρτυρίας. 

'. 'ff- - XPH0~IÇ tü>v
 κωνιαον προρολών Α' καί ϋ'καί ή.&ύρ&ία εφαρμογή 

της Α' καί έ.γκατάλειψις της Β' έρχονται να βεβαιώσουν τόν ρόλο καί 

τήν συμβολή του Μάξιμου Πλανούδη καί του Πατριάρχη·Αλεξανδρείας 

Αθανασίου Βί Συμβολή η οποία διακόπτεται από τό θάνατο του Πλα­

νούδη περί τό 1310 καί τήν επιστροφή του 'Αθανασίου, στην Άλεξάν-

δ:ρεια·..τό 1308. "Ετσι ή επιστημονική σκυτάλη της Γεωγραφικής έρευ­

νας παραδίδεται στον Νικηφόρο Γρήγορα, ό όποιος εντελώς συμπτωματι­

κά γεννιέται τό 1295 δταν γιά πρώτη φορά δ Πλανούδης αναφέρει τήν 

έκ μέρους του ευοεση των Γεωγραφικών Κειμένων του Κλαυδίου Πτολε­

μαίου.. Στό σημείο αυτό μπορώ νά προσθέσω ότι στην Βιβλιοθήκη BOD­

LEIAN της 'Οξφόρδης μου δόθηκε μικροφίλμ του χειρογράφου LAUD. GR. 

5.2;·
;
τό όποιο δέν περιέχει τους χάρτες άλλα μόνον τό κείμενο της Γεω­

γραφίας. Εΐναι όμως ολο σχολιασμένο από τόν Ν. Γρήγορα. 

Μέιβάση πάντα τά σωζώμενα κείμενα του. Μ. Πλανούδη επιχειρείται 

ή*»ερμηνεία τών λέξεων "πίναξ" καί "διάγραμμα",, ωςτ.πρός τόν τρόπο 

σχεδιασμού τών χαρτών καί τήν χρήση του. πλέγματος των Μεσημβρινών 

καί τών ΙΙαραλλήλων. 

Βαρύνουσας σημασίας.είναι επίσης τό γεγονός της τόσο πρώιμης 

σχεδιαστικά Β'κωνικης προβολής του SERAGL. 57 (τέλη Ι3ου αΙώνος). 

Τό χειρόγραφο αυτό ούοέποτε έφθασε στή Δύση καί παρέμεινε ουσιαστι­

κά άγνωστο εως σήμερα,, στό ανάκτορο του Τοπ- Καπί. "Ετσι μέ τόν 

σωστό αυτό τρόπο θά σχεδιαστούν χάρτες 200 χρόνια αργότερα κατά 

τήν εποχή της έντυπης χαρτογραφίας στην Φλωρεντία καί στην ULM τό 

Ι482·ί Ή λήθη λόγω τών κοσμογονικών γεγονότων του 1453 καθυστέρησε 

αρκετά τήν Γεωγραφική Επιστήμη. 

Οι περίφημοι χειοόγραφοι ΙΙορτολάνοι Καταλωνικοί η Γενουατικοί 
που χρονολογούνται άπό τά τέλη του Ι3ου έως τόν 15ο αιώνα, δπως 

καί τά 3υζα.ντινά χειρόγραφα της Πτολέμαϊκής Γεωγραφίας, κατάσπαρτοι 

μέ "Λοξοδρομίες" καί'"Ρόδα τών ανέμων", είναι σχεδόν, βέβαιο Οτα 

σχεδιάστηκαν χωρίς καμία προβολή. Τό γεγονός αυτό δείχνει πόσο 



74. 

σωστά είχε γίνει κατανοητή από τους Βυζαντινούς ή έννοια της σφαιρι-

κότητας.της Ι^ς καί ή προσπάθεια της απεικόνισης της σε" επίπεδη επι­

φάνεια. 

"Ενα άλλο φαινόμενο εξαιρετικά ενδιαφέρον γιά τους Βυζαντινούς 

χάρτες είναι τό γεγονός δτι οι επί μέρους χάρτες σέ δλα-τά χειρόγρα­

φα .σχεδιάζονται μέ τήν ορθογώνια προβολή καί δχι τήν κωνι·κή. 

"Επειδή στό Πτολεμαΐκό κείμενο δέν αναφέρεται ή χρησις της γιά τήν 

απόδοση των χαρτών, πιστεύω δτι ή ιδέα είναι των Βυζαντινών ερευ­

νητών τσυ Ι5ου αιώνος καί δτι έγινε αποδεκτή καί άπό τους μετέπει­

τα στον Ι4ο. ·•: 

Ή μέχρι τώρα προσπάθεια της ερμηνείας καί κατανοήσεως της 

Πτολεμαΐκης Γεωγραφίας μέ βάση τήν χαρτογραφική σύνθεση καί δχι 

τά φιλολογικά σχόλια παρουσιάζει εξαιρετικό ενδιαφέρον καί οδηγεί 

σέ συμπεράσματα σημαντικά γιά τήν έπβίωση της ελληνικής βαιδείαςς 

στην Χριστιανική Αυτοκρατορία κυρίως τους δύο τελευταίους αΙωνες, 

τήν Παλαιολόγειο εποχή. 



75. 

Στείρης Γεώργιος 

Μεταβυζαντινή Εικόνα του Αγίου Δημητρίου 

Η ανακοίνωση παρουσιάζει μια φορητή εικόνα του Αγίου 

Δημητρίου που βρίσκεται σε ιδιωτική συλλογή στο Λονδίνο και 

προέρχεται από την Vaduz. Οι διαστάσεις της είναι 0,847 Χ 0,848 Χ 

0,028 m. 

0 Αγιος Δημήτριος, εικονίζεται μετωπικός, έως λίγο πιο κάτω 

από την μέση, να κρατά με το αριστερό του χέρι την ανάγλυφη λαβή 

του ξίφους του και με το δεξί ένα δόρυ. 0 άγιος είναι ενδεδυμένος 

χειριδωτό χιτώνα και θώρακα ανοιχτού κόκκινου χρώματος, καθώς και 

φαιοπράσινη χλαμύδα, τμήμα της οποίας δένεται με πλούσιο κόμπο 

μπροστά από το δεξιό στήθος. Στο σημείο τομής των ταινιών του 

θώρακα υπάρχει ρομβοειδές, γραπτό εικονίδιο του Χριστού Εμμανουήλ 

ενώ από το λαιμό του αγίου κρέμεται τετράγωνο, ανάγλυφο εγκόλπιο 

με παράσταση επίσης του Χριστού Εμμανουήλ. Η πολεμική εξάρτηση 

του αγίου συμπληρώνεται με κυρτή ασπίδα στα αριστερά του, - στο 

εσωτερικό της οποίας υπάρχει η επιγραφή : "αθλιτα δημήτριε* 

τρισμάκαρ λίταλαι Χ(ριστό)ν όν περ εφίλης ειπ(ερ) αιμ(ου) του 

αμ(αρ)τωλου Δα(βί)δ (μοναχού) τάχα και ρακ(εν)τίτου Δα(βί)δ εκ 

πόλε(ως) Κ(ε)ρκηρ(ος)" - και οξυκόρυφο κράνος που κρέμεται από 

τον δεξιό ώμο. Τα μαλλιά στολίζονται από χρυσό διάδημα, ενώ 

εκατέρωθεν του γραπτού φωτοστέφανου η επιγραφή 0 ΑΓΙΟΣ ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ 

φαίνεται να έχει αντικαταστήσει μια όμοια, αλλά παλαιότερη, ίχνη 

της οποίας διακρίνονται αμυδρά. 

Εικονογραφικά και τεχνοτροπικά χαρακτηριστικά της εικόνας του 



76. 

αγίου Δημητρίου μας οδηγούν στην σύνδεση της με την καλλιτεχνική 

παραγωγή της ηπειρωτικής σχολής κατά τον 16ο αι. Στοιχεία όπως το 

ανάγλυφο και γραπτά εικονίδια, αλλά και γενικότερα μια πολύ στενή 

σχέση της εικονογραφίας της εικόνας του Λονδίνου με παραστάσεις 

στρατιωτικών αγίων σε έργα όπως η α' Ζωγραφική φάση της μονής 

Φιλανθρωπηνών, η μονή Ντίλιου και μία εικόνα επίσης του αγίου 

Δημητρίου από το Βυζαντινό Μουσείο που έχει αποδοθεί στον Φράγγο 

Κατελάνο, καθώς και η τεχνοτροπική και χρωματική συνάφεια με τις 

δημιουργίες της ηπειρωτικής σχολής, επιβεβαιώνουν την πρόταση 

μας. Κάποιες ιδιομορφίες στην εικονογραφία σε συνδυασμό και με 

ορισμένες αδυναμίες του καλλιτέχνη στην ανάπτυξη του θέματος του 

φαίνεται να τοποθετούν την εικόνα του αγίου Δημητρίου τόσο στα 

πρώτα βήματα του δημιουργού στην Ζωγραφική φορητών εικόνων όσο 

και στα πρώτα στάδια δραστηριοποίησης της ηπειρωτικής σχολής. 



Αλεξάνδρα Στεφανίδου 

77 

Η οικογένεια δωρητών Μαθά και η σχέση της με τη Μονή Αγ. 

Ιωάννου του Θεολόγου της Πάτμου κατά το 17ο αιώνα. 

Στα πλαίσια της διδακτορικής μου διατριβής αντιμετωπίστηκε το θέμα 

της χορηγίας κατά τη μεταβυζαντινή περίοδο στην Πάτμο. Στην ομάδα των 

οικογενειών - δωρητών αυτής της εποχής ανήκει και η οικογένεια Μαθά. 

Για την τεκμηρίωση χρησιμοποιείται αρχειακό υλικό τόσο από το 

μεταβυζαντινό αρχείο της Μονής του Αγ. Ιωάννου του Θεολόγου της 

Πάτμου όσο και από εκείνο της Καθολικής Αρχιεπισκοπής της Σαντορίνης. 

Οι δραστηριότητες της οικογένειας εντοπίζονται στις αρχές του 17ου 

αιώνα στην Πάτμο και επεκτείνονται από τα μέσα του ίδιου αιώνα στη 

Σαντορίνη. Η σχέση της με τη Μονή του Θεολόγου στηρίζεται στις 

επαγγελματικές δραστηριότητες των μελών της και στις οικονομικές 

συναλλαγές τους με αυτήν. Μέσα από τα κείμενα καθορίζονται τα μνημεία, 

των οποίων τα μέλη της οικογένειας είναι κτήτορες, οι αφιερώσεις κινητής 

και ακίνητης περιουσίας για τα ίδια κτίσματα και οι λόγοι, οι οποίοι κάθε 

φορά υπαγορεύουν αυτές τις δραστηριότητες. 

Μαρτυρούνται περιπτώσεις όπου εκκλησίες κατά τη διάρκεια ενός και 

πλέον αιώνα μεταβιβάζονται από γενιά σε γενιά και σκιαγραφούνται τα 

πλέγματα των κοινωνικών σχέσεων τόσο στην Πάτμο, όσο και στη 

Σαντορίνη, όπου μέσα από τη σύναψη προικοσυμφώνων εκκλησίες 

περνούν στην κατοχή μελών της οικογένειας Μαθά. 



73. 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ ΤΟΥΡΤΑ 

ΡΟΥΜΑΝΟΙ ΗΙΈΜΟΝΕΣ ΔΩΡΗΤΕΣ ΣΕ ΕΙΚΟΝΑ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΒΛΑΤΑΔΩΝ 

Παρουσιάζεται εικόνα της Μονής Βλατάδων στην οποία αναγράφονται 

σε στήλες τα ονδματα ζώντων και κεκοιμημένων,προφανώς δωρητών.Στη ν 

αρχή της στήλης με τα ονόματα των ζώντων μνημονεύονται ο βοεβόδας της 

Μολδαβίας Αλέξανδρος Λαπουσνεάνου,η σύζυγδς του Ρωξάνη και οι γ ιοί 

τους Μπδγδανός και Πέτρος.Η στήλη με τα ονδματα των τεθνεώτων αρχίζει 

με το δνομα του βοεβδδα της Βλαχίας Μίρτσεα του Ποιμένα. 

Η εικδνα πρέπει να χρονολογηθεί μετά το 1559»έτος θανάτου του Μίρ­

τσεα του Ποιμένα και πριν το 1568,έτος θανάτου του Αλεξάνδρου Ααπουσ-

νεάνου. 

Διερευνάται η χορηγική δραστηριότητα των Ρουμάνων ηγεμόνων σε ιερά 

καθιδρύματα της θεσσαλονίκης . 



79. 

ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΦΩΣΚΟΛΟΥ 

Η Επιγραφή τηε ΟμορφηΒ Εκκλησιάε στην Αίγινα: Μία προσπάθεια ιστορικήε 

ερμηνείαε. 

Στην εξωτερική δυτική πλευρά του ναού των Αγίων Θεοδώρων στην Αίγινα, γνωστού 

us Ομορφη Εκκλησιά, σώζεται εγχάρακτη επιγραφή που μνημονεύει την ανακαίνιση 

του στα 1289. 

Η επιγραφή έχει us εξήε: 

+ Ανακαινυσθοι ο πανσεπτο^) vaôJs / του άγιου μεγαλομαρτιροε / θεωδορου 

βασηλεβον / TO(S) κυρυ(ου) του Α<ν>τρωνικ(ου) εν Κ(υρί)ω / θ(ε)ω Χρ(ιστω) π<ιστοΰ> 

βασιλ(εωε) + Αθανα(συ)ου πα / [τριαρχου] 

,ςψ^Ζ (6797) (ÎV)VÔ(IKTIUVOS) Β. 

(S. Kalopissi-Verti. Dedicatory Inscriptions and Donor Portraits in the Thirteenth-Century Churches of Greece. 

Veröffentlichungen der Kommission fiir die Tabula Imperii Byzantini. Bd.5. Wien 1992, A32., σελ. 85-86, όπου 

και η παλαιότερη βιβλιογραφία για την επιγραφή) 

Το ιδιαίτερο ενδιαφέρον τηε επιγραφήε βρίσκεται στο γεγονόε, ότι στο απομονωμένο 

και κάτω από λατινική κυριαρχία νησί ο δωρηπμ αναφέρεται στον βυζαντινό 

αυτοκράτορα, Ανδρόνικο Β'Παλαιολόγο, και στον Πατριάρχη Κων/πόλεωε, Αθανάσιο Α'. 

Η μνεία του βυζαντινού αυτοκράτορα σε επιγραφέε φραγκοκρατούμενων περιοχών έχει 

ερμηνευτεί σαν ένα είδοε αντίδρασηε απέναντι στον ξένο κυρίαρχο. Παράλληλα η 

μελέτη παρόμοιων επιγραφών έχει αποδείξει, πωε αυτού του είδουε οι αναφορ« 

"ευνοούνται" από κάποια ιστορικά γεγονότα. Οι ιστορικέ^ συνθήκεΒ που δικαιολογούν 

την αναφορά του βυζαντινού αυτοκράτορα στην Αίγινα, πρέπει να αναζητηθούν στην 

πολιτική ιστορία του Δουκάτου των Αθηνών, στο οποίο ανήκει αυτή την εποχή το 

νησί. 

Από την άλλη μεριά η μνεία του Αθανασίου Α'αποτελεί το μοναδικό παράδειγμα 

αναφορά3 ενόε πατριάρχη σε κτητορική επιγραφή κατά τον 13ο αι. στον ελλαδικό 

χώρο. Αν συγχρόνου λάβει υπόψη κανείε την έντονη προσωπικότητα και την 

πολυτάραχη σταδιοδρομία του συγκεκριμένου πατριάρχη η μνημόνευση του στην 

Αίγινα αποκτά ιδιαίτερο ενδιαφέρον. Οι λόγοι, για τουε οποίουε ο δωρηττ^ τψ 

Ομορφηε Εκκλησιάε θέλησε να τιμήσει με αυτήν την αναφορά τον Αθανάσιο, 

σχετίζονται με την δραστηριότητα του πριν την αναρρίχηση του στον πατριαρχικό 

θρόνο. 



30. 

Ε.ΧΑΛΚΙΑ 

ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΚΑΙ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΙΜΒΡΟ 

Ή "Ιμβρος, νησί του Βορειοανατολικού Αίγαίου, άνη'κει στο σύμ­

πλεγμα τών θρακικών Σποράδων. Ή γεωγραφική της δέση στη'ν εϊσοδο του 

'Ελλήσποντου και παράλληλα στη' θαλάσσια οδό* που' δδηγει άπό τη' νότια 

Ελλάδα προς τον Εύξεινο Πόντο ύπηρξε καθοριστική γιά ττίν τύχη της 

άπό την αρχαιότητα £ως τ ις μέρες μας. 

Κληρουχία τών 'Αθηναίων άπό τ ι ς αρχές του 5ου π. Χ. αίώνα, διατή­

ρησε τ ις σχέσεις της μέ ττί μητρόπολη και κατά τη'ν πρώ'ίμη Ρωμαιοκρατία, 

γιά νά υπαχθεί αργότερα στην επαρχία 'Ελλάδος ή' 'Αχαΐας, μέ πρωτεύου­

σα τη'ν Κόρινθο. Στη' μεσοβυζαντινη' έποχη' ή "Ιμβρος αποτελούσε τμήμα του 

θέματος Αίγαίου Πελάγους καί μία άπό τ ί ς βάσεις του βυζαντινού" στόλου. 

Ή μνεία του νησιού στις βυζαντινές πηγές ε ίναι σπάνια, τό ϊδ ιο 

καί στη' σύγχρονη βιβλιογραφία. Καί ένώ γιά τ ί ς προχριστιανικές αρχαι­

ότητες υπάρχουν έστω καί περιορισμένες δημοσιεύσεις κυρ.ίωςξένων αρχαι­

ολόγων που* επισκέφθηκαν τη'ν "Ιμβρο στά τέλη του 19ου ή* στις αρχές του 

20ου α{ώνα, γιά τά χριστιανικά μνημεία του νησιού" δέν αναφέρεται σχεδόν 

τίποτα. Καί δμως αυτά, ε'ίτε ερείπια κτισμάτων ε ίτε διάσπαρτα αρχιτεκτο­

νικά μέλη, δέν είναι καθόλου ευκαταφρόνητα, .παρά τη'ν έλλειψη συστηματι­

κής έρευνας. 

Τά δείγματα πού παρουσιάζονται έδω-,έχουν εντοπισθεί αφενός κατά 

τ ί ς σύντομες καλοκαιρινές μου επισκέψεις καί αφετέρου μου έχουν ευγενώς 

παραχωρηθεί άπό τό άρχεΐο της Ε τ α ι ρ ί α ς Μελέτης "Ιμβρου καί Τενέδου. 

Τά αρχαιολογικά αυτά δεδομένα, παρότι ενδεικτικά καί 8χι εξαντλητικά, 

σέ συνδυασμό μέ τ ίς επίσης σποραδικές πληροφορίες των πηγών, μαρτυρούν 

δτι τό νησί δέν έπαψε ποτέ νά κατοικείται καί 'ότι ol οί·κισμοί τόσο της 

παλαιοχριστιανικής οσο καί της βυζαντινής έποχης συμπίπτουν σέ αρκετές 

περιπτώσεις μέ τ ίς θέσεις τών αρχαίων. 



3 1 . 

Μανόλης ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ 

Η ΧΟΡΗΓΙΑ ΣΤΙΣ ΑΤΟ ΠΡΟΤΕΣ ΕΚΑΤΟΝΤΑΕΠΕΣ ΜΕΤΑ ΤΗΝ ΑΛΩΣΗ ( 145Q-1650Ï 

Η έρευνα περιορίζεται στα μνημεία στις τουρκοκρατούμενες περιοχές 
του ελλαδικού χώρου, γιατί στις ενετοκρατούμενες όλη η καλλιτεχνική 
παραγωγή υπόκειται σε διαφορετικούς όρους και θεσμικά πλαίσια. 

0 στόχος της έρευνας απλώνεται σε πολλά επίπεδα: τόσο ως προς 
την κοινωνική και ιεραρχική διαστρωμάτωση και ιδιότητα των χορηγών, 
όσο και ως προς την εξάρτηση των κύριων χαρακτηριστικών των 
παραγόμενων έργων από την διάρθρωση αυτή. Τέλος, ως προς τον 
καθορισμό του βαθμού της συμβολής του χορηγού στο ρυθμό και την 
κατεύθυνση της εξέλιξης της σχετικής τέχνης. 

Γίνεται διάκριση των χορηγών σε δύο κατηγορίες: κληρικών και 
κοσμικών, που ιεραρχούνται η πρώτη από τον πατριάρχη έως τον ταπεινό 
μοναχό και τη συλλογική μοναστική κοινότητα και η δεύτερη από τους 
"τιμιώτατους άρχοντες" έως τον επώνυμο αστό ή χωρικό και από τα 
συλλογικά όργανα, επαγγελματικά σωματεία -"ρουφέτια"- και από την 
αγροτική ή αστική κοινότητα. 

Η αριθμητική υπεροχή των κληρικών - χορηγών μπορεί να 
ερμηνευθεί ως μαρτυρία για τον προνομιούχο χαρακτήρα της μερίδας αυτής 
του κοινού, που ξεκινούσε από την θεσμική εύνοια με την οποία περιέβαλε 
η οθωμανική εξουσία το πατριαρχείο της Κωνσταντινούπολης και τα 
εξαρτώμενα από αυτό ιδρύματα. 

Εξάλλου, ελέγχεται ότι η ακμή της χορηγίας των κοσμικών σε 
εκκλησιαστικά έργα μαρτυρεί τη λειτουργία της ορθόδοξης εκκλησίας ως 
του ισχυρότερου συνεκτικού δεσμού όλων των τάξεων και κατηγοριών των, 
ελληνικού χαρακτήρα -και όχι μόνο-, πληθυσμών της ευρύτατης 
περιοχής, που περιελάμβανε. συχνά και την "καθ* ημάς Ανατολή". 
Χωριστή κατηγορία αποτελούν οι χορηγοί - αλλοδαποί άρχοντες από τις 
παραδουνάβιες περιοχές, αλλά και απόδημοι πατριώτες. 



82, 

Στο δεύτερο μέρος εξετάζονται οι περιπτώσεις που με έμφαση 
μαρτυρούν την εξάρτηση του είδους της εικονογραφίας και της 
καλλιτεχνικής ποιότητας από την ιδιότητα του χορηγού και προσδιορίζεται 
ο βαθμός της επέμβασης του χορηγού και πέραν της επιλογής του 
καλλιτέχνη (ζωγραφική) ή του εντολοδόχου. Πραγματικά, ποίκιλλες 
άλλες εξαρτήσεις αναφέρονται στην έκταση του χορηγουμένου ποσού, στη 
βούληση του χορηγού ν' ακολουθηθεί ορισμένο υπόδειγμα, ακόμη στον 
χαρακτήρα του εικονογραφικού προγράμματος, στην προτίμηση προς 
ορισμένα εικονογραφικά θέματα και άλλα, κατά περίπτωση, στοιχεία. 

Ολα αυτά επιτρέπουν να θεωρηθεί ότι ο θεσμός της χορηγίας 
αποτελούσε βασικό συντελεστή στην κατεύθυνση και στο ρυθμό της 
εξέλιξης στην καλλιτεχνική παραγωγή της εποχής. 



ΑΘΗΝΑ ΧΡΙΣΤΟΦΙΔΟΥ 

ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΑΝΗ. ΟΙΚΟΝΟΜΙΑ ΚΑΙ ΕΜΠΟΡΙΟ. ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΑΠΟ ΕΝΑ 

ΑΚΙΔΟΓΡΑΦΗΜΑ ΣΕ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΜΕΣΣΗΝΙΑΚΗΣ ΚΑΣΤΑΝΙΑΣ 

Η εκκλησία της Παναγίας στην Καστανιά της Μεσσηνιακής Μάνης είναι μια 

εξαιρετικά μικρών διαστάσεων καμαροσκέπαστη βασιλική με δίριχτη στέγη 

καλυμμένη με σχιστόπλακες. Οι τοίχοι της είναι κτισμένοι με 

αργολιθοδομή. Η ττόρτα, στη δυτική όψη, έχει οριζόντιο ξύλινο ανώφλι. 

Η φτωχική εξωτερική της εμφάνιση έρχεται σε αντίθεση με τον πλούσια 

τοιχογραφημένο εσωτερικό χώρο. Ο καθηγητής Νικόλαος Δρανδάκης στα ΠΑΕ 

του 1976 χρονολογεί τις τοιχογραφίες πριν από τα μέσα του 16ου αιώνα. 

Στο δυτικό τοίχο, πάνω από την πόρτα, υπήρχε τετράστιχη 

κεφαλαιογράμματη κτητορική επιγραφή, σήμερα κατεστραμμένη. Διατηρείται 

μόνο το νότιο άκρο της, όπου διακρίνεται στην πρώτη σειρά η λέξη 

"ΑΝΑΚΑΙΝΗΣΤΗ", στη δεύτερη "ΤΗΣ ΟΙΠΕΡ(αγίας) και στην τρίτη "ριου 

AMACI". 

Στην παρούσα ανακοίνωση θα ασχοληθούμε με μεταγενέστερο ακιδογράφημα 

του βορινού τοίχου, το οποίο βρίσκεται πάνω από το κεφάλι του αλόγου 

του Αγίου Γεωργίου. Αναπτύσσεται σε 10 γραμμές και υπογράφεται από τον 

Ιερομόναχο Γρηγόριο Ταβουλαράκη, ο οποίος αποτύπωσε σ' αυτό 

πληροφορίες για τα έτη 1771, 1772 και 1773. Το αιχμηρό εργαλείο 

γραφής και το σκληρό επίχρισμα καθιστούν δύσκολη τη δουλειά του. Ετσι 

τα γράμματα είναι γωνιώδη, παραμορφωμένα και δυσκολεύουν την ανάγνωση. 

Προσέχει να περιορισθεί στο φόντο της τοιχογραφίας και να μη 

καταστρέψει τις μορφές. Θεωρεί ότι στο φόντο μπορεί να σημειώσει 

κάποια γεγονότα σημαντικά για την μικρή κοινωνία του χωριού του. 

Αρχίζοντας από το 1773, διαβάζουμε ότι "επεπέθανε" στις 17 Ιουλίου 

κάποιος Παναγιώτης και στις 15 Σεπτεμβρίου έφυγε η γυναίκα του. 

Το 1772 η πληροφορία αφορά μια έκλειψη σελήνης: συνέβη στις 10 

Οκτωβρίου, ημέρα Κυριακή, και διήρκεσε 3 ώρες. Χαράγματα αναφερόμενα 

σε ασυνήθιστα φυσικά φαινόμενα βρίσκουμε και σε άλλες εκκλησίες. 

Οι πληροφορίες του 1771, όμως, είναι ιδιαίτερα πρωτότυπες για χώρο 

λατρείας. Το περιεχόμενο τους είναι οικονομικό και αφορούν σε τιμές 

και μονάδες μέτρησης βασικών για τη διατροφή και την ένδυση αγαθών, 5 

χρόνια πριν από την αναγόρευση της Μάνης σε ημιαυτόνομη Ηγεμονία: 

..το γέννημα στοίχιζε ένα παρά οι τρεις ογγιές 

..η τιμή μιας μπότζας λαδιού ήταν 60 παράδες 

..για μια λίτρα μπαμπάκι έπρεπε να δώσουν 20 παράδες 

..με 30 παράδες αγόραζαν μια μπότζα κρασί 

..ενώ για μια οκά αλάτι χρειάζονταν 5 παράδες 

Για να σχολιάσουμε και να αξιολογήσουμε τις πληροφορίες αυτές, σκόπιμο 

είναι να ανατρέξουμε σε περιηγητικά κείμενα και άλλες γραπτές πηγές, 

που παρέχουν στοιχεία για την παραγωγή, το εμπόριο και την οικονομία 



54. 

της περιοχής στα τέλη του 18ου και στις αρχές του 19ου αιώνα. Μας 

χρειάζονται, επίσης, γι
1
 αυτό το σκοπό κάποια αριθμητικά μεγέθη: 

1 γρόσι = 40 παράδες, 1 πουγγί • 500 γρόσια 

1 μπότζα = 2 οκάδες, 1 βαρέλι = 48 οκάδες 

1 λίτρα • 16 ουγγιές • 144 δράμια 

1 οκά = 45 ουγγιές 

Από ένα αγαθό εν ανεπαρκεία, στην ορεινή Μάνη, το "γέννημα", ξεκινάει 

ο Ιερομόναχος Γρηγόριος, και είναι αξιοσημείωτο ότι το μετράει με την 

ουγγιά! Υπόμνημα του 1817, προερχόμενο από τα Ολλανδικά Αρχεία, μας 

πληροφορεί ότι η μικρή παραγωγή της Μάνης σε σιτηρά μπορούσε να θρέψει 

τους κατοίκους της χώρας μόλις για ένα μήνα. Προμήθεια σταριού και 

καλαμποκιού γινόταν κάθε Κυριακή από τις αγορές του Μεσσήνης και της 

Καλαμάτας. 

Αντίθετα το λάδι ήταν άφθονο και καλής ποιότητας. Η ετήσια παραγωγή 

των τεσσάρων καπετάνιων της Δυτικής Μάνης έφθανε στα 8.000 - 10.000 

βαρέλια, ενώ γινόταν εξαγωγή 5.000 βαρελιών (κατά τον Saint-Sauveur), 

από το Γύθειο και τις Κιτριές προς τα λιμάνια της Ευρώπης. Το 

μονοπώλιο του λαδιού ανήκε στον Μπέη, ο οποίος τον καιρό της 

συγκομιδής της ελιάς και της παραγωγής λαδιού μετακόμιζε στις Κιτριές. 

Το αγόραζε από τους παραγωγούς σε τιμή που αυτός καθόριζε (25-30 

γρόσια/βαρέλι, σύμφωνα με το Υπόμνημα του 1817) και το μεταπουλούσε 

στους ξένους σε ψηλότερη τιμή (40-50 γρόσια/βαρέλι). Σε χρονιά καλής 

σοδειάς κέρδιζε απ' αυτό το μονοπώλιο παραπάνω από 100 πουγγιά (50.000 

γρόσια). Η τιμή του 1771, που μας δίνει το ακιδογράφημα (60 παράδες/ 

μπότζα, δηλαδή 30 παράδες/οκά), βρίσκεται ανάμεσα στην τιμή αγοράς από 

τον Μπέη (21-25 παράδες/οκά) και στην τιμή μεταπώλησης στο εξωτερικό 

(33-42 παράδες/οκά). 

"Βαμβάκι περισσό" παρήγε, κατά τον Νικήτα Νηφάκη, η Ανατολική Μάνη, 

ενώ ο Leake μας πληροφορεί ότι η ετήσια παραγωγή έφθανε τις 180.000 

οκάδες, για την επεξεργασία του οποίου, όπως και γι' αυτήν του 

μεταξιού, είχε αναπτυχθεί σημαντική οικοτεχνία. Τα προϊόντα αυτής της 

οικιακής βιοτεχνίας τα πουλούσαν στις αγορές της Καλαμάτας και της 

Μεσσήνης. 

Περιορισμένη καλλιέργεια αμπελιού αναφέρουν οι περιηγητές στην 

καπετανία της Ζαρνάτας και στην Ανατολική Μάνη, αλλά σύμφωνα με το 

Υπόμνημα του 1817 οι Μανιάτες αγόραζαν κρασί από την Καλαμάτα και τη 

Μεσσήνη. 

Τέλος, για το αλάτι, έχουμε μόνο μια πληροφορία από την Επιστημονική 

Αποστολή του Μωριά, ότι οι γυναίκες το μάζευαν από τη βραχώδη ακτή του 

Πόρτο-Κάγιο, τον Ιούλιο και τον Αύγουστο, για να το χρησιμοποιήσουν 

στο πάστωμα των ορτυκιών, των οποίων επίσης γινόταν εξαγωγή στην 

Ανατολή μέχρι την Κωνσταντινούπολη. Μέχρι σήμερα οι γυναίκες των 

παραλιακών χωριών της Μάνης μαζεύουν το θαλασσινό αλάτι από τις 

λακούβες των βράχων. Στην ορεινή Καστανιά, όμως, ήταν υποχρεωμένοι να 

το αγοράζουν. 



ΑΓΓΕΛΙΚΗ ΣΤΡΑΤΗ 

ΟΙ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ ΤΟΥ ΓΕΝΕΘΛΙΟΥ ΤΟΥ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ ΣΤΗΝ Ι.Μ.ΤΙΜΙΟΥ 

ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ ΣΕΡΡΩΝ 

Το παρεκκλήσιο του Γενεθλίου του Ay.Ιωάννη του Προδρόμου, 
γνωστό και ως Προδρομούδι,βρίσκεται πίσω από την κόγχη του 
Ιερού Βήματος του Καθολικού της Ι.Μονής Τιμίου Προδρόμου Σερ­
ρών .θεωρείται σύμφωνα με την παράδοση και τα γραπτά κείμενα 
ως ο παλαιότερος ναός που ιδρύθηκε από τον κτήτορα ΙωαννΙκιο. 

Οπως αναφέρει σχετικά στο Προσκυνητάριό του ο Χριστόφορος 
Δημητριάδης:..."εν ετει μεν ζμγ' κτ.Κ' η 1535 μ.χ. εζωγραφήθη 
'εκ νέου τό πανάρχαιον παρεκκλήσιον του Τιμίου Προδρόμου κατά 
την ανω της θύρας αυτού έπιγραφήν δαπάνη τοΰ εντιμότατου άρ­
χοντος Θωμά Κάλκου...". 

Το μονόχωρο παρεκκλήσιο διασώζει τμήμα του τοιχογραφικού 
του διακόσμου στο Ιερό Βήμα,στο νότιο τοίχο και ελάχιστα λεί­
ψανα στο δυτικό τοίχο.Το τεταρτοσφαίριο της κόγχης του Ιερού 
Βήματος καταλαμβάνει η Θεοτόκος στον τύπο της Βλαχερνίτισσας 
και τον ημικύλινδρο ο Μελισμός.Πάνω εικονίζονται ο Ευαγγελισ­
μός, η Μεταμόρφωση και ο Ασπασμός.Στην Πρόθεση και στο Διακο­
νικό παριστάνονται οι Αγ.Στέφανος,Αγ.Ιγνάτιος και Ελευθέριος 
αντίστοιχα.Την τοιχογράφηση συμπληρώνουν οι Αγ.Σπυρίδων και 
Βλάσιος στην κάτω ζώνη του νότιου τοίχου. 

Το υπόλοιπο τμήμα του νότιου τοίχου διατρέχουν στην κάτω ζώνη 
οι Αγ.Ιωάννης ο Πρόδρομος,ο Απ.Πέτρος,ο Προφήτης Ζαχαρίας και 
ο Αγ.Αντώνιος.Στη πάνω ζώνη εικονίζονται σε μεταλλεία οι Αγ. 
Τρεις Παίδες με τους Αγ.Τρύφωνα,Κοσμά και Παντελεήμονα.Η Υπα­
παντή, η Βάπτιση και η Εγερση του Λαζάρου ,καθώς και λείψανα 
της Κοίμησης της Θεοτόκου ολοκληρώνουν τον διάκοσμο. 

Εργασίες συντήρησης που έγιναν από τη 12η Εφορεία Βυζαντι­
νών Αρχαιοτήτων οδήγησαν στη διατύπωση συμπερασμάτων που αφο­
ρούν τη χρονολόγηση και την τεχνοτροπική ένταξη των τοιχογρα­
φιών . 



Οι τοιχογραφίες της κάτω και πάνω ζώνης,τόσο του Ιερού Βήμα-
τος όσο του νότιου τοίχου του παρεκκλησίου χρονολογούνται στο 
δεύτερο μισό του 14ου αιώνα και περισσότερο πιθανό στη δεκαε­
τία 1360-1370.Στη φάση αυτή ανήκουν και τα κάτω μέρη της Υπα­
παντής, Βάπτ ίσης και Εγερσης του Λαζάρου,ενώ τα ανώτατα μέρη 
των σκηνών ξαναζωγραφήθηκαν,άγνωστο πότε,μετά την αντικατά­
σταση της παλαιάς κατεστραμμένης στέγης.Στη τοιχογράφηση του 
1535 εντάσσεται πιθανότατα η Θεοτόκος ΒλαχερνΙτισσα,ο Αγιος 
Στέφανος ο Πρωτομάρτυρας και ορισμένα μέρη του Ευαγγελισμού, 
της Μεταμόρφωσης και του Ασπασμού. 
Τόσο η διάταξη των τοιχογραφιών, όσο και η εικονογραφία των 
σκηνών ακολουθεί τους καθιερωμένους τύπους της ζωγραφικής 
της Μακεδονίας του πρώτου μισού του 14ου αι.Τεχνοτροπικές 
σχέσεις εντοπίζονται με τις τοιχογραφίες της Ενάτης του Καθο­
λικού και του παρεκκλησίου του Αγ.Νικολάου της Ιδιας Μονής 
που εντάσσονται στο δεύτερο μισό του 14ου αι.Επίσης μπορεί να 
παρατηρηθούν παράλληλες σχέσεις με τις τοιχογραφίες τόσο του 
παρεκκλησίου των Αρχαγγέλων της Μονής ΧελανδαρΙου Αγ.Ορους 
όσο και μνημείων της ΑχρΙδας και της Psaca(oTo χώρο της πρώην 
ΓιουγκοσλαυΙας),χρονολογημένα στο τρίτο τέταρτο περίπου του 
14ου αιώνα. 

Μετά τα παραπάνω στο χώρο των τοιχογραφημένων συνόλων του 
δεύτερου μισού του 14ου αι.,στη Μακεδονία και γενικά στα Βαλ­
κάνια, προστ ΙΟεται ένα νέο,με διαφορετική χρονολόγηση,αυτή τη 
φορά,σύνολο.-









Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

