
  

  Ετήσιο Συμπόσιο Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 21 (2001)

   Εικοστό Πρώτο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης. Ευρετήριο ετών 1991-2000

   

 

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 12:23:10



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 12:23:10



ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΠΡΩΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

ΚΑΘΩΣ ΚΑΙ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ ΕΤΩΝ 1991-2000 

'Αθήνα, 4, 5 καί 6 Μαΐου 2001 

'Αμφιθέατρο τον 'Υπουργείου Πολιτισμού 

Όδός Μπονμπονϊίνας 20, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2001 





ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΠΡΩΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

ΚΑΘΩΣ ΚΑΙ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ ΕΤΩΝ 1991-2000 

Αθήνα, 4, 5 καί 6 Μαΐου 2001 

'Αμφιθέατρο τον 'Υπουργείου Πολιτισμού 

'Οδός Μπουμπούλίνας 20, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2001 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΠΡΩΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 4, 5 και 6 Μαΐου 2001 

Αμφιθέατρο του Υπουργείου Πολιτισμού, οδός Μπουμπουλίνας 20, Αθήνα. 

Π Ρ Ο Γ Ρ Α Μ Μ Α 

Το καθιερωμένο εαρινό συμπόσιο για τη Βυζαντινή και τη Μεταβυζαντινή 

Αρχαιολογία και Τέχνη συγκαλείται για εικοστή πρώτη φορά από την Χριστιανική 

Αρχαιολογική Εταιρεία κατά το τριήμερο 4-6 Μαΐου 2001. Η πρωινή συνεδρίαση της 

πρώτης ημέρας αρχίζει στις 10.00, της δεύτερης στις 09.30 και της τρίτης στις 10.30. 

Οι απογευματινές συνεδριάσεις της πρώτης και δεύτερης ημέρας αρχίζουν στις 17.00 

και της τρίτης στις 17.30. Το ειδικό επιστημονικό θέμα, του εφετινού συμποσίου, που 

είχε ανακοινωθεί κατά την Γενική Συνέλευση του 2000, είναι: «Εικονογραφικοί 

κύκλοι αγίων στη βυζαντινή και μεταβυζαντινή τέχνη». Σε αυτό έχουν αφιερωθεί 

τρεις εισηγήσεις (διάρκειας μισής ώρας) 

Η πρωινή συνεδρίαση της Παρασκευής είναι αφιερωμένη σε γενικά θέματα 

αρχαιολογίας και τέχνης και η απογευματινή σε θέματα βυζαντινής και 

μεταβυζαντινής αρχιτεκτονικής. Η πρωινή συνεδρίαση του Σαββάτου καθώς και το 

πρώτο μέρος της απογευματινής, καλύπτουν το ειδικό θέμα, ενώ το δεύτερο μέρος 

και οι δύο συνεδριάσεις της Κυριακής είναι αφιερωμένες στη βυζαντινή και 

μεταβυζαντινή ζωγραφική και σε ειδικά εικονογραφικά θέματα. 

Επειδή ο αριθμός των εισηγήσεων και ανακοινώσεων είναι μεγάλος (57), 

παρακαλούνται τόσον οι ομιλητές όσον και οι προεδρεύοντες των συνεδριάσεων να 

τηρούν με σχολαστική ακρίβεια τον χρόνο παρουσίασης που προβλέπεται από το 

παρόν πρόγραμμα. 

Η Χριστιανική Αρχαιολογική Εταιρεία ευχαριστεί το Υπουργείο Πολιτισμού το 

οποίο, όπως και κατά τα προηγούμενα έτη ενίσχυσε οικονομικώς το εαρινό 

Συμπόσιο του 2001. Το ευχαριστεί επίσης για την φιλοξενία του στο αμφιθέατρο 

του Υπουργείου.-





ΕΙΚΟΣΤΟ ΠΡΩΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΤΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 4,5 και 6 Μαΐου 2001 

Αμφιθέατρο του Υπουργείου Πολιτισμού, οδός Μπουμπουλίνας 20, Αθήνα 

Παρασκευή, 4 Μαΐου 2001 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Χ Μπούρας & Ρ. Ετζέογλου. 
10.00 Έναρξη του Συμποσίου. Χαιρετισμοί. Ανακοινώσεις του Προέδρου. 
10.15 Ευγενία Χαλκιά: Τα νέα ευρήματα στη βασιλική Δ της Νικόπολης, τεκμήρια 

του κοιμητηριακού χαρακτήρα του μνημείου. 

10.30 Νικόλαος Ρουμελιώτης:Η χρηστική κεραμική της παλαιοχριστιανικής 

Αλασάρνας στην Κω και η θέση της στην παραγωγή του Αιγαιακού χώρου. 

10.45 Ανδρέας Φούλιας: Ο Άγιος Ηρακλείδιος Κύπρου και τα προβλήματα λατρείας 

του. 

11.00 Κατερίνα Σολομωνίδου-Παπαζαχαρία:0 ναός των Αγίων Βαρνάβα και 

Ιλαρίωνος Περιστερώνας Μόρφου. Αγιολογικά και αρχαιολογικά ζητήματα. 

11.15 Brigitte Pitarakis: Χάλκινοι επιστήθιοι σταυροί-λειψανοθήκες με μορφές 

δεομένων αγίων (11°Μ2°ς αι.): Εικονογραφικές ιδιαιτερότητες και κοινωνικό 

περιβάλλον. 

11.30 Αντώνης Τσάκαλος: Από το αρχείο Γεωργίου Σωτηρίου: Στοιχεία για το 

ανασκαφικό έργο και τις ερευνητικές αποστολές του. 
11.45 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 
12.15 Ευάγγελος Παπαθανασίου: Ένα βυζαντινό ασκηταριό στην ορανή περιοχή 

Πετρούσης (Πλεύνας) Ν. Δράμας. 

12.30 Καλυψώ Μιλάνου: Η εικόνα της Παναγίας Βρεφοκρατούσας (αρ. 32650) του 

Μουσείου Μπενάκη. Τεχνική εξέταση. 

12.45 Βαρβάρα Παπαδοπούλου: Βυζαντινά γύψινα ανάγλυφα από την Ήπειρο. 

13.00 Μαρία Μιχαηλίδου-Σοφία Ντιντιούμη-Πασχάλης Ανδρούδης: 

Αρχαιολογικές έρευνες στο Παλαιό Πυλί της Κω. 

13.15 Γεώργιος Μαστορόπουλος: Μνημεία περιοχής Αντιμάχειας Κω. 

13.30 Συζήτηση 

14.00 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης. 

Απονευιιατινη Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Π. Βοκοτόπουλος & Σ. Καλοπίση. 
17.00 Πέτρος Κουφόπουλος & Μαρίνα Μυριανθέως-Κουφοπούλου: Πρώιμες 

οχυρές μοναστικές οικίσεις στην περιοχή της Μονής Σινά. 

17.15 Ιωάννης Δ. Βαραλής: Τα «ελλαδικά παστοφόρια» των παλαιοχριστιανικών 

ναών της Ελλάδας. Προβλήματα ερμηνείας και ανασκαφικά δεδομένα. 

17.30 Φραγκίσκο Κεφαλλωνίτου: Νεώτερα στοιχεία για την οχύρωση της 

Νικόπολης την παλαιοχριστιανική περίοδο. 

17.45 Σωτήρης Βογιατζής: Νεώτερα στοιχεία για την Παναγία Σκριπούς. 

18.00 Παντελής Γ. Φούντας: Η δεύτερη οικοδομική φάση της εκκλησίας του 

Πρωτάτου. 

18.15 Νικολία Ιωαννίδου: Ο ναός της Κοιμήσεως της Θεοτόκου στην Αγία Μαρίνα 

Μελιτίνης στην Έξω Μάνη. 

18.30 Σταύρος Μαμαλούκος: Ζητήματα σχεδιασμού στη βυζαντινή αρχιτεκτονική. 

18.45 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 
19.15 Κλήμης Ασλανίδης & Χριστίνα Πινάτση: Ο ναός της Παναγίας στο 

Πισκοπιό της Σύρου. 

19.30 Γεώργιος Δημητροκάλλης: Νέοι δίκογχοι ναοί στην Τήνο. 

19.45 Ιορδάνης Ε. Δημακόπουλος: Το παλάτι των Παλαιολόγων (κτήριο Ε) στον 

Μυσιρά, ο κτήτωρ του, Μανουήλ Β' Παλαιολόγος, και το βενετικό του πρότυπο 

20.00 Χαράλαμπος Μπούρας: Η αρχιτεκτονική του καθολικού της μονής Αγίου 

Δημητρίου, παρά το Στόμιον (Τσάγεζι). 



6 

20.15 Αθηνά Χριστοφίδου: Παρατηρήσεις στο νεώτερο καθολικό της Ιεράς Μονής 

Αγίων Θεοδώρων στο Πραστείο της Έξω Μάνης. 

20.30 Αφροδίτη Πασαλή: Το Καθολικό της Μονής Αγίου Γεωργίου στην Νεράιδα 

Φθιώτιδας. 

20.45 Συζήτηση 

21.15 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης. 

Σάββατο, 5 Μαΐου 2001 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Γ. Γαλάβαρης & Μ. Παναγιωτίδου 
09.30 Χριστίνα Γ. Αγγελίδη: Μηνολόγια και Συναξάρια: Η αγιολογική κωδικοποίηση 

της μεσοβυζανπνής εποχής. 

10.00 Ελένη Δεληγιάννη-Δωρή: Ο εικονογραφικός κύκλος του Μηνολογίου. 

10.30 Μαρία Βασιλάκη: Ευωνογραφικοί κύκλοι αγίων στη βυζαντινή και 

μεταβυζαντινή τέχνη: Επισημάνσεις και διαπιστώσεις. 

11.00 Μιχάλης Γ. Ανδριανάκης: Εικονογραφικά του Αγίου Ιωάννου του Ξένου. 

11.15 Χριστόδουλος Α. Χατζηχριστοδούλου: Ο εικονογραφικός κύκλος του Αγίου 

Ιωάννη του Λαμπαδιστή στην βυζαντινή και μεταβυζαντινή τέχνη. 

1130 Θεόδωρος Αρχοντόπουλος: Ο ιστορημένος βίος του Αγίου Προκοπίου στην 

ιπποτοκρατούμενη Σύμη. 

11.45 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 
12.15 Χρυσαυγή Κούτσικου: Εικονογραφικοί κύκλοι αγίων στις μεταβυζαντινές 

εικόνες (15ος-17°': au): Πρώτες επισημάνσεις. 

1230 Τριανταφυλλιά Κανάρη: Κύκλοι βίων αγίων στο νάρθηκα και το παρεκκλήσι 

της μονής Γαλατάκη (εργαστήριο αδελφών Κονταρή, 1586). 

12.45 Νανώ Χατζηδάκη: Βιογραφικές σκηνές σε ακόνα του Αγίου Νικολάου του 

Γεωργίου Κλόνιζα. 

13.00 Στέλλα Frigerio-Ζένιου: Ο κύκλος του Αγίου Ιωάννη Προδρόμου στην 

ομώνυμη εκκλησία στον Ασκά (Κύπρος). 

13.15 Μαρία Νάνου: Εικονογραφικός κύκλος του βίου του Αγίου Αθανασίου, 

επισκόπου Αλεξανδρείας. 

1330 Συζήτηση 

14.00 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης. 
Απσγευιιατινη Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ι. Κακούρηςά Ν. Χατζηδάκη 
17.00 Σταυρούλα Σδρόλια: Τοιχογραφημένοι κύκλοι του Αγίου Θεολόγου και της 

Αγίας Παρασκευής στα Βραγγιανά Ευρυτανίας. 

17.15 Κώστας Γερασίμου: Ο εικονογραφικός κύκλος της Αγίας Μαρίνας όπως 

παρουσιάζεται σε μεταβυζαντινή εικόνα από το χωριό Καλοπαναγιώτης της 

Κύπρου. 

1730 Κατερίνα Δελλαπόρτα: Σκηνές από τον ακονογραφικό κύκλο του Αγίου 

Διονυσίου Ζακύνθου. 

17.45 Γεώργιος Τσιγάρας: Ο εικονογραφικός κύκλος των νεομαρτύρων στη λιτή 

του καθολικού της μονής Ξηροποτάμου. 

18.00 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 
1830 Σταύρος Μαδεράκης:Η εκκλησία του Αγίου Γεωργίου στην Κάντανο Σελίνου 

18.45 Ανέστης Βασιλακέρης: Χρήση σχεδιαστικών υποδειγμάτων από το συνεργείο 

του Πρωτάτου. 

19.00 Ανίτα Κουμούση άΑφέντρα Γ.Μουτζάλη: Παλαιά Μονή Ταξιαρχών 

Αιγειαλείας. 

19.15 Μελίνα Π. Παϊσίδου: Η κτητορική παράσταση στον Άγιο Γεώργιο 

Ομορφοκκλησιάς Καστοριάς και το ζήτημα της χρονολόγησης των εξωτερικών 

τοιχογραφιών του ναού. 

1930 Φλώρα Καραγιάννη: Ο ζωγραφικός διάκοσμος του Ι. Ν. Αγίου Αθανασίου 

Ημαθίας και η σχέση του με το καστοριανό εργαστήρι. 

19.45 Συζήτηση 

20.15 Παρουσίαση του 22ου τόμου του Δελτίου (αφιέρωμα Μανόλη Χατζηδάκη) 
2030 Δεξίωση 



7 

Κυριακή, 6 Μαΐου 2001 
Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Α. Τούρτα & Ο. Γκράτζιου 
10.30 Νικόλαος Σιώμκος: Φορητή εικόνα Παναγίας Οδηγήτριας στο Lentini της 

Σικελίας και ανίχνευση του καλλιτεχνικού κέντρου παραγωγής αυτής. 

10.15 Πασχάλης Ανδρούδης & Αθανάσιος Σέμογλου: Ο εντοίχιος διάκοσμος του 

κοιμητηριακού παρεκκλησίου της Μονής Διονυσίου στο Άγιον Όρος (1627). 

1030 Ειρήνη Λεοντακιανάκου: Η απεικόνιση των αγίων στο ζωγραφικό έργο του 

Εμμανουήλ Τζάνε Μπουνιαλή: Παρατηρήσεις στην εικονογραφία και το 

ιδεολογικό υπόβαθρο. 

10.45 Τούλα Καλαντζοπούλου: Ο Άγιος Διονύσιος σε ναούς της Αθήνας. 

11.00 Γιώργος Αιγινήτης: «Κυριολεκτικές» απεικονίσεις των ποταμών του 

Παραδείσου σε παλαιοχριστιανικά ψηφιδωτά δάπεδα. 

11.45 Συζήτηση 
12.00 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 

12.30 έως 14.00 Ετήσια Τακτική Γενική Συνέλευση των μελών της Χριστιανικής 
Αρχαιολογικής Εταιρείας, με θέματα ημερησίας διάταξης: 
α) Έκθεση και έγκριση των πεπραγμένων του Διοικητικού 

Συμβουλίου κατά το 2000. 
β) Έκθεση και έγκριση της Εξελεγκτικής Επιτροπής 

της οικονομικής διαχείρισης κατά το 2000. 
γ) Διάφορες ανακοινώσεις και συζήτηση θεμάτων που θα 

τεθούν από τα μέλη. 
Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Μ. Ανδριανάκης & Ν. Ζίας 
17.30 Μαρία Ευαγγελάτου: Η εικονογράφηση του ψαλμού 151 στο ψαλτήρι 

Chludov και ο πιθανός εικονόφιλος συμβολισμός της. 

17.45 Έλενα Παπασταύρου: Παρατηρήσεις στην εικονογράφηση της Ωδής της 

Παναγίας και του θέματος της Αγιοσορίτισσας. 

18.00 Βασιλική Φώσκολου: Μαρία Μαγδαληνή. Η γνωστή μορφή του Θείου 

Πάθους η άγνωστη αγία του Βυζαντινού Μεσαίωνα. 

18.15 Ξανθή Προεστάκη: Η μεταφορά της Κιβωτού σε μεταβυζαντινές τοιχογραφίες 

18.30 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 

18.45 Γιώργος Κακαβάς: Κρητικά τρίπτυχα Πατμιακής εικονογραφίας. 

19.00 Κωνσταντίνος Μ. Βαφειάδης: Το εικονογραφικό θέμα «Ανω σε εν θρόνω και 

κάτω εν τάφω». 

19.15 Μαγδαληνή Παρχαρίδου: Η παράσταση των Αίνων στο καθολικό της Μονής 

του Smederevo (1560-1570) και η σχολή της ΒΔ Ελλάδας. 

19.30 Χρήστος Μεράντζας: Η επιβίωση στη μεταβυζαντινή ζωγραφική της 

Χαλδαΐκής αντίληψης της μεσότητας του ήλιου και των Χαλδαϊκών 

ονομάτων των πλανητών του ηλιακού μας συστήματος. 

19.45 Συζήτηση 
20.15 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης και του 21°" Εαρινού Συμποσίου 

Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης. 





9 

ΧΡΙΣΤΙΝΑ Γ." ΑΓΓΕΛΙΔΗ 

ΜΗΝΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΥΝΑΞΑΡΙΑ: 

Η ΑΓΙΟΛΟΓΙΚΗ ΚΩΔΙΚΟΠΟΙΗΣΗ ΤΗΣ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΕΠΟΧΗΣ 

Όροι συχνά -όσο και αδόκιμα- εναλλασσόμενοι, τα Μηνολόγια και τα Συναξάρια 

δηλώνουν συλλογές αγιολογικών κειμένων, που οργανώθηκαν σύμφωνα με το λειτουργικό 

ημερολόγιο. Από έμμεσες μαρτυρίες συνάγεται ότι αγιολογικές συλλογές αυτού του τύπου 

κυκλοφορούσαν ήδη από τον 7ο αιώνα τουλάχιστον, ωστόσο τα Μηνολόγια και οι 

συναξαριακές συλλογές -με χαρακτηριστικότερα παραδείγματα το Μηνολόγιο του Συμεών 

Μεταφραστή και το Συναξάριο Κωνσταντινουπόλεως- αποκτούν την οριστική τους μορφή 

από τον 10ο ως τον 12ο αιώνα 

Ο κύριος όγκος του υλικού που αποτυπώθηκε στην τελική εκδοχή του Συναξαρίου 

Κωνσταντινουπόλεως χρονολογείται ως τον 9ο αιώνα Ο μικρός αριθμός νεότερων 

χρονολογικά λημμάτων που εντάχθηκε στην επίσημη καταγραφή του λειτουργικού 

ημερολογίου υποδεικνύει επιλογές που θα συζητήσουμε σ αυτή την εισήγηση. 

Η συγκρότηση των Μηνολογίων απηχεί επίσης επιλογές από το σύνολο των διαθέσιμων 

αγιολογικών έργων, που κυκλοφορούσαν ή συντάσσονταν κατά τον 10ο και τον 11ο 

αιώνα Είτε απευθύνονται σε ευρύτερο κοινό είτε στον αποκλειστικό αποδέκτη τους, τα 

Μηνολόγια ενσωματώνουν κείμενα που διαφοροποιούνται ανάλογα με κάθε συλλογή. Η 

εισήγηση θα επικεντρωθεί στην ανάλυση του περιεχομένου των γνωστών Μηνολογίων και 

θα συζητήσει τα κριτήρια που ερμηνεύουν την εσωτερική οργάνωση τους. 



10 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΙΓΙΝΗΤΗΣ 

«ΚΥΡΙΟΛΕΚΤΙΚΕΣ» ΑΠΕΙΚΟΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΠΟΤΑΜΏΝ ΤΟΥ ΠΑΡΑΔΕΙΣΟΥ ΣΕ 

ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΑ ΨΗΦΙΔΩΤΑ ΔΑΠΕΔΑ 

Όπως συνάγεται από την εξέταση των γραπτών πηγών, η σύλληψη του Παραδείσου 

στους παλαιοχριστιανικούς χρόνους δεν περιοριζόταν σε ένα επουράνιο ή εσχατολογικό 

πεδίο, αλλά αναφερόταν πριν απ' όλα στον επίγειο παράδεισο του κήπου της Εδέμ. 

Ειδικότερα, οι συγγραφείς της περιόδου θεωρούν ότι οι τέσσερις ποταμοί που πηγάζουν 

από τον Παράδεισο εκτείνονται ως τον κόσμο μας, απολήγοντας αφομοιωμένοι στους 

τέσσερις κυριότερους γήινους ποταμούς: ο Γηών στο Νείλο, ο Φεισών στον Γάγγη ή τον 

Ινδό (κατ' άλλους στο Δούναβη), οι Τίγρις και Ευφράτης στους ομώνυμους τους. Με 

άλλα λόγια, οι τέσσερις μεγαλύτεροι ποταμοί της Γης ταυτίζονται με τους ποταμούς του 

Παραδείσου. Η αντίληψη αυτή υπήρξε εξαιρετικά διαδεδομένη στην περίοδο που 

εξετάζουμε και απαντά εκτενώς στην εκκλησιαστική γραμματεία —ήδη από το δεύτερο 

μισό του 2ου έως τον 6° αι.—, καθώς και σε ιστορικά και γεωγραφικά έργα. Πέρα από τη 

θέση τους στη φυσική γεωγραφία, η κυριολεκτική διάσταση των τεσσάρων ποταμών, 

όπως διασαφηνίζεται από τους εκκλησιαστικούς συγγραφείς, συνοψίζεται στην άρδευση 

και ύδρευση της Γης με τον ευεργετικό χαρακτήρα υλικών ωφελειών μέσω της θείας 

πρόνοιας, όπως η ευφορία. Όπως σημειώνει ενδεικτικά ο Γρηγόριος Νύσσης, ot τέσσερις 

ποταμοί «φέρουσιν αρώματα, γεωργίαν, και βλάστημα γης», σε αντίθεση με τα 

βαπτισματικά ύδατα (που προσφέρουν πνευματική καρποφορία). Αξίζει παράλληλα να 

επισημανθεί ο εκχριστιανισμός του Νείλου στην παλαιοχριστιανική τέχνη και γραμματεία, 

καθώς διατηρούσε μια αυτοτελή θέση, σημασία και διάδοση στην σκέψη της εποχής και 

αποτελούσε ήδη ένα αγαπητό εθνικό μοτίβο. 

Οι ποταμοί του Παραδείσου εικονίζονται με την κυριολεκτική σημασία τους—χωρίς 

δηλ. συγκεκριμένες εικονογραφικές ενδείξεις και συναρτήσεις που θα επέτρεπαν μία 

συμβολική ερμηνεία— στα ακόλουθα ψηφιδωτά δάπεδα : 

1. Τεγέα, βασιλική του Θύρσου (τέλη 5°° αι.) : Στα δεκαέξι διάχωρα του κυρίου 

θέματος, προσωποποιήσεις των τεσσάρων ποταμών περιβάλλουν τις αντίστοιχες των 

δώδεκα μηνών μέσα σε πλαίσιο που κοσμείται κατά κύριο λόγο με στοιχεία θαλάσσιας 

πανίδας. Όπως απέδειξαν οι Α. Ορλάνδος και Π Maguîre, η εικονογραφική διάταξη 



11 

παραπέμπει σε μια σύνθεση της Γης περιβαλλόμενης από τον Ωκεανό σύμφωνα με τις 

γεωγραφικές αντιλήψεις της εποχής και συνεπώς οι τέσσερις ποταμοί απεικονίζουν τις 

γήινες προεκτάσεις των ποταμών του Παραδείσου. 

2. Madaba (Ιορδανία), παρεκκλήσιο του μάρτυρα Θεοδώρου (562) : οι ποταμοί, στις 

τέσσερις γωνίες του διαχώρου, πλαισιώνουν κάνιστρα με καρπούς, ζώα, πουλιά και 

ψάρια, καθώς και μορφές από από το κυνηγετικό και ποιμενικό θεματολόγιο. 

3. Umm al-Rasas (Ιορδανία), Αγ. Παύλος (τελευταίο τέταρτο του 6°° αι.) : 

Προσωποποιήσεις των τεσσάρων ποταμών στις γωνίες του κεντρικού διαχώρου 

πλαισιώνουν προτομή της Γης. Τους ποταμούς περιβάλλουν ψάρια, αγγεία και κάνιστρα 

με καρπούς. 

4-6. Madaba, εκκλησία των Sunna4 (540-550): Umm al-Rasas, εκκλησία «των 

Ποταμών» (τέλη 6ου au) και εκκλησία του επισκόπου Σεργίου (587/8) στην ίδια πόλη: Στα 

τρία αυτά ψηφιφωτά οι ποταμοί κοσμούν τις γωνίες του πλαισίου που περιβάλλει το/α 

διάχωρο/α του κεντρικού κλίτους. Στην πρώτη περίπτωση: δύο διάχωρα, που κοσμούνται 

με ποικίλα θέματα —πουλιά, ψάρια, καρποφόρα ή μη δέντρα, κλάδους, αγγεία, κάνιστρα 

με καρπούς— και σκηνές κυνηγιού πουλιών. Στα υπόλοιπα δύο μνημεία: διάχωρο με 

κατοικημένη άκανθα τις έλικες της οποίας κοσμούν ποικίλες σκηνές —αγροτικές, 

ποιμενικές, κυνηγετικές κ. ά.—, καθώς και οι προσωποποιήσεις της Γης και της Αβύσσου. 

Η κυριολεκτική ερμηνεία που διαπιστώνεται στα ανωτέρω ψηφιδωτά.έγκειται στο ότι 

η Γη —εικονιζόμενη είτε με τη μορφή προσωποποίησης είτε μέσω αντιπροσωπευτικών 

σκηνών και θεμάτων— αρδεύεται από τους ποταμούς του Παραδείσου. Το κέρας της 

Αμάλθειας που τους συνοδεύει στις περισσότερες περιπτώσεις, τα κάνιστρα με καρπούς, 

καθώς και άλλα θέματα που αντιπροσωπεύουν την παραγωγή της γης, υποδηλώνουν την 

ευφορία και την αφθονία της καρποφορίας που χορηγείται από τους τέσσερις ποταμούς. 

Πολύ σημαντικό είναι απ' αυτή την άποψη το γεγονός ότι έχουν την πηγή τους στον 

Παράδεισο, τον κατεξοχήν τόπο της τρυφής. Επιπλέον θα παρατηρήσουμε ότι τα 

ψηφιδωτά προέρχονται από το κεντρικό (ή μοναδικό) κλίτος, που απεικονίζει κατά κύριο 

λόγο τον επίγειο κόσμο, σε αντιδιαστολή με τις σκηνές του πρεσβυτερίου που είναι 

περισσότερο συμβολικές και αναφέρονται (αλληγορικά) στον Παράδεισο. 



12 

ΜΙΧΑΛΗΣ ΑΝΔΡΙΑΝΑΚΗΣ 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΑ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΙΩΑΝΝΗ ΤΟΥ ΞΕΝΟΥ. 

Η παρουσία του Αγίου Ιωάννη του Ξένου και Ερημίτη στο χώρο της 
Δυτικής. Κρήτης κατά τις πρώτες δεκαετίες του 11ου αιώνα,έχει από πολλές 
απόψεις ιδιαίτερη σημασία,Σε μια περίοδο-,όπου οι πληροφορίες για την 
Κρήτη τόσο από τις πηγές,όσο και από τα μνημεία,είναι αρκετά 
περιορισμένεςη ακρίβεια των κειμένων που συνδέονται με τον Ιωάννη και ο 
αριθμός των μνημείων,που επιβεβαιώνουν- τη- δράση του,αποτελούν μια 
ευχάριστη εξαίρεση.Σήμερα έχει ξεπεραστεί η σύγχυση,που υπήρχε γύρω 
από το πρόσωπο του εξαιτίας της λανθασμένης ταύτισης του με τον 
ομώνυμο Ερημίτη,ο οποίος έδρασε στην περιοχή της Κυδωνιάς κατά το 
πρώτο μισό του 16ου αιώνα-. 

Ο Ιωάννης ο Ξένος γεννήθηκε στο Σίβα της Κεντρικής Κρήτης στο 
δεύτερο μισό του 10ου αιώνα.Με επίκεντρο των δραστηριοτήτων του τη 
Μονή της Θεοτόκου της Αντιψωνητρίας των Μυριοκεφάλων, διοργάνωσε 
μικρές μοναστικές κοινότητες στη Δυτική Κρήτη,που τις συνέδεσε με την 
κυρίαρχη Μονή,η οποία αναγνωρίστηκε ως Σταυροπηγιακή κατά τη 
μετάβαση του στην Κωνσταντινούπολτ^γύρω στα 1Q30Ü αποδοχή του 
Ιωάννη από το λαό της Κρήτης ήταν μεγάλη,γεγονός που τον υποχρέωνε να 
φεύγει συνεχώς σε τόπους ερημικούς.Το κείμενο της διαθήκης του και 
κυρίως οι μεταγενέστερες παραλλαγές του επιβεβαιώνουν την αναγνώριση 
του,ήδη εν ζωή,ως μίας ξεχωριστής προσωπικότητας. 

Από τις έρευνες μας στα κείμενα και τα μνημεία διαπιστώσαμε ότι ο 
Ιωάννης λατρευόταν στο χώρο της Δυτικής Κρήτης και ιδίως στους τόπους 
δράσης του,τουλάχιστσν από τα τέλη του 13ου αιώναΧτην εποχή αυτή 
χρονολογούνται τα λίγα,μα πολύτιμα λείψανα του τοιχογραφικού διακόσμου 
στο διμάρτυρο,σπηλαιώδη ναό των Αγίων Ιωάννη του Ξένου και 
Ευσταθίου,που συνεορτάζονται στις 20 Σεπτεμβρίου,στο Καβούσι Κισάμου, 
όπου έζησε τα τελευταία του χρόνια του βίου του.Τον άγιο Ιωάννη περιλαμ­
βάνει στα εικονογραφικά του προγράμματα ο γνωστός και ιδιαιτέρως 
παραγωγικός ζωγράφος της Δυτικής Κρήτης του πρώτου μισού του 14ου 

αιώνα Ιωάννης Παγωμένος και άλλοι αγιογράφοι της ίδιας εποχής.Στη θέση 
του επίσης διμάρτυρου,νεώτερου ναού των Αγίων Ιωάννη Ξένου και 
Ευσταθίου στα Τσουρουνιανά Κισάμου.όπου μεταφέρθηκε η κάρα 
του,υπήρχε κατά την παράδοση μεγάλος ναός του,ενώ στον κοντινό ναό του 
Αγίου Γεωργίου,ο Ξένος περιλαμβάνεται στο εικονογραφικό πρόγραμμα 
(1324). Ενδιαφέρουσες είναι οι λατρευτικές εικόνες του Αγίου στο 



13 

Καβούσι(α'μκκ) 18ου αιώνα) και στα Τσουρουνιανά(α'μισό 19ου αιώνα),που 

περιλαμβάνει και δύο σκηνές απότο βίο του. 

Από το πρώτο μισό του 16ου αιώνα εμφανίζεται και ο Ιωάννης ο 

Ερημίτης,που έζησε και άθλησε κοντά στη Μονή του Γδερνέτου,η οποία 

κτιζόταν τότε.Μέσα στο κλίμα αγωνίας και μοιρολατρείας,που επικρατούσε 

ενόψει της αναμενόμενης τουρκικής εισβολής στην Κρήτη,η λατρεία του 

γνώρισε μεγάλη διάδοση στην ευρύτερη περιοχή των Χανίων.Κτίζονται 

ναοί του,δημιουργείται στη Μονή του Γδερνέτου ο γνωστός εικονογραφικός 

τύπος με σκηνές από το βίο του,συντάσσεται Ακολουθία και καθιερώνεται 

από τον Οικουμενικό Πατριάρχη Κύριλλο Λούκαρτ| επίσημα ο εορτασμός 

της μνήμης του στις 7 Οκτωβρίου.Την ίδια εποχή παρατηρείται μια 

αποστροφή και προς τους παλαιούς αγίους του νησιού,στους οποίους 

εναποτίθενται οι ελπίδες σωτηρίας από την κατάκτηση.Ο Δημήτριος 

Σουρούμης,που συνέταξε μέρος της Ακολουθίας του νεώτερου Ερημίτη, 

συνέταξε τότε και την Ακολουθία του Ξένου .Όλα τα παραπάνω δείχνουν ότι 

για τις εκκλησιαστικές αρχές και το λαό της Κρήτης δεν υπήρχε καμιά 

σύγχυση ότι πρόκειται για δύο διαφορετικά πρόσωπα 

Από όλα τα παραπάνω προκύπτει ότι η λατρεία του Ιωάννη του Ξένου 

αναπτύχθηκε στο χώρο της Δυτικής Κρήτης,όπου και έδρασε,ήδη από τη 

Δεύτερη Βυζαντινή Περίοδο ως συνέχεια της απήχησης^ιου ο ίδιος είχε στο 

λαό.Η δημιουργία εικονογραφικού τύπου και πιθανότατα και κύκλου από 

το βίο του,εντοπίζεται μεν από το δεύτερο μισό του 13ου αιώνα,έχει όμως 

σαφώς την προέλευση του στη Δεύτερη Βυζαντινή Περίοδο,τα μνημεία της 

οποίας αποτελούν πρότυπα για τους αποκομμένους πλέον από τις επιδράσεις 

της πρωτεύουσας λαϊκούς ζωγράφους του νησιού.Ο μη εντοπισμός προς το 

παρόν εικονογραφικών κύκλων άλλων τοπικών αγίων σε παλαιότερους 

ναούς πιστεύουμε ότι οφείλεται, στην απώλεια μνημείων και όχι στην 

απουσία τους.Η περίπτωση του Ξένου με τα αμυδρά έστω στοιχεία,που προ­

έκυψαν προς το παρόν,αποτελεί μια αφετηρία για παραπέρα έρευνα. 



14 

ΠΑΣΧΑΛΗΣ ΑΝΔΡΟΥΔΗΣ- ΑΘΑΝΑΣΙΟΣ ΣΕΜΟΓΛΟΥ 

Ο ΕΝΤΟΙΧΙΟΣ-ΔΙΑΚΟΣΜΟΣ-ΤΟ_Υ_ΚΟΤλ̂ ΤΗΡΤΑΚθν ΠΑΒΕΚΚΑΗΣΙΟΥ THY 

ΜΟΝΗΣ ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ ΣΤΟ ΑΠΟΝ ΟΡΟΣ (1627) 

Ο διώροφος κοιμητηριακός ναός της Μονής Διονυσίου στο Άγιον 

Όρος, σήμερα αφιερωμένος στους Άγιους Πάντες, κτίστηκε έξω και προς τα 

δυτικά του μονασπκοΰ περιβόλου. Είναι μονόχωρος, χωρίς νάρθηκα (5, 80 Χ 

5, 00 μ). Καλύπτεται με ημικυλινδρική καμάρα ύψους 4, 67 μ. και δεν έχει 

προεξέχουσες κόγχες ιεροΰ. Πίσω από το ιερό και σε επαφή με το βράχο 

εντοπίστηκαν οι δυο κόγχες ενός προγενέστερου ναοΰ, πιθανότατα του 

κοιμητηριακοΰ ναοΰ της φάσης των κτητόρων της μονής (14ος αι.). Η κρύπτη 

του οστεοφυλακίου (3, 20 Χ 3, 35 μ.), στο τμήμα του κάτω ορόφου ανατολικά, 

καλύπτεται με ημικυλινδρική καμάρα. Σε επαφή με το νότιο τοίχο του ναού 

βρίσκεται ο τάφος του Νήφωνος, πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως (1486-1489 

και 1497-1498) που απεβίωσε στη μονή Διονυσίου στα 1536. 

Ο διάκοσμος του παρεκκλησίου παρουσιάζει αρκετές φθορές· 

σύμφωνα με την επιγραφή στο βόρειο τοίχο δίπλα στο εικονοστάσι 

εκτελέσθηκε από τον ζωγράφο Μερκούριο με έξοδα του μοναχού και 

νοσοκόμου Γερασίμου στα 1627 : 

« ΕΖΩΓΡΑ / Φ1ΘΗ Η / EKKAHCI / Α ΑΥΤΗ ΔΙ / Α ΕΞΟΔΟΥ / 

ΚΥΡΟΥ ΓΕΡΑ / ΟΜΟΥ TOY NO / COKOMOY / Κ (ΑΙ) ΔΙΑ 

XEIPOC / ΜΕΡΚΟΥΡΙΟΥ / ETOYC ΑΧΚΖ ». 

Το εικονογραφικό πρόγραμμα παρουσιάζει αρκετές ιδιαιτερότητες ως 

προς την οργάνωση και διευθέτηση των θεμάτων, ενώ η ανάπτυξη ενός 

λεπτομερούς θεομητορικού κύκλου επιτρέπει να υποθέσουμε όπ το 

παρεκκλήσι πρέπει να ήταν αρχικά αφιερωμένο στη Θεοτόκο. Στη διαπίστωση 

αυτή οδηγεί εξάλλου και η προσφάτως αποκαλυφθείσα παράσταση της 

Παναγίας βρεφοκρατούσης ανάμεσα σε δύο σεβίζοντες αγγέλους σε κόγχη 

πάνω από τη θύρα της εισόδου. 

Το τεταρτοσφαίριο της κεντρικής αψίδας καταλαμβάνει η ευχαριστη-

ριακή παράσταση Άνω σε εν Θρόνω κάτω εν Τάφω ανάμεσα στους προφήτες 

Ιακώβ και Ησαία. Στην πρόθεση εικονίζεται ο Μελισμός, ενώ οι 

συλλειτουργούντες ιεράρχες εκτοπίζονται, λόγω έλλειψης χώρου, στην κόγχη 

του διακονικού (Νικόλαος και Αθανάσιος Αλεξανδρείας) καθώς και στην 

κάτω ζώνη του ΝΑ κατ ΒΑ τοίχου (ΝΑ : Κύριλλος Αλεξανδρείας, Γρηγόριος ο 



15 

Παλαμάς, Γρηγόριος ο Νύσσης, Σπυρίδων και ΒΑ : Γρηγόριος ο Θεολόγος, 

Βασίλειος και Ιωάννης ο Χρυσόστομος). Αξίζει να σημειώσουμε και την 

εσχατολογική παράσταση του προφήτη Ιωνά που κρατά ανοιχτό ειλητάριο 

στο στόμα του κήτους κάτω από την μικρή κόγχη στο χώρο της πρόθεσης. Την 

κάτω επίσης ζώνη του νοτίου και δυτικού τοίχου καταλαμβάνουν μοναχοί 

άγιοι με έμφαση στους εκπροσώπους του αθωνικού μοναχισμού (Αθανάσιος, 

Νείλος, Διονύσιος, ο ιδρυτής της Μονής Διονυσίου, Μάξιμος και Πέτρος). 

Ψηλά, στο μέτωπο της ανατολικής κόγχης εικονίζεται η παράσταση 

"Ανωθεν ο'ι προφήται, ενώ ακριβώς από κάτω ξεκινά ο θεομητορικός κύκλος με 

τις παραστάσεις της Άρνησης των προσφορών και του Ευαγγελισμού των 

Ιωακείμ και Άννης. Απέναντι, στον δυτικό τοίχο και επάνω από τους 

μοναχούς αγίους ιστορείται το Γενέσιον της Θεοτόκου που μοιράζεται τον 

χώρο με την παράσταση της Κοίμησης, ενώ ψηλότερα το πρόγραμμα 

συνεχίζεται με σκηνές από την παιδική της ηλικία (η Κολακεία και η 

Επταβηματίζούσα). Ο εικονογραφικός αυτός κύκλος ολοκληρώνεται στο 

βόρειο τοίχο με τα Εισόδια και την Παράδοση της Παναγίας στον Ιωσήφ. 

Ολόκληρη την καμάρα καλύπτουν τέλος σε οριζόνπες ζώνες οι 24 οίκοι του 

Ακάθιστου Ύμνου. 

Ο μοναχός και αγιογράφος Μερκούριος συνεργάστηκε λίγο νωρίτερα 

με τον μοναχό Γερμανό στη διακόσμηση του παρεκκλησίου των Αρχαγγέλων 

στη ίδια μονή, σύμφωνα με σχετική επιγραφή. Διακρίνεται για την 

αφηγηματική του ικανότητα και την καλλιτεχνική του παιδεία που 

αποτυπώνεται τόσο στην οργάνωση του εικονογραφικού προγράμματος και 

στις επιλογές του στη διάταξη των θεμάτων όσο και στην τεχνοτροπική τους 

διαπραγμάτευση. Με το δυνατό σχέδιο, τις ισορροπημένες συνθέσεις, τις 

καλοστημένες μορφές και την χρωματική ποικιλία, ο καλλιτέχνης αντλεί από 

την πλούσια καλλιτεχνική παράδοση των κρητών ζωγράφων, η παραγωγή των 

οποίων σφράγισε την αγιορείτικη εντοίχια ζωγραφική του 16ου και Που αι. 



16 

ΘΕΟΔΩΡΟΣ Α. ΑΡΧΟΝΤΟΠΟΥΛΟΣ 

Ο ΙΣΤΟΡΗΜΕΝΟΙ ΒΙΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΠΡΟΚΟΠΙΟΥ ΣΤΗΝ 

ΙΠΠΟΤΟΚΡΑΤΟΥΜΕΝΗ ΣΥΜΗ 

Ο ναός του Αγίου Προκοπίου στην ορεινή Σύμη είναι μονόχωρος, καμαροσκέπαστος και 

διατηρεί ένα ενιαίο στρώμα τοιχογράφησης το οποίο, με βάση την τεχνοτροπική ανάλυση, 

τοποθετείται στα τέλη του Μου αι. 

Στον κυρίως ναό, στο βόρειο τοίχο, απεικονίζεται ο άγιος Προκόπιος καβαλάρης 

κραδαίνοντας σπαθί, ακολουθούμενος από μετωπικούς στρατιωτικούς αγίους ενώ στη βόρεια 

πλευρά της καμάρας, τέσσερις σκηνές από το βίο του αγίου αντιστοιχούν σε τέσσερις σκηνές του 

Δωδεκαόρτου στη νότια πλευρά. Οι σκηνές του εικονογραφικού κύκλου του αγίου Προκοπίου 

είναι οι ακόλουθες: η θεοφάνεια, ο Προκόπιος νικητής των Αγαρηνών, η συνδιαλαγή με τον 

κυβερνήτη και η απότομη. Πρόκειται για το μοναδικό γνωστό σωζόμενο μνημειακό παράδειγμα 

ιστόρησης του της ζωής του αγίου. 

Τόσο η παλαιστινιακή καταγωγή του αγίου όσο και οι μεσοβυζαντινές, συμβολικού 

χαρακτήρα καππαδοκικές παραστάσεις του επεισοδίου της θεοφάνειας υποδηλώνουν τις 

ανατολικές καταβολές του αρχέτυπου του βίου του. 

Ο Προκόπιος ως νικητής των Αγαρηνών εξάλλου, παραπέμπει στις συναϊτικές εικόνες 

με έφιππους στρατιωτικούς αγίους. Η διείσδυση της λατρείας των στρατιωτικών αγίων 

ανατολικής καταγωγής στο σταυροφορικό περιβάλλον είναι χαρακτηριστική στην περίπτωση του 

αγίου Γεωργίου. Το θέμα της διάσωσης του εφήβου από την αιχμαλωσία, γνώρισε εξάπλωση στη 

φραγκοκρατούμενη Ανατολή. Απαντά σε τοιχογραφίες στο Mar Musa al-Habashi (Άγιος Μωυσής 

ο Αιθίοπας) (1058-1192), στο Crac des Chevaliers στη Συρία, στην Κύπρο, αλλά και σε εικόνες στη 

μονή του Σινά και στο Βρετανικό Μουσείο (μέσα 13ου αι.). Στα Δωδεκάνησα τον συναντάμε 

καθόλο το 14ο και 15ο αι. στη Ρόδο, στη Χάλκη και στη Λέρο. 

Όσο για τις δύο τελευταίες σκηνές του βίου του Προκοπίου, αν και ακολουθούν το 

παραδοσιακό βυζαντινό εικονογραφικό σχήμα, τόσο η τάση για απόδοση του τρισδιάστατου 

χώρου όσο και λεπτομέρειες όπως οι κινήσεις του κυβερνήτη και των υπηρετών ακολουθούν τα 

δυτικά ρεύματα. Ειδικά η σκηνή μπροστά στον κυβερνήτη φαίνεται να αντιγράφει ανάλογη 

"τελετουργίας ένδυσης" σαν αυτή που ζωγράφισε ο Simone Martini εικονογραφώντας το βίο του 

Μαρτίνου στο ομώνυμο παρεκκλήσι της κάτω βασιλικής στην Ασίζη (μετά το 1317). Εξάλλου η 



17 

σκηνή της διάθεσης του μισού μανδύα του αγίου Μαρτίνου στο φτωχό απαντά κατά το 15ο αι. 

στη Ρόδο, στο παρεκκλήσι ενός πύργου του Κολλακίου του οποίου το εικονογραφικό πρόγραμμα 

που αντικατοπτρίζει το σταυροφορικό χαρακτήρα των Ιωαννιτών. Δεν είναι δύσ/ολο να 

υποθέσει κανείς την επίδραση ενός ιστορημένου βίου του στρατιωτικού αγίου Μαρτίνου, 

προστάτη του γαλλικού στέμματος, στην εικονογράφηση βίων αγίων όπως ο Προκόπιος. 

Ο πυρήνας της εικονογράφησης του βίου του αγίου Προκοπίου θα πρέπει να είναι κοινός 

με άλλους (Γεωργίου, Θεοδώρου, Πολυκάρπου) ενώ το αρχέτυπο πρέπει δίχως άλλο να 

αναζητηθεί σε ένα σταυροφορικό έργο σαν αυτό της ιστορημένης εικόνας στο πατριαρχείο των 

Ιεροσολύμων (13ος αι.), τόπο' όπου βρισκόταν βασιλική αφιερωμένη στον άγιο. 

Η παρουσία ενός τέτοιου εικονογραφημένου βίου στο νησί της Σύμης σημαίνει πρόσφορο 

έδαφος για την μεταλαμπάδευση ιδεών και καλλιέργεια πολιτισμικών οσμώσεων σαν αυτές που 

επιτελούνταν στη Ρόδο. Είναι γεγονός ότι από τα τέλη του 14ου αι. η Σύμη αποτελούσε μαζί με 

τη Χάλκη, την Τήλο και την Αλημνιά αποκλειστική πηγή προσόδων του Μεγάλου Μαγίστρου και 

του Οίκου του. Εκτός από το κάστρο, η μοναδική ίσως ένδειξη της ιπποτικής παρουσίας 

εντοπίζεται στο σταυροθολιακό κάτω ναό και σε ένα οικόσημο σε δεύτερη χρήση στη μονή 

Αρχαγγέλου Μιχαήλ Ρουκουνιώτη, διαπιστωμένα πνευματικού κέντρου τουλάχιστον στα 

μεταβυζαντινά χρόνια. Εδώ θα πρέπει να τοποθετήσουμε τον κόμβο των πολιτιστικών 

διαδρομών σε σχέση με τη Ρόδο και να προσεγγίσουμε τον ιστορημένο βίο του αγίου Προκοπίου, 

με αφετηρία το πολιτιστικό κέντρο του κράτους και κατάληξη τον απομακρυσμένο ναΐσκο της 

Σύμης. 



18 

ΚΛ. ΑΣΛΑΝΙΔΗΣ - ΧΡ. ΓΠΝΑΤΣΗ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ ΣΤΟ ΠΙΣΚΟΠΙΟ ΤΗΣ ΣΥΡΟΥ 

Ο ναός της Παναγίας της Πισκοπιανής που αναφέρεται και ως Επισκοπή ή Παναγία 

Πρωτόθρονος, βρίσκεται στο Πισκοπιό ή Επισκοπείο της Σύρου και είναι άγνωστος στη βιβλιογραφία, παρ' 

ότι παρουσίαζα έντονο ενδιαφέρον, δεδομένου ότι η μελέτη του προσθέτει ένα παράδειγμα μεταβατικού 

σταυροειδούς εγγεγραμμένου ναού στα ήδη γνωστά, και μάλιστα ευρισκόμενο σε ένα νησί του οποίου η 

ιστορία και η αρχιτεκτονική των βυζαντινών χρόνων είναι σκοτεινή. 

Το γεγονός ότι τα δυτικά γωνιακά διαμερίσματα του μνημείου δεν επικοινωνούν με τη δυτική 

κεραία και είναι ελαφρώς πιο αβαθή από τα ανατολικά θα κατέτασσε την εκκλησία στην αντίστοιχη 

παραλλαγή των μεταβατικών ναών που ο Dominique Hayer ονομάζει transitoire court ή βραχύ μεταβατικό. 

Πρέπει, ωστόσο, να διατυπωθεί επιφύλαξη ως προς το θέμα αυτό, καθώς δεν είναι βέβαιον ότι δεν υπήρχαν 

αρχικά ανοίγματα στους τοίχους επί των οποίων βαίνει ο θόλος της δυτικής κεραίας, δεδομένης της 

εκτεταμένης μετασκευής που υπέστη το κτήριο ώστε να μετατραπεί από ορθόδοξη σε καθολική εκκλησία. 

Κατά την εν λόγω μετασκευή, φαίνεται ότι καταργήθηκαν οι τρεις ημικυκλικές κόγχες του Ιερού, από τις 

οποίες μόνο η του Διακονικού σώζεται. Στην Ανατολική πλευρά διαμορφώθηκε είσοδος προς το ναό, ενώ 

αντιστράφηκε η θέση του Ιερού Βήματος που μεταφέρθηκε στη δυτική πλευρά. 

Ο τρούλλος έχει σχήμα τετράγωνο με στρογγυλεμένες γωνίες, και το τύμπανο παρουσίαζα ελαφρά 

μείωση. Οι αναλογίες είναι βαριές και η μορφολογία των όψεων παράπεμπα στη βυζαντινή ναοδομία των 

Κυκλάδων και ιδίως της Νάξου. Η θύρα εισόδου πιθανότατα διαμορφωνόταν με θύρωμα που έχα 

τοποθετηθεί σε δεύτερη χρήση στην ερειπωμένη σήμερα νεοκλασσική κατοικία του Επισκόπου, απέναντι 

ακριβώς από την εκκλησία. Πρόκαται για μαρμάρινο πλαίσιο, μάλλον του 17°° αιώνα, με υπέρθυρο 

υποστηριζόμενο από πλευρκσύς κιλλίβαντες που έχουν απολαξευτεί. Στην ποδιά του βορείου παραθύρου 

βρίσκεται βυζαντινό θωράκιο που διακοσμείται με το γνωστό θέμα του ρόμβου εντός ορθογωνίου πλαισίου, 

όπου τα κενά πληρώνονται με πέντε κυκλικούς ρόδακες, πιθανώς χρονολογούμενο στο 1Γ αιώνα. 

Αν και δεν μπορεί μετά βεβαιότητος να υποστηριχθεί ότι το θωράκιο προέρχεται από το τέμπλο του 

ναού, τόσο τα τυπολογικά, όσο και τα μορφολογικά χαρακτηριστικά του μνημείου συνηγορούν επίσης σε 

μία χρονολόγηση στον 11ο αιώνα, τηρουμένων κάποιων επιφυλάξεων. Αξίζει να σημειωθεί ότι ο 

πληθυσμός της Σύρου ήδη από την εποχή της λατινικής κατάκτησης εξελίσσεται σταδιακά σχεδόν αμιγώς σε 

καθολικό και η ναοδομία αποκτά δυτικότροπο χαρακτήρα που αποκλίνα από τα βυζαντινά πρότυπα. 

Πάντως παρά την αδυναμία εξαγωγής ασφαλών συμπερασμάτων, πρόκαται οπωσδήποτε για ένα βυζαντινό 

ναό με πρώιμα χαρακτηριστικά, στα οποία συγκαταλέγεται και η ονομασία της Παναγίας Πρωτόθρονης η 

δε μελέτη του αποκτά γενικότερο ενδιαφέρον για τη βυζαντινή ναοδομία της ευρύτερης περιοχής. 



19 

BÉE 

ο D̂ 20 2to 40 sa cwi 

α. Τομή κατά μήκος 

β. Κάτοψη (υφιστάμενη κατάσταση) 

γ. Κάτοψη (γραφική αποκατάσταση) 

δ. Εντοιχισμένο ανάγλυφο θωράκιο 

ε. θύρωμα κατοικίας Επισκόπου 

(γραφική αποκατάσταση) 



20 

ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

ΤΑ "ΕΛΛΑΔΙΚΑ ΠΑΣΤΟΦΟΡΙΑ" ΤΩΝ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΩΝ ΝΑΩΝ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΑΣ. 

ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ ΕΡΜΗΝΕΙΑΣ ΚΑΙ ΑΝΑΣΚΑΦΙΚΑ ΔΕΔΟΜΕΝΑ 

Ο όρος "ελλαδικά παστοφόρια" οφείλεται στον αείμνηστο καθηγητή Δημήτριο Πάλλα και 

αναφέρεται στις διαρρυθμίσεις που διαπιστώνονται στους παλαιοχριστιανικούς ναούς της Ελλά­

δας. Οι διαρρυθμίσεις αυτές συντελούν στην κατάτμηση του χώρου της ευχαριστιακής αίθουσας 

και συνακόλουθα στην απόδοση μερών της για άλλες χρήσεις: για την ανάγκη εξοικονόμησης δύο 

χώρων όπου θα γινόταν η κατάθεση των ευχαριστιακών προσφορών πριν από τη θεία λειτουργία 

και η αποθήκευση των περισσευμάτων των Τιμίων Δώρων, μετά το πέρας της· οι χρήσεις των 

παστοφορίων, σύμφωνα με τον καθ. Πάλλα, υπαγορεύτηκαν από τη σταδιακή επιβολή του λειτουρ­

γικού τυπικού της Κωνσταντινούπολης από τις αρχές του 6ου αι. και εξής και, με τη σειρά τους, 

υπαγόρευσαν τελούμενες ακολουθίες που εξελίχθηκαν σε εκείνες που εκτυλίσσονταν στα, 

γνωστά από τη μεσοβυζαντινή εποχή, παστοφόρια, την πρόθεση (προσκομιδή) και το διακονικό. 

Η συνολική εξέταση των εκκλησιών του Ανατολικού Ιλλυρικού και των Νήσων, των επαρ­

χιών δηλαδή της αυτοκρατορίας που τμήματα τους αντιστοιχούν στο σημερινό Ελλαδικό χώρο, 

επιτρέπει, πέρα από την τυπολογική διάκριση τέτοιων κατασκευών, την επαναπραγμάτευση της 

χρονικής τους τοποθέτησης και την εκ νέου διερεύνηση της λειτουργικότητας τους. 

Τα μέχρι σήμερα γνωστά παραδείγματα αφορούν αποκλειστικά βασιλικές και αποτελούν 

διαρρυθμίσεις μεταγενέστερες της αρχικής φάσης τους. Η αποκοπή των ανατολικών τμημάτων των 

κλιτών (του ενός ή και των δύο ταυτόχρονα) λαμβάνει διάφορες μορφές: με ελαφρά και αναστρέ­

ψιμα υλικά, όπως ξύλινα δρύφρακτα, με πλινθόκτιστα μικρού πλάτους τοιχάρια, που έχουν ερμη­

νευτεί ως βάσεις τραπεζιών-πάγκων ή ως αληθινά χωρίσματα, με τοιχάρια-κτιστούς στυλοβάτες 

θωρακίων και πεσσίσκων, με φράγματα όρθιων θωρακίων μπηγμένων στο δάπεδο ή και με λίθινους 

στυλοβάτες που έφεραν είτε λίθινα θωράκια ή ξύλινα φράγματα* σε ορισμένες περιπτώσεις τα 

πέρατα των κλιτών κλείνονται και με παχείς τοίχους, στους οποίους ανοίγονται στενές δίοδοι 

προς τα κλίτη, ώστε να διαμορφώνονται πραγματικά δωμάτια. Τα διαμερίσματα αυτά άλλοτε επι­

κοινωνούσαν με το πρεσβυτέριο και άλλοτε όχι, δέχονταν κάποιον ιδιαίτερο διάκοσμο ή όχι, 

είχαν αποθηκευτική χρήση (συνήθως το νότιο) ή ήταν πολυτελέστερα (συνήθως το βόρειο). Ελάχι­

στες είναι οι περιπτώσεις όπου μέσα στους συγκεκριμένους χώρους βρέθηκαν αντικείμενα που 

διαφωτίζουν εν μέρει για τη χρήση τους ή που αναφέρουν οι, συνήθως λακωνικές, εκθέσεις των 

ανασκαφών. Τέλος, όσον αφορά στη χρονική τοποθέτηση των κατασκευών αυτών, ιδιαίτερης σημα­

σίας είναι το γεγονός ότι το παστοφόριο του βόρειου κλίτους στη βασιλική της οδ. Κίντριτς στο 

Σίρμιο θα μπορούσε ίσως να χρονολογηθεί στα έτη 579-582, όταν ανακαταλήφθηκε η πόλη από τα 

αυτοκρατορικά στρατεύματα, πριν να πέσει οριστικά στα χέρια των Αβάρων. 



21 

Η αντίληψη για τον αποχωρισμό τμημάτων του κυρίως ναού, το είδος των διαρρυθμίσεων, 

καθώς και το γεγονός ότι η διαμόρφωση τους συνοδεύεται ενίοτε με την προσθήκη αψίδων στους 

ανατολικούς τοίχους των κλιτών ή με την κατασκευή ολόκληρων παρεκκλησίων επέκεινα της 

ανατολικής πλευράς των ναών, έρχονται σε αντιστοιχία με όσα έχουν παρατηρηθεί για την εκ των 

υστέρων διαμόρφωση διακονικών και μαρτυρίων εντός των ναών της Συροπαλαιστίνης, από τα τέλη 

του 5ου και μέχρι τα τέλη του 6ου αιώνα. Τα παραδείγματα τέτοιων μετατροπών θεωρούνται απο­

τελέσματα της επίδρασης της εκκλησιαστικής αρχιτεκτονικής και της λειτουργικής παράδοσης 

της Συρίας, για την οποία ήδη από τα τέλη του 4ου αι. ήταν αναγκαία η ύπαρξη διακονικού και 

μαρτυρίου εκατέρωθεν της κεντρικής αψίδας. Η εξακτίνωση τέτοιων επεμβάσεων μαρτυρείται 

ακόμη και στην ίδια την Κωνσταντινούπολη: στο ανατολικό τμήμα του νότιου κλίτους (αν όχι και 

του βόρειου) της βασιλικής της Θεοτόκου των Βλαχερνών διαμορφώθηκε επί Ιουστίνού Β' ένα 

"σκευοφυλάκιο". 

Οι παραπάνω διευθετήσεις και μετασκευές στο εσωτερικό εκκλησιών τόσο επαρχιών της 

ανατολικής λεκάνης της Μεσογείου όσο και του ανατολικού Ιλλυρικού και των Νήσων θα μπο­

ρούσαν κατά πάσα πιθανότητα να εγγραφούν στην επίδραση καινούριων λατρευτικών συνηθειών 

και αποθηκευτικών αναγκών, αφ' ενός για τη δημιουργία ενός χώρου για την εναπόθεση σκευών, 

αμφίων και βιβλίων και αφ' ετέρου από την επίδραση της ολοένα αυξανόμενης τιμής και προσκύ­

νησης των λειψάνων των μαρτύρων και των αγίων της Εκκλησίας. 



22 

ΑΝΕΣΤΗΣ ΒΑΣΙΛΑΚΕΡΗΣ 

ΧΡΗΣΗ ΣΧΕΔΙΑΣΤΙΚΩΝ ΥΠΟΔΕΙΓΜΑΤΩΝ 

ΑΠΟ ΤΟ ΣΥΝΕΡΓΕΙΟ ΤΟΥ ΠΡΩΤΑΤΟΥ 

Στις παλαιολόγειες τοιχογραφίες του Πρωτάτου επισημαίνουμε ένα 

πρωτότυπο φαινόμενο: συναντώνται, σε γειτονικές συνήθως επιφάνειες, πρόσωπα 

με ασυνήθιστο βαθμό ομοιότητας. Προσπαθούμε να δείξουμε στη συνέχεια πως το 

φαινόμενο αυτό αποτελεί σοβαρή ένδειξη ότι οι ζωγράφοι του Πρωτάτου 

χρησιμοποιούσαν σχεδιαστικά υποδείγματα, και επιχειρούμε να αποκαταστήσουμε τη 

μορφή και τη χρήση αυτών των υποδειγμάτων. 

Εντοπίζουμε αυτού του είδους την ομοιότητα των προσώπων στην ακριβή 

επανάληψη του συνδυασμού των στοιχείων δομής του σχεδίου που επιλέγονται για 

την απόδοση του φυσιογνωμικού χαρακτήρα. Αυτή η επανάληψη μοιάζει ακόμη πιο 

απρόσμενη, όταν συμβαίνει παρά τις αναρίθμητες εναλλακτικές επιλογές που είχε 

στη διάθεση του ένας ζωγράφος της εποχής. 

Τα στοιχεία αυτά δομής του σχεδίου δεν είναι τα φυσιογνωμικά 

χαρακτηριστικά, διότι σ\ εκείνη την περίπτωση θα βρισκόμασταν απλώς μπροστά 

στην πολύ γνωστή διαδικασία της κωδικοποιημένης φυσιογνωμικής τυπολογίας που 

διασφάλιζε την εικονογραφική ταυτότητα των εικονιζόμενων, η οποία μπορούσε να 

εκφραστεί ακόμα και λεκτικά. Είναι οι τρόποι σχεδιαστικής απόδοσης των 

συγκεκριμένων φυσιογνωμικών χαρακτηριστικών, οι οποίοι βέβαια ποικίλουν 

ανάλογα με τις εποχές και τα εργαστήρια, μπορούν όμως σε κάποια συγκεκριμένα 

καλλιτεχνικά περιβάλλοντα, όπως αυτό των δεκαετιών γύρω από το 1300, να 

διαμορφώνουν ένα λεξιλόγιο που ήταν σε κοινή χρήση. Γίνεται λοιπόν φανερό ότι το 

φαινόμενο που εντοπίστηκε αφορά σαφώς στη ζωγραφική διαδικασία. 

Επισημαίνονται ομάδες δειγμάτων, τα οποία αναπαράγουν τον ίδιο 

συνδυασμό στοιχείων δομής του σχεδίου. Οι άγιοι Ευστράτιος, Ακίνδυνος, Δωρόθεος 

και Άνθιμος είναι μία από αυτές- οι ιεράρχες Ιγνάτιος ο Θεοφόρος και Ιερόθεος, είναι 

μία δεύτερη- οι όσιοι Ονούφριος και Πέτρος ο Αγιορείτης, μαζί με τον όσιο Δαυίδ τον 

εν Θεσσαλονίκη, είναι μία τρίτη ομάδα κ.ο.κ. 

Η λεπτομερής εξέταση της εκτέλεσης των προσώπων που αναπαράγουν 

πιστά το ίδιο πρότυπο αποδεικνύει ότι, παρά την εμφανή ομοιότητα της κατασκευής 

τους, αποδίδονται το καθένα σε κάποιο διαφορετικό ζωγράφο μεταξύ των τεσσάρων 

βασικών που συμμετείχαν στο συνεργείο. Η συστηματική συγγένεια τους, επομένως, 

δε μπορεί να αποδοθεί στις σχεδιαστικές συνήθειες ενός ατόμου. 

Συγκρίνοντας τις κοινές γραμμές του σχεδίου των προσώπων είναι δυνατό 

να καταλήξουμε σε λιτά σκίτσα, τα οποία ωστόσο περιέχουν αυτά που ονομάσαμε 

βασικά στοιχεία δομής του σχεδίου. 



23 

Διαπιστώνεται ότι το υπόδειγμα εκτός του ότι αντιστρέφεται, προσαρμόζεται 

στην κλίμακα της απεικόνισης και στη διαφορετική ποιότητα που απαιτείται ανάλογα 

με τη σημασία της επιφάνειας που τη φιλοξενεί, όπως επίσης και ότι σημειώνονται 

κάποιες μικρές παρεκκλίσεις χαρακτηριστικές του κάθε ζωγράφου. Από αυτήν τη 

σχετική ευελιξία συνάγεται ότι η χρήση των σχεδιαστικών υποδειγμάτων για την 

αναπαραγωγή των προτύπων δε συνοδευόταν από κάποια άλλη τεχνολογική 

υποστήριξη, του τύπου των διάτρητων ανθιβόλων ή αντίστοιχου. Η πρακτική την 

οποία θεωρούμε πιθανότερη είναι δύο ή περισσότεροι ζωγράφοι να εργάζονταν 

ταυτόχρονα σε γειτονικούς χώρους, κοιτάζοντας το ίδιο σχεδιαστικό υπόδειγμα. 

Το φαινόμενο δεν περιορίζεται στο εσωτερικό του Πρωτάτου. Αντίστοιχη 

λογική αγγίζει η ομοιότητα προσώπων από το Πρωτάτο και το παρεκκλήσι του Αγίου 

Ευθυμίου, όπως του αγίου Κοσμά. Αυτό ενισχύει την ήδη κρατούσα άποψη ότι 

μεταξύ των δημιουργών των δύο έργων υπάρχει εργαστηριακή συγγένεια. 

Συγχρόνως το γεγονός ότι τα σχέδια δε συμπίπτουν — παραδείγματος χάριν 

βλέπουμε ότι το πρόσωπο στο Πρωτάτο είναι πιο επίμηκες — συμφωνεί, όπως 

αναφέρθηκε, με μια σχετική ελευθερία κατά την αναπαραγωγή. 

Σύμφωνα λοιπόν με το παράδειγμα του Πρωτάτου, τα βυζαντινά εργαστήρια 

θα πρέπει να χρησιμοποιούσαν σχεδιαστικά υποδείγματα, τα οποία αποτελούνταν 

από φυσιογνωμικούς τύπους, και άλλες ίσως επιμέρους φόρμες, ώστε η κλίμακα 

τους να επιτρέπει να δηλώνονται οι απαραίτητες σχεδιαστικές λεπτομέρειες που θα 

εξασφάλιζαν την ακρίβεια της αναπαραγωγής του σχεδίου. Ο αποσπασματικός 

χαρακτήρας αυτών των σημειώσεων αντιγραφής αποσυνδέει το είδος από τους 

εικονογραφικούς οδηγούς· ωστόσο η εκτενής τους χρήση φαίνεται να στηρίζει την 

πιθανότητα να ήταν οργανωμένα ως ένα είδος Musterbuch, το οποίο αποσκοπούσε 

καθαρά στην υποστήριξη του σχεδίου. Την άποψη αυτή ενισχύει και το πλησιέστερο 

γνωστό παράδειγμα ανάλογων σχεδίων, τα φύλλα χειρογράφου που είναι γνωστά ως 

Musterbuch του Wolfenbüttel. 



24 

ΜΑΡΙΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΙ ΚΥΚΛΟΙ ΑΠΩΝ ΣΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΚΑΙ 

ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΤΕΧΝΗ: ΕΠΓΣΗΜΑΝΣΕΙΣ ΚΑΙ ΔΙΑΠΙΣΤΩΣΕΙΣ 

Όταν κανείς καταπιάνεται μ' ένα θέμα τεράστιο σαν αυτό, είναι ουτοπία 

να πιστεύει πως μπορεί να επιτύχει τίποτε περισσότερο από το να κάνει κάποιες 

απλές επισημάνσεις και να διατυπώσει μερικές γενικόλογες κατ' ανάγκη 

διαπιστώσεις. Και μάλιστα όταν πρέπει να κινηθεί στους εικονογραφικούς 

κύκλους των αγίων τόσο της βυζαντινής όσο και της μεταβυζαντινής τέχνης, το 

όλο εγχείρημα καταντά σχεδόν μάταιο. Παρόλα αυτά όμως αξίζει να 

επιχειρηθεί. 

Οι βίοι των αγίων που εντοπίζονται στα εικονογραφημένα χειρόγραφα, 

στη μνημειακή τέχνη (ιδιαίτερα στις τοιχογραφίες) καθώς και στις φορητές 

εικόνες θέτουν καταρχήν το πρόβλημα σε ποιο από τα παραπάνω μέσα 

δημιουργήθηκαν πρώτα. Παράλληλα όμως θέτουν ζητήματα σχετικά με το 

πότε και πού δημιουργούνται και πώς διαδίδονται τα πρότυπα αυτά. Πέρα από 

το πρόβλημα του αρχετύπου και των προτύπων, κυρίαρχο μοιάζει να είναι και 

εκείνο της σχέσης ανάμεσα στα κείμενα των Βίων των αγίων και στις 

εικονογραφικές τους διατυπώσεις, πόσο δηλαδή στενή ή όχι είναι. Τέλος 

αξίζει να διερευνηθεί και το κατά πόσον οι ναοί που κτίσθηκαν πάνω στους 

τόπους των μαρτυρίων ή τους τάφους των αγίων φιλοξένησαν τις πρώτες 

απόπειρες εικονογράφησης του βίου τους. 

Η μελέτη της εικονογραφίας του βίου των αγίων αποτέλεσε και 

αποτελεί θέμα ιδιαίτερα προσφιλές για τους Έλληνες βυζαντινολόγους. 

Ξεκινώντας από τη μελέτη του Ανδρέα Ξυγγόπουλου, "Βυζαντινό κιβωτίδιο 

μετά παραστάσεων εκ του βίου του αγίου Δημητρίου", ΑΕ 1936, σσ. 101-136 

βλέπουμε πως από πολύ ενωρίς υπήρξαν πολύ ενδιαφέρουσες προσπάθειες για 

να μελετηθεί συστηματικά ο βίος αγίων, όπως αυτός του Δημητρίου. Ο ίδιος 

επανήλθε στο θέμα με τη μονογραφία του, Ο εικονογραφικός κύκλος της ζωής 

του αγίου Αημητρίου, Θεσσαλονίκη 1970. Γενικότερα στο χώρο των Ελλήνων 

βυζαντινολόγων, ο Ξυγγόπουλος είναι εκείνος που αφιέρωσε μεγάλο μέρος των 

μελετών του στη διερεύνηση εικονογραφικών κύκλων αγίων. 



26 

ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Μ. ΒΑΦΕΙΑΔΗΣ 

ΤΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΘΕΜΑ "ΑΝΩ ΣΕ ΕΝ ΘΡΟΝΩ ΚΑΙ ΚΑΤΩ ΕΝ ΤΑΦΩ" 

Το τροπάριο "Άνω σε εν θρόνω, και κάτω εν τάφω, τα υπερκόσμια, και ΰποχΟόνια, κατανοοΰντα Σωτήρ 

μου, εδονεΐτο τη νεκρώσει σου, υπέρ νουν ωράθης γαρ, νεκρός ζωαρχικώτατος" ψάλλεται κατά τον 

όρθρο του Μ. Σαββάτου. Συγγραφέας του θεωρείται ο μοναχός Μάρκος, επίσκοπος Υδρούντος (9ος-

10ος αι.). Το ποίημα χαρακτηρίζεται από πολυμερές θεολογικό περιεχόμενο. Προβάλλει την ταυτότητα 

του επίγειου (νεκρού) Χριστού με τον Προαιώνιο Λόγο, αλλά και την αντινομία της νέκρωσης Του: ο 

Χριστός αν και βρίσκεται στον τάφο, κάθεται ταυτόχρονα στο θρόνο του ουρανού. 

Η πρώτη παράσταση που απέδωσε εικαστικά το εν λόγω τροπάριο εμφανίστηκε, κατά πάσα 

πιθανότητα, στα ύστερα παλαιολόγεια χρόνια, συγκεκριμένα στο παρεκκλήσιο της μονής Βλατάδων, 

ενώ η αρχαιότερη χρονολογημένη από επιγραφή παράσταση φιλοξενείται στον ναό του Αγίου Νικήτα 

στο Cucer (1483/4). Από κει και έπειτα το "Άνω σε εν θρόνω" θα έχει μια μικρή διάδοση ως και τα 

μέσα του 18ου αιώνα. Η εικονογραφία του θέματος με το Χριστό εν δόξη στο πάνω μέρος της 

σύνθεσης και τον Ιδιο πάλι σε εντός σπηλαίου σαρκοφάγο σχηματίστηκε από την κατά λέξη εικαστική 

απόδοση του τροπαρίου. Το κατώτερο τμήμα της σύνθεσης συνδέεται εικονογραφικά με μια σειρά 

υστεροβυζαντινών παραστάσεων που φέρουν την επιγραφή Επιτάφιος και δείχνουν το Χριστό 

σαβανωμένο σε σαρκοφάγο. Η σαρκοφάγος, σε αυτή την περίπτωση, καλύπτεται από θολωτό κιβώριο 

από το οποίο κρέμονται τρείς κανδήλες. Το ανώτερο τμήμα της σύνθεσης έχει εσχατολογικό 

χαρακτήρα. Όπως και στις παραστάσεις της Ακρας Ταπείνωσης με την επιγραφή Ό βασύ.εύς της Δόξης 

και στους κεντητούς Επιταφίους με το νεκρό Χριστό συνοδευόμενο από τα σύμβολα των 

Ευαγγελιστών και τις ουράνιες δυνάμεις έρχεται να υπογραμμίσει την ταυτότητα του Πάσχοντος με τον 

Προαιώνιο Λόγο και να αποκαλύψει σε μια εσχατολογική διάσταση την εξουσία πάνω στη ζωή και το 

θάνατο του Πάσχοντος Χριστού, σύμφωνα με το περιεχόμενο των ύμνων του Μ. Σαββάτου. 

Σταθερό στοιχείο της εικονογραφίας του θέματος είναι και οι δύο προφήτες, ο Ησαΐας και ο 

Ιακώβ, που όμως δεν απεικονίζονται στις πρωϊμότερες παραστάσεις. Για πρώτη φορά θα 

συμπεριληφθούν στην ομόθεμη παράσταση του καθολικού της μονής Κουτλουμουσίου στο Άγιον 

Ορος (1540), αν και ήδη στον Ανάπαυσα (1527) πλαισιώνουν την Ακρα Ταπείνωση. 



25 

Εκτός Ελλάδας με τη μελέτη των εικονογραφικών βίων των αγίων 

ασχολήθηκε ιδιαίτερα ο Kurt Weitzmann, η θέση του οποίου συνοψίζεται στα 

παρακάτω : οι εικονογραφικοί βίοι των αγίων δημιουργήθηκαν στο χώρο των 

χειρογράφων για να συνοδεύσουν τα κείμενα των Βίων τους. Από τα 

εικονογραφημένα χειρόγραφα πέρασαν και στις άλλες μορφές βυζαντινής 

τέχνης, στη μνημειακή ζωγραφική, στις φορητές εικόνες και στη μικροτεχνία. 

Η υπόθεση του Weitzmann ευτύχησε να βρει στο παράδειγμα του 

εικονογραφικού κύκλου του βίου των πέντε αγίων της Σεβάστειας την πιο 

πειστική της απόδειξη. Όμως η μελέτη της Nancy Sevcenko για το βίο του 

αγίου Νικολάου κατέληξε σε συμπεράσματα που δεν συμφωνούσαν με την 

άποψη του Weitzmann, από τη στιγμή που διαπίστωσε, στηριγμένη στα 

σωζόμενα παραδείγματα, πως το αρχέτυπο του εικονογραφικού κύκλου του 

αγίου Νικολάου δεν θα πρέπει να αναζητηθεί στο χώρο των εικονογραφημένων 

χειρογράφων. Συγκερηιένα, υποστήριξε ότι το εικονογραφικό πρότυπο του 

βίου του αγίου Νικολάου φαίνεται ότι διαμορφώθηκε και καθιερώθηκε στο 

χώρο των εικόνων, από όπου το υιοθέτησαν οι βυζαντινοί ζωγράφοι για να το 

μεταφέρουν και στη μνημειακή τέχνη. Το γεγονός ότι κανένα εικονογραφημένο 

χειρόγραφο με το βίο του αγίου Νικολάου δεν έχει εντοπισθεί, σημαίνει πως 

είτε δεν σώθηκε είτε δεν υπήρξε ποτέ. Άλλες μονογραφίες που στο μεταξύ 

κυκλοφόρησαν, όπως εκείνη της Temily Mark Weiner για τον εικονογραφικό 

κύκλο του αγίου Γεωργίου, έμοιαζαν να καταλήγουν σε συμπεράσματα όμοια 

με εκείνα της Sevcenko, χωρίς να προσφεύγουν όμως σε ανάλογα 

εμπεριστατωμένη επιχειρηματολογία. 

Στο χώρο της μεταβυζαντινής τέχνης τα ερωτήματα που τίθενται 

σχετικά με τους εικονογραφικούς βίους των αγίων είναι διαφορετικής φύσεως. 

Εδώ ενδιαφέρει πρώτα από όλα να διερευνήσουμε αν οι μεταβυζαντινοί 

ζωγράφοι δημιουργούν νέες εικονογραφικές παραλλαγές των βίων των αγίων ή 

αν απλά αντιγράφουν προϋπάρχοντα πρότυπα. Επίσης ενδιαφέρει να δούμε αν 

δημιουργούνται εικονογραφικοί κύκλοι αγίων που τότε καθιερώνονται στο 

εκκλησιαστικό εορτολόγιο ή αγίων, γνωστών από παλιά, που όμως η λατρεία 

τους γνωρίζει ιδιαίτερη διάδοση στα μεταβυζαντινά χρόνια. Το σωζόμενο 

υλικό επιτρέπει να παρακολουθήσουμε τις πρακτικές για τη δημιουργία είτε 

του εικονογραφικού βίου ενός νέου αγίου είτε τις νέες παραλλαγές 

εικονογραφικών βίων αγίων γνωστών και καθιερωμένων. 



27 

Η θέση της παράστασης του "Άνω σε εν θρόνω" στο εικονογραφικό πρόγραμμα του Βήματος θα 

σταθεροποιηθεί την ίδια εποχή. Στο καθολικό της μονής Διονυσίου (1547) είναι ήδη συνδεδεμένη με 

την κόγχη της πρόθεσης. Καθοριστικός παράγοντας για τη διαμόρφωση αλλά και την τοποθέτηση της 

στο ιερό Θυσιαστήριο στα ύστερα βυζαντινά χρόνια στάθηκε η ησυχαστική νοηματοδότηση του ναού 

και των μερών του, ενώ η κορύφωση, στο 16ο αιώνα, της επίδρασης του τυπικού και του θεολογικού 

υπόβαθρου της υμνολογίας του Μ. Σαββάτου πάνω στα τελούμενα στο χώρο της Προσκομιδής 

συνέβαλε στην καθιέρωση του θέματος στην πρόθεση. Στην ένταξη της παράστασης του "Άνω σε εν 

θρόνω" στην κόγχη της πρόθεσης της μονής Διονυσίου συνέτειναν και σύγχρονες θεολογικές διαμάχες 

σχετικές με τις συνέπειες του πάθους του Κυρίου στη θεία Ευχαριστία. 

Το εικονογραφικό θέμα του "Άνω σε έν θρόνω" δεν συνιστά απλά οπτική απόδοση του γεγονότος 

της ταφής του Κυρίου, αλλά ένα αποκαλυπτικό όραμα της διά του πάθους κατάπαυσης του έργου της 

θείας Οικονομίας και των λυτρωτικών συνεπειών της. Αποτελεί υπόμνηση του αιώνιου σαββατισμού 

της θριαμβεύουσας εν ουρανώ Εκκλησίας και με αυτό το περιεχόμενο θα αξιοποιηθεί σε ένα κύκλο 

μνημείων του 16ου αιώνα που συνδέονται κυρίως με το όνομα του ζωγράφου Τζώρτζη. 



28 

ΣΩΤΗΡΗΣ ΒΟΓΙΑΤΖΗΣ 

NFOTFPA ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΠΑ ΤΗΝ ΠΑΝ ΑΠΑ ΣΚΡΤΠΟΥΣ 

Όπως αναφέραμε σε προηγούμενο συμπόσιο, ο ιστορικός ναός της 

Παναγίας Σκριπούς υπέστη πυρκαϊά που εκδηλώθηκε τον Ιανουάριο του 1996. 

Κατά την διάρκεια των εργασιών αποκατάστασης έγιναν εκτεταμένες 

ερευνητικές εργασίες οι οποίες μας έδωσαν τη δυνατότητα να διερευνήσουμε 

ορισμένα σκοτεινά σημεία της οικοδομικής ιστορίας του ναού: Συγκεκριμένα 

εργασίες που έγιναν είναι: α. Διάνοιξη κλεισμένων ανοιγμάτων, β. Τομές στο 

δάπεδο, γ. Αφαίρεση επικάλυψης στεγών. 

Συμπερασματικά τα ευρήματα από τις έρευνες μπορούν να συνοψιστούν 

ως εξής: 

α. Διαπιστώνεται η ύπαρξη ενός δαπέδου από μαλτεζόπλακες σε πολύ 

μικρό βάθος, το οποίο αφαιρέθηκε πιθανόν από τον Ορλάνδο κατά τις επισκευές 

του 1928-1938 για να αντικατασταθεί μετά από το σημερινό δάπεδο από 

βιομηχανικά πλακίδια του μεσοπολέμου. Το δάπεδο αυτό αναφέρεται από 

παλαιοτέρους περιηγητές και δεν πρέπει να είναι παλαιότερο από τον 19° αιώνα. 

β. Ανιχνεύεται η ύπαρξη ενός παλαιότερου κτηρίου, από το οποίο 

διασώζονται κάποια ίχνη στα παρεκκλήσια, κυρίως στις κόγχες. Συγκεκριμένα 

υπάρχει ένα δάπεδο από κεραμικές πλάκες σε στάθμη -0,80μ περίπου (από το 

σημερινή στάθμη στην κόγχη του νοτίου παρεκκλησίου καθώς και ένας 

εγκάρσιος τοίχος κατά τη διάμετρο και των δυο κογχών λίγο βαθύτερα. Τα 

ευρήματα αυτά πιθανόν να μπορούν να συσχετισθούν με ψηφιδωτό δάπεδο που 

αποκαλύφθηκε σε βάθος -0,70μ στον κυρίως ναό κοντά στον βορειοδυτικό 

ποδαρικό. Πιθανόν να πρόκειται για παλαιοχριστιανική βασιλίκι] με μια αψίδα 

που συμπίπτει με την αψίδα του ιερού της Παναγίας. Ωστόσο είναι πρώιμο να 

εξαχθούν κάποια συμπεράσματα. 

γ. Ελάχιστα ίχνη του αρχικού δαπέδου αποκαλύφθηκαν ωστόσο είναι 

αρκετά για να μας δώσουν με ακρίβεια τη στάθμη που βρισκόταν και πιθανόν το 

υλικό κατασκευής του. Αποτελείτο από χοντρές μαρμάρινες πλάκες, πιθανόν σε 



29 

δεύτερη χρήση, και είχε διαστρωθεί σε στάθμη λίγο χαμηλότερη (-0,15μ) από το 

σημερινό δάπεδο του κυρίως ναού. Η διαφορά στάθμης μεταξύ των 

παρεκκλησίων και του κυρίως ναού είναι μικρή και δεν πρέπει να υπήρχε πάνω 

από ένα σκαλοπάτι ανάμεσα στο δάπεδο του κυρίως ναού και του ιερού. Τα 

ευρήματα αυτά συμφωνούν απολύτως με τις εγκοπές στήριξης των τέμπλων 

καθώς και τις απολήξεις των τοιχογραφιών στα παρεκκλήσια. 

δ. Βρέθηκαν αρκετά μέλη του μαρμάρινου τέμπλου και σε συνδυασμό με 

την ταύτιση άλλων που είχαν βρεθεί από την 1η ΕΒΑ, μπορούν να δώσουν μια 

ελαφρά διαφορετική εικόνα από την προτεινόμενη από τον Megaw και να 

αποκατασταθεί το τέμπλο του ναού με μεγαλύτερη ακρίβεια. Η θέση του τέμπλου 

των παρεκκλησίων, σε απόσταση 3,45μ από την απόληξη της καμάρας, είναι 

πλέον διαπιστωμένη καθώς και η στάθμη που ήταν τοποθετημένο, η οποία 

ταυτίζεται με τη στάθμη του δαπέδου. Ακόμα μπορεί να γίνει με μεγαλύτερη 

ακρίβεια προσέγγιση στην αρχική του μορφή, αφού είναι πλέον γνωστό το ύψος 

του. Επίσης η ταύτιση δυο μελών με τον κοσμήτη του θωρακίου και όχι το 

επιστύλιο μας δίνει μια νέα μορφή στο τέμπλο διαφορετική από την μέχρι σήμερα 

προτεινόμενη. 

ε. Σημαντικό εύρημα είναι τα θραύσματα των γύψινων διαφραγμάτων των 

παραθύρων. Μπορούν να μας δώσουν κάποια ιδέα για την αρχική μορφή τους και 

να συντεθούν σε νέα παράθυρα που θα κλείσουν τα ανοίγματα. 

στ. Με βεβαιότητα μπορούν να σχεδιαστούν τα κουφώματα των θυρών. 

Όπως αποδείχτηκε οι θύρες του νάρθηκα είχαν δύο φύλλα στερεωμένα σε 

στροφείς στα μαρμάρινα κατώφλια και σε εγκοπές σε ελκυστήρα που 

διαπερνούσε το θύρωμα. Το τοξωτό άνω μέρος ήταν κατά πάσαν πιθανότητα 

σταθερό. 

ζ. Αποκαλύφθηκαν τα τρίλοβα παράθυρα των κεραιών που αποδείχτηκε 

ότι έφεραν παρόμοιους αμφικιονίσκους και επιθήματα με όσα είναι ήδη ανοικτά. 

Μετά τα ευρήματα αυτά η εικόνα που μας παρουσιάζει το μνημείο είναι 

πληρέστερη. 



30 

Κ ΓΕΡΑΣΙΜΟΥ 

0 ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΣ ΚΥΚΛΟΣ ΤΗΣ ΑΓΙΑΣ ΜΑΡΙΝΑΣ ΟΠΩΣ 
ΠΑΡΟΥΣΙΑΖΕΤΑΙ ΣΕ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΕΙΚΟΝΑ ΑΠΟ ΤΟ 

ΧΩΡΙΟ ΚΑΛΟΠΑΝΑΠΩΤΗΣ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ 
Ιωάννου Κορνάρου του Κρητός(1793) 

Η εικόνα της αγίας Μαρίνας του 1793 προέρχεται από την εκκλησία της Αγίας 
Μαρίνας στο Καλοπαναγιώτη που βρίσκεται μέσα στο όρια της μητροπολιτικής 
περιφέρειας Μόρφου. Έχει διαστάσεις μήκος 117εκ., πλάτος 66 εκ., πάχος 3,7εκ. 
Ακολουθείται η γνωστή τεχνολογία κατασκευής των εικόνων δηλαδή ξύλινο 
υπόστρωμα, ύφασμα, λευκή προετοιμασία, χρώματα αυγοτέμπερας, χρυσό, ασήμι, 
βερνίκι, 
Η Αγία Μαρίνα εικονίζεται όρθια, μετωπική, να πατεί σε πράσινη γή κρατώντας 
με το δεξί της χέρι σταυρό με τον Εσταυρωμένο Χριστό, κλαδί δέντρου και 
ανοιχτό ενεπίγραφο ειλητάριο που αναφέρει «ΕΙΣ ΟΣΜΗΝ ΜΥΡΟΥ ΣΟΥ 
ΔΡΑΜΟΥΜΑΙΝΥΜΦΙΕ ΜΟΥ / ΟΤΙ ΤΕΤΡΟΜΑΙ ΤΗΣ ΣΗΣ ΑΓΑΠΗΣ ΕΓΩ» Στο 
αριστερό της χέρι κρατεί αναμένη λαμπάδα και βάιο, σύμβολο της νίκης. Έχει 
λυμένα τα μαλιά και φορεί διπλό χιτώνα, ένα «ποδήρη» και ένα κοντό μέχρι τη 
μέση, μανδύα και καλύπτρα και που όλα είναι έντονα διακοσμημένα και 
χρυσοποίκιλτα. Το χρυσό της φωτοστέφανο με τα φυτικά διακοσμητικά μοτίβα 
συνδυάζει την ενχάρακτη και στικτή τεχνική. Το φόντο είναι βαθύ μπλε όπου 
σ'αυτό σώζεται με μεγαλογράμματη γραφή η επιγραφή «Η ΑΓΙΑ 
ΜΕΓΑΑΟΜΑΡΤΥΣΜΑΡΙΝΑ». Πάνω ακριβώς από την αγία εικονίζεται μέσα σε 
δόξα και σε νεφέλη ο Χριστός μετωπικός από τη μέση και πάνω. Ευλογεί με το 
δεξί του χέρι την αγία και με το αριστερό της προσφέρει το στεφάνι του 
μαρτυρίου. Στην κάτω δεξιά πλευρά της αγίας Μαρίνας βρίσκεται η 
προσωπογραφία του δωρητή. Εικονίζεται γονιπετής σε στάση δέησης. Πρόκειται 
για ιερέα σχετικά νεαρό, μαύρα κοντά γένεια που φορεί μαύρα ράσα, επιτραχίλιο 
και καλιμαύχι. Απευθύνεται προς την αγία λέγοντας της σύμφωνα με σχετική 
επιγραφή που βρίσκεται δίπλα του «ΣΟΥ ΠΡΟ ΠΟΔΩΝ ΕΠΎΣΤΑ / ΤΟ ΓΟΝΥ 
ΚΛΙΝΑΣ, ΑΙΤΩΣΕ / MAPIN' IN' ΔΕΧΘΗΣ ΔΕΗΣΙΝ / ΜΟΥ» Από αναθηματική 
επιγραφή στο κάτω μέρος της εικόνας γίνεται γνωστό και το όνομα αυτού. «ΤΗΝ 
ΣΗΝ ΕΚΟΝ ΕΚ ΠΟΘΆΝΙΣΤΟΡΙΣΑΣ, / ΑΙΤΩΣΕ ΜΑΡΤΥΣ IN ΔΕΧΘΗΣ 
ΠΡΟΘΕΣΙΝΜΟΥ. Κ[ΑΙ] ΕΞΑΙΤΙΣΗΣ ΠΡΟΣ ΘΕΟΥ ΑΦΕΣΙΝ MOI, / ΤΩΝ 
ΕΠΤΑΙΣΜΕΝΩΝ, ΕΧΕΙΣ ΓΑΡ ΠΑΡΡΡΗΣΙΑΝ, ΩΣ ΜΑΡΤΥΣ, ΩΣ ΝΥΜΦΗ, ΩΣ 
ΚΟΡΗ ΠΑΡΘΕΝΟΣ, / Κ[ΑΙ] ΔΟΥΑΗΧΡΙΣΤΟΥ, ΔΙΟ ΜΗ ΕΠΙΛΑΘΟΥ, ΟΙΚΤΡΟΥ 
ΠΑΡΘΕΝΙΟΥ, ΑΑΤΡΟΥ ΘΉΟΥ ΚΥΡΙΟΥ / ΕΙΤΑ KfAIJ ΠΑΝΤΩΝ ΤΩΝ 
ΕΝΘΑΔΙΚΕΙΜΕΝΩΝ, ΕΜΩΝΣπΓΕΝΩΝ, ΣΟΥ ΝΑΟΥ ΠΡΟΠΥΛΕΩ». 
Περιμετρικά της εικόνας σε χρυσή βάση ζωγραφίζονται μπλεγμένα διάφορα 
ελισσόμενα φυτικά διακοσμητικά μοτίβα μέσα στα οποία εικονίζονται 
ενδιαφέρουσες σκηνές από τα μαρτύρια της αγίας Μαρίνας που συνοδεύονται από 



31 

μακροσκελής επιγραφές. Πάνω αριστερά διακρίνουμε τρείς διαδοχικές σκηνές, α) 

η αγία να οδηγείται έμπροσθεν του φθονερού και θηριόψυχου άρχοντα της 

Ανατολής Ολυβρίου. β) η αγία να κτυπιέται βάναυσα με ροζιασμένα ραβδιά και 

γ) η αγία σπαραττόμενη τας σάρκας με σιδερένια νύχια Πάνω δεξιά σε τέσσερις 

διαδοχικές σκηνές εικονίζονται τα επεισόδια κατά τα οποία η αγία δέχτηκε δύο 

επιθέσεις από το σατανά μέσα στη φυλακή α) η αγία στο στόμα του 

μεταμορφωμένου σε δράκοντα σατανά β) η αγία με το σταυρό στο χέρι εκδιώκει 

το θηρίο γ) Ο σατανάς με μορφή άγριου κατάμαυρου όντος επιτίθεται κατά της 

αγίας με σπαθί δ) η αγία αφού του πήρε το σπαθί τον κρατεί από τις τρίχες της 

κεφαλής και τον κτυπάει ταπεινώνοντας τον. Φαίνεται επίσης όπως αναφέρει και 

η σχετική επιγραφή να πέφτει το μάτι από το κατάμαυρο όν. Αριστερά και λίγο 

πιο κάτω από τη μέση της εικόνας εικονίζονται άλλες τρεις διαδοχικές σκηνές του 

βίου της αγίας Μαρίνας α) η αγία εικονίζεται χωρίς τις πληγές από τα 

βασανιστήρια αλλά υγιής και λαμπερή. Κατακλείζεται από ουράνια λάμψη 

προερχόμενη από πύρινο στύλο μέσα στον οποίο υπάρχει επιβλητικός χρυσός 

σταυρός και λευκή περιστερά κάθεται στη κορυφή του β) η αγία προσάγεται εκ 

νέου έμπροσθεν του έπαρχου Ολυβρίου που της ζητάει ξανά να αρνηθεί την πίστη 

της γ) η αγία κρεμασμένη ημίγυμνη κατακαίεται με αναμμένες λαμπάδες. 

Απέναντι από τις τρείς προηγούμενες σκηνές στη δεξιά πλευρά της εικόνας 

εικονίζονται άλλες δύο συνεχόμενες σκηνές, α) η αγία δεμένη οδηγείται από δύο 

στρατιώτες στο καζάνι με το νερό. β) η αγία όρθια μέσα στο καζάνι προσεύχεται 

ενώ την καλύπτει ουράνια λάμψη που προέρχεται από πύρινο στύλο μέσα στον 

οποίο εικονίζεται σταυρός στην κορυφή του οποίου κάθεται λευκή περιστερά. 

Επίσης λευκή περιστερά πάνω από το κεφάλι της αγίας την στεφανώνει με 

στεφάνι που κρατεί στο ράμφος της. Το πλήθος που παρακολουθεί το θαύμα 

φωνάζει με θαυμασμό. Στην κάτω αριστερή γωνία της εικόνας παρατηρούμε 

άλλες δύο συνεχόμενες σκηνές, α) ο έπαρχος Ολύβριος αφού έχει δοκιμάσει όλα 

τα βασανιστήρια χωρίς αποτέλεσμα διατάζει τον αποκεφαλισμό της αγίας β) η 

αγία ενώ οδηγείται προς αποκεφαλισμό διδάσκει τα πλήθη. Στη κάτω δεξιά γωνία 

εικονίζονται δύο σκηνές από το μαρτυρικό τέλος της αγίας, α) η αγία δεμένη, 

γονηπετής και με γαλήνιο ύφος αναμένει την καρατόμηση της από το δήμιο β)από 

τον ουρανό ο Χριστός εν νεφέλες με λαμπρές ακτίνες φωτός που κατευθήνονται 

προς την όρθια αγία δείχνει ότι την αναμένει και ότι την έχει ίδη κατατάξει στο 

χορό των αγίων. Οι στρατιώτες από την εκτυφλωτική λάμψη πέφτουν χάμω στο 

έδαφος και κρύβουν το πρόσωπο τους. 

Ο ζωγράφος της εικόνας της αγίας Μαρίνας είναι από τους πλέον γνωστούς 

ζωγράφους του τέλους του 18ου και αρχών του 19ου αιώνα στη Κύπρο με τη δική 

του ιδιαίτερη τεχνοτροπία και αισθητική. Πρόκειται για το μεγάλο ζωγράφο 

Ιωάννη Κορνάρο από την Κρήτη που υπογράφει στη κάτω δεξιά γωνία της 

εικόνας ως ακολούθως: «ΧΕΙΡ ΗΝ ΖΩΓΡΑΦΟΥ ΚΟΡΝΑΡΟΥ ΙΩΑΝΝΟΥ / ΤΟΥ 

ΚΡΗΤΟΣ. ΚΥΚΚΟΣ. /ΑΨ^Γ(1793). 



32 

Κ.Π.ΔΕΛΛΑΠΟΡΤΑ 

ΣΚΗΝΕΣ ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΚΥΚΛΟ ΤΟΥ ΑΠΟΥ ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ 

ΖΑΚΥΝΘΟΥ 

Οι γνωστές παραστάσεις από τον εικονογραφικό κύκλο του Αγίου 
Διονυσίου, πολιούχου της Ζακύνθου, είναι περιορισμένες. 

Στην παρούσα ανακοίνωση παρουσιάζονται τέσσερα, άγνωστου 
προελεύσεως, εικονίδια, που ανήκουν σε ιδιωτική συλλογή και 
προέρχονται μάλλον από κιβωτίδιο ή λειψανοθήκη. 

Οι σωζόμενες ζωγραφικές επιφάνειες παριστάνουν σκηνές από τον 
βίο του Αγίου Διονυσίου Ζακύνθου: α) τη διάβαση του χειμάρρου β) την 
ανακομιδή του Ι. Λειψάνου του Αγίου από τα Στροφάδια στη Ζάκυνθο γ) 
την κήδευση του Αγίου και δ) χορό ιερέων. 

Οι παραστάσεις χρονολογούνται περί τα τέλη του 18ου αι. κ. ε. 



33 

ΙΟΡΔΑΝΗΣ Ε. ΔΗΜΑΚΟΠΟΥΛΟΣ 

ΤΟ ΠΑΛΑΤΙ ΤΩΝ ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΩΝ (ΚΤΗΡΙΟ Ε) ΣΤΟΝ ΜΥΣΤΡΑ, 
Ο ΚΤΙΤΩΡ ΤΟΥ, ΜΑΝΟΥΗΛ Β' ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΟΣ, 

ΚΑΙ ΤΟ ΒΕΝΕΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΡΟΤΥΠΟ 

Τόσο κατά τη μετάβαση του στη Δ. Ευρώπη, όσο και στην άκαρπη επιστροφή του στην 
Κων/πολη, ο'Μανουήλ Β' Παλαιολόγος στάθμευσε στη Βενετία,' τον Απρ. του 1400 και τους 
πρώτους μήνες του 1403, αντίστοιχα. Το 1403, οπότε και παρέμεινε εκεί λίγους μήνες, τον 
Μανουήλ υποδέχθηκε με τιμές ο Δόγης Michèle Steno (1400-1412) που, ως Procuratore de 
Supra, ασφαλώς τον είχε γνωρίσει από το 1400, πριν περάσει από το υψηλό εκείνο αξίωμα σ' 
αυτό του Δόγη. Νομίσματα του Steno εντοπίσθηκαν προ ετών στο υπόστρωμα του δαπέδου 
της αίθουσας του θρόνου, στο κτήριο Ε, μεταξύ των αρχαιοτέρων Δ και Ζ, στα παλάτια του 
Μυστρά, σύμφωνα με πρόσφατη αναλυτική μελέτη του Καθ. κ. Στ. Σίνου. Το 1403, ο Μανουήλ 
βρήκε προχωρημένες τις εργασίες που ως Δόγης είχε ξεκινήσει ο Steno για την αποπεράτωση 
του μόνου καινούργιου τμήματος που υπήρχε ως τότε στο παλαιό (12ου αι.) συγκρότημα του 
Palatium CorrTuhis της Βενετίας, στον χώρο μεταξύ της ακτής (Molo) και της βασιλικής του Αγ. 
Μάρκου. 

Η νέα αυτή πτέρυγα, η αρχαιότερη στο σημ. Palazzo Ducale, είναι το επάκτιο τμήμα του 
τελευταίου μέχρι και το έκτο τόξο της ισόγειας στοάς από τη γωνία της Piazzetta. Το κτήριο είχε 
παραμείνει στην κατάσταση που ήταν στο 1365, όταν μετά από απόφαση του 1340 για την 
ανέγερση αίθουσας για το Μείζον Συμβούλιο - τα μέλη του είχαν αυξηθεί σε 1200 - η ομώνυμη 
αίθουσα, στον τύπο αναλόγων αιθουσών συνεδριάσεων και υποδοχών βορειοϊταλικών 
πόλεων-κρατών, είχε διαμορφωθεί στον β' όροφο νέου τριορόφου κτηρίου με αντιστροφή των 
πλήρων και των κενών. Με ισόγεια δηλ. στοά στις δύο όψεις (Molo και Piazzetta) και διπλάσιας 
πυκνότητας loggia στον α'όροφο - η τελευταία με τετράλοβους oculi μεταξύ των οξυκόρυφων 
τόξων - μιά αίθουσα που φωτιζόταν από μεγάλα οξυκόρυφα παράθυρα και κυκλικούς φεγγίτες, 
όπως η αντίστοιχη της Πάδουας (Palazzo délia Raggione). Η αίθουσα, με εσ. πλάτος 26,07 μ. 
= 5X15 βεν. πόδ. = 15 passa, εκτείνεται σ' όλο το πλάτος της επάκτιας (νότιας) πτέρυγας, με 

Άνω: το κτήριο Ε στο συγκρό­
τημα των παλατιών του Μυσ­
τρά. Κάτοψη της αίθουσας του 
wpovou στη σταϋμη των κατω­
φλίων των θυρών. 

Xn.-|6pm»|.i<Miu. 

Κάτω: επαλληλία κατόψεων 
της αίθουσας του θρόνου 
του κτηρίου Ε των παλατιών 
του Μυστρά και του ορόφου 
με την αίθουσα του Μείζονος 
Συμβουλίου στο Palatium 
Gomunis της Βενετίας. 

ΠΕΣΚ ΕΜΒΑΛΟΝ-ΓΓΐΤΙ 

ΤΠΤΤΠΤί ι7ΤΉ4 , Ιι,Ι» alii Ι Μ Ρ1™« ° — L J - ^ 2 " · 
•raàour ι ο s ί ο i s M M 

•J- CIHe[OtKTCntDY;71JÖ(L «f ι ' " ' 



34 

17 τόξα στην ισόγεια στοά προς την ακτή (έναντι των 6 προς την Piazzetta), συν. μήκους 71,50 
μ. αλλά επιμηκέστερο τον βόρειο τοίχο της εξαιτίας του τραπεζιόσχημου οικοπέδου (73 μ. = 14 
Χ15 βεν. πόδ. = 42 passa). 

Η στέγη ήταν τετράρριχτη και ο Steno φέρεται να κατασκεύασε ψευδοροφή με μπλε 
διάχωρα και χρυσά αστεράκια, ψηλότερα από τους φεγγίτες, ενώ επένδυσε τους τοίχους και 
των δύο όψεων με λευκά και κόκκινα μάρμαρα, σε γεωμετρικό σχέδιο. 
Το 14ρ4, σύμφωνα με κτητορική επιγραφή του Δόγη «Michael Stellifer» τελείωσαν και ο» 
εργασίες διαμορφώσεως περίτεχνου εξώστη («pergolo»), στο μέσον της όψεως προς την ακτή, 
με ημιεξαγωνική κορύφωση και γλυπτή μορφή της δικαιοσύνης, που μοίρασε έτσι τα παράθυρα 
σε δύο τριμελείς ομάδες, αφήνοντας ψηλότερα οκτώ συνολικά φεγγίτες. 

Απέναντι στον εξώστη, μέσα στην αίθουσα, υπήρχε ο θρόνος του Δόγη (Dais), αργότερα 
όμως, με την κατά μήκος των τοίχων διάταξη των εδράνων, ο θρόνος μετατοπίσθηκε σε 
τριμερή ξυλοκατασκευή, σε επαφή με την ανατολική μικρή πλευρά («Tribunal»). ^ 

Τυπολογικά, το κτήριο Ε του Μυστρά ανήκει στο είδος αυτό του Palatium Cormfnis, αν 
και όχι μόνον από πλευράς υλικών και πλούτου μορφών αλλά και διαστάσεων είναι πολύ 
υποδεέστερο. Η μόνη μεγάλη βυζαντινή αυτή αίθουσα που έχει διασωθεί έχει εμβαδόν μόλις το 
ένα πέμπτο του βενετικού της προτύπου ( 2 X 7 = 1 4 τετραγ. των 15 βεν. ποδ. έναντι 5 Χ14 = 
70 ομοίων τετραγ. του τελευταίου ). Ο άξονας της προσόψεως δηλώνεται κυρίως με τη, δίκην 
ανατ. κόγχης ναού, ημιεξαγωνική προεξοχή της κόγχης του θρόνου, σχήμα δηλωτικό του 
προορισμού της για τον ίδιο τον αυτοκράτορα, που καθαγιάζει ό,τι τον αφορά, και όχι για τον 
Δεσπότη Μορέως, όταν βέβαια τύχαινε να είναι και οι δύο παρόντες. Εκατέρωθεν, υπήρχαν 
τρία μεγάλα ανοίγματα με οκτώ κυκλικούς φεγγίτες ψηλότερα, όπως σωστά διορθώνει τον Αν. 
Ορλάνδο ο κος. Σίνος, ενώ στη μικρή της πλευρά, προς το κτήριο Ζ, η αίθουσα πρέπει να είχε 
μιά ξυλοκατασκευή επί των σωζόμενων προβόλων που τόνιζε τον προορισμό του μεσαίου της 
τρίτου για τη θέση του Δεσπότη Μορέως, τον Θεόδωρο Β', τον ανήλικο γιό του Μανουήλ. 

Όλα δείχνουν ότι το κτήριο Ε κτίσθηκε για τη δημιουργία αίθουσας επισήμων υποδοχών 
και ακροάσεων του Μανουήλ Β' Παλαιολόγου, που δύο φορές παρέμεινε για καιρό στον 
Μυστρά, ενώ νομίζω πως και τα αρχικά Μ(ανουήλ) ο Π(αλαιολόγος) διαγράφονταν, σε μπλε 
κάμπο, σύμφωνα με διόρθωση μου στη μερικώς ανακριβή αναπαράσταση Ορλάνδου για τα 
πώρινα πλαίσια των ορθογωνικών ανοιγμάτων. j i 

Άνω: σχέδιο αναπαραστάσεως 
των πώρινων πλαισίων των 
ανοιγμάτων της αίθουσας του 
θρόνου, στο κτήριο Ε των παλα­
τιών του Μυστρά, από τον Αν. 
Ορλάνδο. 

Κάτω: σχέδιο αναπαραστάσεως 
των ίδιων πλαισίων, από τον συγ 
γραφέα. 



35 

ΓΕΩΡΓΙΟΙ ΔΗΜΗΤΡΟΚΑΑΛΗ 

Στην Τήνο μέχρι σήμερα είχαν καταγραφή· εννέα δίκογχοι ναοί .Πρόσφατες έ­

ρευνες επεσήμαναν καί άλλους ναούς* την Άγια Λούκια στην περιοχή Καρυδς,τήν 

παλαιά Άγια Τριάδα Χατζηράδου,καί τδν "Αγιο Βασίλειο Κεραμωτής,ένδ εντοπί­

σθηκε καί μιά δεύτερη όμάδα-παραλλαγή.Οι ναίσκοι τής ομάδας αυτής,οί περισσό­

τεροι στην περιοχή Κουναρές Τριαντάρου,αποτελούνται από δυο παράλληλους η τε­

τράγωνους χώρους,κατ' οικονομίαν κλίτη,πού έπικοινωνοΟν μεταξύ τους ελευθέρα, 

μέσω ενός πολύ μεγάλου τόξου ("βολτο").'Όλοι είναι ορθόδοξοι ναοί καί διμάρ-

τυροι »αφιερωμένοι δηλαδή σέ ζεΰγος αγίων,παρ' 'όλο που σέ ορισμένες περιπτώ­

σεις μόνον ό 'ε'νας άπό τους δυο αγίους αναφέρεται .Στην ομάδα αύτη ανήκουν 6 

"Άγιος Φανούριος,<5 "Αγιος Μάμας-Άγιος Νικόλαος,ό 'Άγιος Μηνάς,ό 'Άγιος Χαρά-

λαμπος-'Άγιοι Απόστολοι Τσαγκάρης κ.α.,αλλά καί ή Κοίμησις της βεοτόκου-Ά-

γιος Χαράλαμπος στό Σκεπανδ. Άπό τήν ομάδα αυτή καί με κατάργηση του" ενδιάμε­

σου τόξου,προέκυψε υστέρα άπό "ανακαινίσεις" 6 σήμερα τυπικός δίκογχος ναός 

της Απότομης τοϋ προδρόμου στην θέση Καλαμίσι τής περιοχής Τσικνιδ.Σέ παρό­

μοια "ανακαίνιση" 'ίσως οφείλεται καί ή σημερινή μορφή τής Παναγίας της Σπη-

λιώτισσας στην περιοχή του χωριοΰ Κώμη (πάντως πρό τοΰ I960),πού ανήκει στους 

Καθολικούς.Στον ναό αυτό,στοιχείο εξαιρετικά ενδιαφέρον,τό 'ότι στίς δύο μέν 

κόγχες υπάρχουν νεωτερικές τοιχογραφίες τής Ιΐλατυτέρας,ένφ τό καθολικό άλτά-

ριο είναι κατασκευασμένο ανάμεσα τους.Τό ίδιο συμβαίνει καί στον δίκλιτο κα­

θολικό ναό τής Μεταμορφώσεως στον Κτικάδο· τό άλτάριο δηλαδή είναι τοποθετη­

μένο ανάμεσα στίς δύο κόγχες οπού έχουν τοιχογραφηθή Πλατυτέρες. 

Επειδή οί δύο κόγχες δημιούργησαν ερωτηματικά στον 'ορθόδοξο Κλήρο καί 

τους ορθόδοξους κτήτορες,στήν μέν περίπτωση του Αγίου Βασιλείου Κεραμωτής ε-

εκτισαν καί μίκρηναν τήν μία κόγχη,ένω σέ άλλες περιπτώσεις αντί για δύο τοι-

χογραφημένες Πλατυτέρες,τοποθέτησαν μόνον μία,στην άλλη κόγχη ζωγραφίζοντας 



36 

ενα μεγάλο σταυρό σε λευκό πεδίο.Χαρακτηριστικώτερη ή περίπτωση τΐ|ς παλαιδς 

Άγιας Τριάδος Χατζηράδου,δπου οι δυο κόγχες είναι άρχιτεκτονικως ισότιμες. 

Την βόρεια δηλαδή κόγχη την διακόσμησαν σάν νά ήταν κόγχη προθέσεως,στην εν­

διάμεση μικρότερη κόγχη τοποθέτησαν την Πλατυτέρα ώστε νά είναι στον άξονα, 

καί την νότια μεγάλη κόγχη την διακόσμησαν μ' ενα απλό σταυρό. 

TE2MINUS AKTE QUEM γιά την ηλικία των ναισκων αυτών μαρμάρινες χρονολο­

γημένες επιγραφές,από τόν ΙΖ' μέχρι τίς άρχες του Ιθ' αίώνα,ποΰ συνήθως-ανα­

φέρονται σε ανακαινίσεις,αλλά χρήσιμα καί ορισμένα στοιχεία των εγγράφων τοΰ 

Βατικανοί που είχε δημοσιεύσει ο I0FMAHK Ι1936).Σήμερα μπορούμε νά υποθέσου­

με 8τι μερικά από τά ταπεινά αυτά ναΟδρια,'όλα έπιπεδόστεγα,ίσως είναι παλαιό­

τερα.Τό στοιχείο τοϋ επίπεδου δώματος,που μέχρι τό Ι96ί πιυτεύαμε 'ότι "ανήκει 

εξ ολοκλήρου είς την νηοιωτικήν μεταβυζαντινήν παράδοσιν" ('Ορλάνδος),η πιθα­

νώς καί στους χρόνους της Φραγκοκρατίας (Βασιλειάδης),ηδη απεδείχθη 8τι εφαρ­

μόστηκε καί στην βυζαντινή αρχιτεκτονική,τουλάχιστον από τόν Ι* αιώνα. Εξ άλ­

λου ή δημοσίευση σειράς βενετικών εγγράφων (.1390-..) τής Καθολικής Αρχιεπι­

σκοπές,πού άρχισε πρόσφατα καί συνεχίζεται,μ&ς επεφύλαξε εκπλήξεις.Σε έγγραφα 

δηλαδή των άρχων τοϋ ΙΕ' αιώνα αναφέρονται σημερινά ναΰδρια,αποδεδειγμένα μιδς 

καί μόνον οικοδομικής φάσεως.Χωρίς νά μπορούμε νά ουμφωνήσουμε με τό περιεχό­

μενο πρόοφατου βιβλίου,8που περισσότεροι από ko ναοί τ̂ ς νήσου χαρακτηρίζον­

ται βυζαντινοί,πρέπει νά δεχθοΟμε δτι στην Τήνο υπάρχουν βυζαντινά μνημεία. 

"Ηδη έπεοήμανα ενα ερειπωμένο έπιπεδόστεγο ναό με τοιχογραφίες,πού μπορεί; νά 

χρονολογηθούν στον ΙΔ* αιώνα (Ιεράρχες Κελισμοϋ) .Σημειώνω επίσης καί κάτι 

πού γιά πρώτη φορά συνάντησα στίς Κυκλάδες· σ' £να ναό τά "στεγάδια" τής ορο­

φής έχουν έπιχρισθή καί στην συνέχεια τοιχογραφήθηκαν,δυστυχώς δμως τά λείψα­

να τών τοιχογραφιών,λόγω φθορών,δεν μποροϋν νά χρονολογηθοΟν. 



37 

Ξ. ΔΕΛΗΓΙΑΝΝΗ - ΔΩΡΗ 

Ο ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΙ ΚΥΚΛΟΙ ΤΟΥ ΜΗΝΟΛΟΓΙΟΥ 

Το Μηνολόγιο ε ί ν α ι δυνάμει ο τπο εκτεταμένος εικονογραφικός κύκλος οτην βυζαντινή 

και μεταβυζαντινή εικονογραφία. Πριν μπούμε οτο κυρίως θέμα θα πρέπει να αποοαιρηνίοου-

με τοεις δοους που χρησιμοποιούνται συχνά χωοίς αυοτηρδ νοηματικό περιεχόμενο : τα Μη-" 

ναία, το Συναξάοιο και το Μηνολόγιο, Τα Μηναία ε ί ν α ι ένα 12τομο λειτουργικό βιβλίο για" 

τον Όρθρο " κά9ε τόμος αντιστοιχεί οε ένα μήνα του λειτουργικού έτους. Κατά τον Όρθρο 

διαβάζεται ένα ούντομο βιογραφικό σημείωμα - το Συναξάρι Ρ - και η ακολουθία γ ια κάθε άγιο 

που εορτάζεται την συγκεκριμένη ημέρα. Είναι γνωστό ότι κάθε ημέρα του βυζαντινού έτους 

- από την 1η Σεπτ. έως τ ι ς 31 Αυγ. - εορτάζονται πολλοί ά γ ι ο ι . Στον τ ί τλο του Μηναίου της 

Ημέρας δμως αναφέρεται ο πιο γνωστός άγιος, που ξεχωρίζει έτσι από τους υπολοίπους, π.χ. 

ΤΗ ΙΕ'.· TöY ΑΥΤΟΥ ΜΗΝΟΣ (ενν. Σεπτ.) Μνήμη του'Αγίου Μεγαλομάρτυρος Νικήτα. Από τα Μηναία 

προέρχεται και ένα άλλο λειτουργικό β ιβλ ίο, το Συναξάριο, στο οποίο συγκεντρώνονται όλο 

τα σύντομα βιογραφικά σημειώματα των αγίων που περιλαμβάνονται οτην κάθε ημέρα του Μηναίου, 

εδώ δμως χωρίς την ακολουθία με τα ποιητικά μέρη που διαβάζονται ή ψάλλοντα ι κατά τον Ό ρ ­

θρο. Όπως ταΜηναία έτσι και τα Συναξάρια έχουν πληρότητα, δ ι ό τ ι αναφέρονται όλοι οι άγιοι 

του έτους, σύμφωνα με τον μήνα και την ημέρα της εορτής τους. Τέλος, Μηνολόγιο ονομάζεται 

η Συλλογή βίων αγίων οε εκτεταμένη, μορφή, στον τύπο ψυχωφελούς διήγησης. Χαρακτηριστικό 

του Μηνολογίου ε ί ν α ι το γεγονός ότι δεν καλύπτει όλους τους αγίους του έτους όπως τα Μη -

ναία και το Συναξάρια. Προβαίνει σε μια μικρή επιλργή αγίων , που αναφέοονται δμως και ε­

δώ σύμφωνα υε την ημερομηνία της εορτής τους. Η σύγκοιοη με τα Μηναία υποδεικνύει το κριτή­

ριο που ακολουθήθηκε γ te την επιλογή τους. Οι άγιοι που επιλέγονται γ ια το Μηνολόγιο αναφέ­

ρονται κατά κανόνα στον τ ί τ λ ο τ?υ Μηναίου, ε ί ν α ι δηλ. οι γνωστότεροι και επιφανέστεροι ά γ ι ­

οι της ημέρας. 

Τουλάχιστον στην βυζαντινή Τέχνη ο όρος "Μηνολόγιο" χρησιμοποιείται με πολύ γενική σημασία 

και συχνά λανθασμένα. Π.χ. ο πολύτιμος κώδικας V2t.gr. 1613 (έτ.περ.ΙΟΟύ) ε ίνα ι γνωστδς ως 

"Μηνολόγιο" του Βασιλείου Β', ενώ πρόκειται γ ια Συναξάοιο, αφού συγκεντρώνονται τα σύν­

τομα βιογραφικά σημειώματα για όλους τους αγίους της κάθε ημέρας(απδ τον Σεπτ. μέχρι τον 

Φ ε β ρ . ) . 

Στη διάδοση και επιβολή του όσου "Μηνολόγιο" θα πρέπει να συνετέλεσε το έργο του βυζαντι­

νού αξιωματούχου Συμεών του Μεταφραστή, οτο β'μιοδ του 10ου αι.,που φαίνεται ότ ι είχε χα­

ρακτήρα ανανέωσης της αγιογραφικής παράδοσης της εποχής του. Το Μηνολόγιο του Μεταφρα­

στή περιλαμβάνει HS βίους αγίων για ολόκληρο το έτος. Από τους βίους άλλοι προέρχονται 

από παλαιότερα, προ-μεταφραοτικά Μηνολόγια και άλλοι από την ούγχρρνή του αγιογραφική παρα­

γωγή. Τρυς βίους αυτούς ο Συμεών επεξεργάστηκε γλωσσικά σύμφωνα με τ ι ς προτιμήσεις των κ α ι -



38 

ρων του , άλλοτε συμπτύσσοντας και άλλοτε επεκτείνοντας το κείμενο, χωρίς όμως να επεμ­

βαίνει στον πυρήνα της διήγησης. Η Συλλογή των 148 βίων του Μεταφραστή ιερι λαμβάνεται σε 

10 τόμους, με άνιση όμως κατανομή στους μήνες του έτους, αφού οι 8 πρώτοι τόμοι περιέχουν 

βίους αγίων από την 1η Σεπτ. μέχρι το τέλος Ιανουαρίου, και μόνον οι 2 τελευταίοι.περι­

έχουν ΒΤους αγίων από τον Φεβρ. μέχρι το τέλος Αυγ. Τα κριτήρια πρυ ίσχυσαν για την άνιση 

αυτή επιλογή παραμένουν άγνωστα. Το Μηνολόγιο του Μεταφραστή πάντως είχε μεγάλη απήχηση , 

όπως μαρτυρούν τα 700 περ. χ? που μας έχουν διασωθεί από τον 11ο κυρίως αι.Η ευρεία κυκλο­

φορία του έργου του Μεταφραστή έγινε εις Βάρος των παλαιότερων κρο-μεταφραστικύν Μηνολογί­

ων, τα οποία εν πολλοίς αντικατέστησε το νέο Μηνολόγιο του Συμεών. Από τα 700 αυτά χειρό­

γραφα .Μηνολόγια '" μόνον 43 είναι εικονογραφημένα. Λογικά κάθε ένα από αυτά τα χφ αποτε­

λούσε ένα τόμο μιας οειράςή έκδοσης του ΙΟτομου Μηνολογίου. Σύμφωνα με την οργάνωση τηςκά-

θε σελ. - δηλ. την οπτική σχέοη της μικρογραφίας με το κείμενο, τα διακοσμητικά, τα επίτι-

τλα κλπ.- 28 από τα ιστορημένα αυτά ΧΦ θεωρείται ότι ανήκουν σε 7 σειρές ή εκδόσεις 

του Μεταφραστή λόγω της σχετικής ομοιομορφίας που εμφανίζουν στη διακόσμηση. Καμμία όμως 

από αυτές τις σειρές ή εκδόσεις δεν έχει διασωθεί ολόκληρη. Στα ΧΦ αυτά το κείμενο είναι 

δίοτηλο. Στην αρχή του βίου απεικονίζεται ο άγιος κατά κανόνα στη σκηνή του μαρτυρίου του 

άν είναι μάρτυρας ή ολόσωμος μετωπικός εφδσον ανήκει σε άλλες τάζεις αγίων. Σε άλλες εκδό­

σεις του Μηνολογίου οι άγιοι όλου του τόμου συγκεντρώνονται σε μία σελ. στην αρχή του ΧΦ, 

όρθιοι μετωπικοί οε τρεις ή τέσσερις επάλληλες σειρές,ενύ την αρχή κάθε βίου διακοσμεί κα-

τάκοσμο επίτιτλο, ταινιοειδές ή πιόσχημο. Στην πλειονότητα τους τα χφ-Μηνολδγια απεικονί­

ζουν τους αγίους μόνον μία φορά " τα χφ που περιλαμβάνουν εικονογραφημένο βιογραφικό κύ­

κλο είναι ελάχιστα, όπως οι κύδ. Εσφιγμένου 14, British Library Add.11870, Turin,BibLNaz. 

gr.89 (8 II 4), κ.ά. 

Εκτός από τα χφ το Μηνολόγιο - εδω με την ευρύτερη σημασία του - απεικονίζεται και σε φο­

ρητές εικόνες και τοιχογραφίες. Οι πρώτες φορητές εικόνες που μας έχουν διασωθεί χρονολο­

γούνται από τον 11ο αι. και είναι σύγχρονες με τα εικονογραφημένα χφ του Μεταφραστή.Μολο­

νότι -από πλευράς κειμένου-εικονογραφούν τα Μηναία και δεν έχουν σχέση με το Μηνολόγιο του 

Μεταφραστή, ακολουθούν παρόλα αυτά τους ίδιους εικονογραφικούς κανόνες με τα χφ. Σε.μικρά 

κατά σειράν διάχωρα απεικονίζουν όλους τους αγίους της κάθε ημέρας, τους μάρτυρες συνήθως 

στη σκηνή του μαρτυρίου τους, τις λοιπές τάζεις αγίων ολόσωμους μετωπικούς. Η ομοιότητα 

τους με τα εικογραφημένα χκ> πείθει ότι οι ίδιοι ζωγράφοι εκτελούσαν το έργο και στα δύο 

jneoia-'Ας σημειωθεί εό6 δτι φορητές εικόνες Μηνολογίου δεν μαρτυρούνται κατά την υστερο­

βυζαντινή εποχή, επανεμφανίζονται όμως με παρόμοια εικονογραφία την μεταβυζαντινή περ. 

Στις τοιχογραφίες το Μηνολόγιο εμφανίζεται για πρώτη φορά στην υστεροβυζαντινή εποχή 

στο ναό των Αγίων Τεοοαράκοντα Μαρτύρων στο Τίρνοβο της Βουλγαρίας το 1230. Απ'όσο μπο­

ρεί να κρίνει κανείς,ούτε στο Τίρνοβο πρόκειται για εικονογράφηση' που μεταφέρει οτον 



39 

οτον τοίχο το γνωστό μας Μηνολόγιο του Μεταφραστή. Όοον αφορά οτον εικονογραφικό τύ­

πο όμως,το Μηνολόγιο στο Τίρνοβο δίνει την εντύπωση ότι ζωγραφίζεται στον τοίχο μία 

φορητή εικόνα Μηνολογίου της μεσοβυζαντινής εποχής ή μία οελίδα μεσοβυζαντινού χφ του 

Μεταφραστή, οτην οποία συγκεντρώνονται όλοι οι όγιοι του μηνός.Τουλάχιστον για δύο γε­

νιές μετά την πρώτη του εμφάνιση,όεν εντοπίζεται άλλος κύκλος Μηνολογίου στη μνημειακή 

ζωγραφική μέχρι τις αρχές του 14ou a u Από το 1300 και μετά, μέοα οτην υστεροβυζαντι­

νή ιερίοδο, το Μηνολόγιο απεικονίζεται σε μια σειρά ναών, συνόεόεμένο κατά κανόνα με 

το εικονογραφικό πρόγραμμα της λιτής {'Αγ.Νικόλαος Ορφανός,St.Nagorifiino,Gracaniéa'.Tres-

kavac.Déiani.Cozia κ.ά.). Τις φιλολογικές πηγές της εικονογραφίας αποτελούν και πάλι τα 

Μηναίο, εφόσον τις περισσότερες φορές για την κάθε ημέρα του έτους απεικονίζονται όχι μό­

νον ένας αλλά περισσότεροι άγιοι. Την ίόια εποχή που το Μηνολόγιο εισάγεται στη μνημει­

ακή ζωγραφική το θέμα υποχωρεί οτα εικονογραφημένα χφ που είναι πια ασήμαντα οε αριθμό' 

επί πλέον κανένα δεν ανήκει στο Μηνολόγιο του Μεταφραστή. Εξαιρετικό"ενδιαφέρον από τα 

χφ αυτά παρουσιάζει ο κωδ. της Οξφόρδης, Bodleian Library, th.gr.f.1, το γνωστό ως Μηνο­

λόγιο του Δημητρίου Παλαιολόγου, δεσπότη θεσσαλονίκης (1322-περ.1340), ένα Unicum μέ -

χρι στιγμής. Χωρίς καθόλου κείμενο ο κωδ. αποτελεί ουσιαστικά ένα εικονογραφημένο Μηναίο, 

στο οποίο απεικονίζονται όλοι οι άγιοι για την κάθε ημέρα του έτους. Είναι ενδεικτικό, 

ότι,ιρότυπο πια για την εικονογράφηση του Μηνολογίου αποτελούν οι σύγχρονες τοιχογραφί -

ες και όχι οι μικρογραφίες των μεσοβυζαντινών χφ του Μεταφραστή. 

Στην μεταβυζαντινή εποχή επανεμφανίζονται οι φορητές εικόνες Μηνολογίου συνεχίζοντας 

τα μεοοβυζαντινά εικονογραφικά πρότυπα. Στην μνημειακή ζωγραφική το Μηνολόγιο διαδίδεται 

ευρύτατα και αποτελεί πλέον αναπόσπαστο τμήμα του εικονογραφικού προγράμματος των ναών. 

Από φιλολογικής πλευράς εξαρτάται - όπως και κατά την υστεροβυζαντινή εποχή - από τα Μη­

ναία και εικονογραφικά συνεχίζει την παράδοση της παλαιολόγειας εποχής. Παράλληλα εξακο­

λουθεί να συνδέεται με το πρόγραμμα της λιτής. Μία αποφασιστική τροπή εμφανίζει το Μηνο -

λόγιο (ορθότερα : Μηναίο) από τα μέοα του 16ου αι. και μετά στα γνωστά ελλαδικά μνημεία 

της εποχής. Από τους αγίους που αναφέρονται στα Μηναία επιλέγονται αποκλειστικά και μόνον 

οι Μάρτυρες. Το "Μηνολόγιο" μετατρέπεται έτσι σε "Μαρτυρολδγιο", την διάδοση και επικράτη­

ση του οποίου επιβεβαιώνει και η Ερμηνεία του Διονυσίου εκ Φουρνά στις αρχές του 18ου at. 

Τα Μηναία και το Συναξάριο είναι βιβλία λειτουργικά. Το Μηνολόγιο,στη μορφή που μας έχει 

διασωθεί, αποτείνεται περισσότερο στην ιδιωτική ευλάβεια, όπως μαρτυρούν αφιερωτικοί στί­

χοι σε ορισμένο χφ ("Μηνολόγιο" Βασιλείου του Β'και του Δημητρίου Παλαιολόγου'π.χ.),με 

τοοτ; οποίους Ό Ϊ χάτοχοτ τονχφ "ετικαλοόντοτ την "βοήθετα όλων των ογίων του τόμου orrç δυ­

στυχίες του επίγειου βίου και την μεσιτεία τους την ώρα της Κρίσης.Το Μηνολόγιο στους 

τοίχους των εκκλησιών θυμίζει στους πιστούς τον υποδειγματικό βίο των αγίων που κέρδισαν 

την βασιλεία των ουρανών, και το Μαρτυρολόγιο στην εποχή της Τουρκοκρατίας υπογραμμίζει 

την αξίο του ψυχικού σθένους και της αυτοθυσίας. 



40 

ΜΑΡΙΑ ΕΥΑΓΓΕΛΑΤΟΥ 

Η ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΣΗ ΤΟΥ ΨΑΛΜΟΥ 151 ΣΤΟ ΨΑΛΤΗΡΙ CHLUDOV 

ΚΑΙ Ο ΠΙΘΑΝΟΣ ΕΙΚΟΝΟΦΙΛΟΣ ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ ΤΗΣ 

Από τα τρία σωζόμενα βυζαντινά ψαλτήρια του 9ου αιώνα με εικονογράφηση 

στο περιθώριο (Chludov/ms. 129 του Ιστορικού Μουσείου Μόσχας, Παντοκράτορος 

61 και Paris, gr. 20), το ψαλτήρι Chludov είναι αυτό που διατηρεί τον μεγαλύτερο 

αριθμό μικρογραφιών με έντονα προπαγανδιστικό, αντιεικονομαχικό χαρακτήρα. 

Από τις πέντε σχετικές παραστάσεις που παρουσιάζουν με μελανά χρώματα 

επώνυμους και ανώνυμους εικονομάχους, τρεις ακολουθούν το σύστημα της 

τυπολογικής σύγκρισης ανάμεσα σε γεγονότα του παρελθόντος και του παρόντος. Ο 

θρίαμβος του Αποστόλου Πέτρου έναντι του πρώτου αιρετικού της Εκκλησίας, του 

Σίμωνος του Μάγου, παρομοιάζεται με αυτόν του πατριάρχη Νικηφόρου έναντι του 

εικονομάχου Ιωάννη του Γραμματικού (φ. 51 ν). Η Σταύρωση του Χριστού 

παραλληλίζεται με την καταστροφή της εικόνας του (φ. 67). Επίσης, οι Εβραίοι που 

δωροδόκησαν τους φύλακες του τάφου του Ιησού, προκειμένου αυτοί να 

διαψεύσουν την Ανάσταση του, συγκρίνονται με εικονομάχους που εμπορεύονται 

εκκλησιαστικά αξιώματα (φ. 67ν). Το τυπολογικό αυτό σύστημα περιλαμβάνει όχι 

μόνο τα γεγονότα από την Καινή Διαθήκη και από την πρόσφατη ιστορία της 

Εκκλησίας που παριστάνονται στις μικρογραφίες, αλλά και τα βιβλικά επεισόδια που 

περιγράφουν οι αντίστοιχοι εικονογραφημένοι ψαλμοί Αυτός ο τυπολογικός 

συσχετισμός ανάμεσα σε γεγονότα που συνέβησαν σε διαφορετικές χρονικές στιγμές 

είναι δυνατός ακριβώς γιατί όλα τους αποτελούν εκδηλώσεις της αιώνιας 

αντιπαράθεσης καλού και κακού, που σύμφωνα με τη χριστιανική αντίληψη διατρέχει 

την ιστορία, ακολουθώντας το σχέδιο του Θεού για τη σωτηρία του ανθρώπου. 

Ανάλογοι τυπολογικοί συσχετισμοί απαντώνται συχνά στην εκκλησιαστική 

γραμματεία του Βυζαντίου, αλλά και στα εικονόφιλα κείμενα του 8ου και 9ου αιώνα 

(για παράδειγμα, στα πρακτικά της 7ης Οικουμενικής Συνόδου, στα συγγράμματα του 

Ιωάννη Δαμασκηνού, του Θεόδωρου Στουδίτη και του πατριάρχη Νικηφόρου, καθώς 

επίσης και σε βίους αγίων, όπως του Στεφάνου του Νέου, του πατριάρχη Ταρασίου 

και του πατριάρχη Νικηφόρου). Στα κείμενα αυτά πολλά βιβλικά επεισόδια 

χρησιμοποιούνται μεταφορικά, για να επενδύσουν με τη σπουδαιότητα των βιβλικών 

προτύπων την αντιπαράθεση αιρετικών και ορθοδόξων. Όταν τα ίδια βιβλικά 

επεισόδια εμφανίζονται στις μικρογραφίες του ψαλτηρίου Chludov, είναι πιθανό να 

αποτελούν ανάλογες τυπολογικές αναφορές στη διαμάχη εικονομάχων και 

εικονοφίλων, ακόμα κι αν λείπει από τις συνθέσεις το δεύτερο σκέλος της σύγκρισης, 

η απεικόνιση δηλαδή των ίδιων των εικονομάχων, που απαντάται στις μικρογραφίες 

των φύλλων 51 ν, 67 και 67ν. 

Οι σκηνές από το βίο του Δαβίδ που εικονογραφούν τον ψαλμό 151 (φ. 147ν~ 

148) ενδείκνυνται ιδιαιτέρως για μία τέτοια τυπολογική ερμηνεία, με βάση όχι μόνο 

την ανάλογη χρήση των σχετικών επεισοδίων στα εικονόφιλα κείμενα της εποχής, 

αλλά και τις σπάνιες εικονογραφικές ιδιαιτερότητες των ίδιων των μικρογραφιών. Ο 

συνδυασμός σε ενιαία σύνθεση των απεικονίσεων του Δαβίδ να σκοτώνει τον λέοντα 

και την άρκτο και να επιβλέπει το κοπάδι του (φ. 147ν) σώζονται μόνο στο ψαλτήρι 

Chludov και σε πέντε ακόμα ψαλτήρια που ακολουθούν την ίδια εικονογραφική 

παράδοση ( 1 Γ αιώνα: British Library, Add. 19352 και Vatic. Barb. gr. 372. 14ου 

αιώνα: Bayer. Staatsbibl., slav. 4, Ιστορικό Μουσείο Μόσχας, ms. 2751 και Δημόσια 

Βιβλιοθήκη Πετρούπολης, 1251 F VI). Στην πλειοψηφία των βυζαντινών ψαλτηρίων 



41 

οι ίδιες παραστάσεις εικονίζονται σε διαφορετικές συνθέσεις και συνήθως σε 

διαφορετικές σελίδες. Ο συνδυασμός τους στο ψαλτήρι Chludov τονίζει ιδιαίτερα την 

αντίθεση ανάμεσα στην απειλή των άγριων ζώων και την ασφάλεια του κοπαδιού 

που επιστατεί ο Δαβίδ. Με αυτό τον τρόπο η μικρογραφία παραπέμπει στα 

εικονόφιλα συγγράμματα του 8ου και 9ου αιώνα, στα οποία οι εικονομάχοι συχνά 

παραλληλίζονται με άγρια θηρία που επιτίθενται στο ποίμνιο των πιστών. Υπάρχουν 

μάλιστα περιπτώσεις που οι εικονόφιλοι συγγραφείς αναφέρονται στα συγκεκριμένα 

επεισόδια της εξόντωσης του λέοντα και της άρκτου (δηλαδή των αιρετικών) από τον 

Δαβίδ, τον καλό ποιμένα που αποτελεί πρότυπο του κάθε υπερασπιστή της 

ορθοδοξίας. 

Ανάλογη ερμηνεία επιδέχεται και η παράσταση του αποκεφαλισμού του 

Γολιάθ στο φύλλο 148. Οι υποστηρικτές των εικόνων συχνά παρομοιάζουν στα 

κείμενα τους τον αγώνα της ορθοδοξίας ενάντια στην εικονομαχία με μία πνευματική 

μάχη, της οποίας πρότυπο αποτελούν οι βιβλικές συγκρούσεις του Ισραήλ με τους 

αλλόφυλους λαούς και ιδίως η μονομαχία του Δαβίδ, του εκλεκτού του Θεού, με τον 

Γολιάθ. Επιπλέον, ενώ στη συνήθη βυζαντινή εικονογραφία ο Δαβίδ κρατάει το 

ξίφος σε επαφή με το λαιμό του αντιπάλου του, στο ψαλτήρι Chludov εμφανίζεται να 

κράδαινα το σπαθί ψηλά πάνω από το κεφάλι του, περισσότερο σαν έμβλημα παρά 

σαν όργανο της νίκης του. Αυτό το σπάνιο εικονογραφικό στοιχείο απαντάται μόνο 

σε τέσσερα ακόμα ψαλτήρια του 14ου αιώνα, τα οποία ανήκουν στην ίδια 

εικονογραφική παράδοση με το ψαλτήρι Chludov (Berlin, Staatliche Museen, 

Kuppferstichkabinett, 78A 9, Bayer. Staatsbibl., slav. 4, Ιστορικό Μουσείο Μόσχας, 

ms. 2751 και Δημόσια Βιβλιοθήκη Πετρούπολης, 1251 F VI). Η εικονογραφική αυτή 

λεπτομέρεια μπορεί να επιλέχτηκε από τον ζωγράφο του ψαλτηρίου Chludov 

ακριβώς για να τονίσα τον συμβολικό χαρακτήρα της συγκεκριμένης παράστασης, 

δίνοντας έμφαση στο ξίφος που επισφράγισε τη νίκη του Δαβίδ. Πρόκειται ίσως για 

μία υπόμνηση στο θρίαμβο της ορθοδοξίας ενάντια στην εικονομαχία, που σύμφωνα 

με τα ακονόφιλα κείμενα επιτεύχθηκε με την σφενδόνη και τη μάχαιρα του 

πνεύματος, δηλαδή με τα ίδια όπλα με τα οποία ο Δαβίδ εξόντωσε τον Γολιάθ. 

Συμπερασματικά, η τυπολογική ερμηνεία των μικρογραφιών του ψαλτηρίου 

Chludov ως αναφορά στην αντιπαράθεση εικονοφίλων και εικονομάχων δεν μπορεί 

να χαρακτηριστεί απλώς ως μία περίπτωση επίδρασης των συγγραμμάτων της εποχής 

στην σύγχρονη τους καλλιτεχνική παραγωγή. Αντίθετα, αποδεικνύει την συμπόρευση 

κειμένων και εικόνων ως μέσων διαμόρφωσης και έκφρασης κοινών αντιλήψεων, τις 

οποίες οι εικονόφιλοι διατύπωναν με μεγάλη ευγλωττία, τόσο στο συγγραφικό, όσο 

και στο εικαστικό τους έργο. 



42 

ΣΤΕΛΛΑ FRIGERIO- ZENIOT 

Ο ΚΪΚΛΟΣ TOT ΑΓΙΟΪ ΙΩΑΝΝΗ ΠΡΟΔΡΟΜΟΤ 

ΣΤΗΝ ΟΜΩΝΤΜΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΣΤΟΝ ΑΣΚΑ (ΚΤΠΡΟΣ) 

Η τρίκλιτη ξυλόστεγη εκκλησία του Προδρόμου στον Ασκά, στην περιοχή της 

Πιτσιλιάς, σώζει τοιχογραφίας- δύο εποχών. Εκείνες που κοσμούν τον 

ανατολικό' τοίχο και την αψίδα θα μπορούσαν να χρονολογηθούν στα τέλη 

του 15ου-αρχές του 16ου αιώνα, ενώ εκείνες που κοσμούν τις δύο όψεις των 

τοξοστοιχιών θα μπορούσαν να χρονολογηθούν στα τέλη του 16ου αιώνα. Τα 

αποτελέσματα καθαρισμού και συντήρηση? των τοιχογραφιών, από ομα'δα του 

Courtauld Institut του Λονδίνου, θα δημοσιευθούν σύντομα. 

Ο κύκλος- του αγίου Ιωάννη Προδρο'μου, μοναδικός- απ'όσα ξέρουμε στην 

μνημειακή τέχνη στην Κύπρο, ανήκ€ΐ στην δεύτερη σειρά τοιχογραφιών και 

καλύπτει μεγάλο μέρος* και των δύο όψεων της- νότιας- τοξοστοιχίας. 

Μια ανάγνωση των είκοσι σκηνών, ακολουθώντας- την αφη'γηση των 

ευαγγελίων, φέρνει τον θεατή από το κεντρικό κλίτος- στο νότιο και 

τ'ανάπαλιν, και από το βήμα προς- τα δυτικά του ναού, εκτός* από τις 

σκηνές* 13-16 που η ανάγνωση τους- γίνεται από τα δυτικά στα ανατολικά. Οι 

σκηνές* είναι οι ακόλουθες*: 

1. Ευαγγελισμός- Ζαχαρία (κεντρικό κλίτος*) / 2. Συνάντηση Ζαχαρία με την 

Ελισάβετ (νόπο κλίτος*) /3. Συνάντηση Θεοτόκου με την Ελισάβετ (ν.κ.) / 

4. Γέννηση του Προδρόμου (κ.κ.) 15. Ονομασία Προδρόμου (κ.κ.) / 

6. Φιλοστοργία Ζαχαρία και Ελισάβετ (ν.κ.) Π. Σφαγή Ζαχαρία (ν.κ.) / 

8. Φυγή Ελισάβετ (κ.κ.) / 9. Εμφάνιση του αγγέλου στον Πρόδρομο (κ.κ.) / 

10. Κήρυγμα - Μετανοείτε (κ.κ.) / 11. Κήρυγμα με την αξίνη στη ρίζα του 

δένδρου (κ.κ.) /12. Κήρυγμα "τελώνες*" (κ.κ.) / 13. Κήρυγμα - "στρατευόμενοι" 

(ν.κ.) / 14. Ο Πρόδρομος* βαπτίζει (ν.κ.) / 15. Ο Χριστός* έρχεται προς* τον 

Πρόδρομο "Ιδέ ο αμνός*"(;) (ν.κ.) / 16. Συνάντηση του Χριστού με τον 

Πρόδρομο (ν.κ) 117. Βάπτιση (κ.κ.) /18. Ο Πρόδρομος* ελέγχει τον Ηρώδη (κ.κ.)/ 

19. Συμπόσιο Ηρώδη και αποκεφαλισμός* του Προδρόμου (κ.κ.) / 20. Εντα­

φιασμός* του Προδρόμου (κ.κ.). 

(Οι υπόλοιπες* ευαγγελικές* σκηνές- είναι αφιερωμένες· στον Χριστό - θαύματα, 

παραβολές*, εμφανίσεις* μετά την Ανάσταση). 

Θα αναφερθούμε σε δύο από τα πρότυπα του ζωγράφου. 

Το πρώτο πρότυπο αφορά τη σκηνή του συμποσίου του Ηρώδη και 

αποκεφαλισμού του Προδρόμου και είναι ένα χαρακτικό του 1480 του Israel van 

Meckenem (Meckenheim(?) γύρω στα 1440/45 - Bocholt 1503). Ο ζωγράφος* του 



43 

Ασκά αντιγράφει το μοντέλο του με επιμέλεια, με μόνη διάφορα τους 

συνδαιτυμόνες του Ηρώδη που αντικαθιστούν την Ηρωδιάδα. 

Η τοποθέτηση της· σκηνής· στο αντρικό' κλίτος- θα μπορούσε να εξηγήσει την 

πιστο'τητα αντιγραφής του εξαίρετου προτύπου, που είναι και η πιο 

επεξεργασμένη σύνθ€ση του κύκλου. 

Για τη συνάντηση της- 0€οτο/κου με την Ελισάβετ, ο ζωγράφος- χρησιμοποιεί 

σαν πρότυπο την τοιχογραφία του 5ου Οίκου του Ακάθιστου, στο Λατινικό' 

Παρεκκλήσι στη μονή του Αγίου Ιωάννη Λαμπαδιστή στον Καλοπαναγιώτη, 

που χρονολογείται μεταξύ 1555 και 1571. Η στάση των δυο προσώπων είναι η 

ίδια, με την αριστερή γάμπα της· Ελισάβετ να τονίζει το βήμα προς* την 

Παναγία, τα χρώματα των ενδυμάτων είναι τα ίδια. Διαφέρουν τα κτίρια στο 

βάθος· και όλα τα άλλα πρόσωπα απουσιάζουν. Η απλοποίηση του προτύπου 

θα μπορούσε να εξηγηθεί με την τοποθέτηση της- εικόνας* σε δευτερεύον 

με'ρος της* εκκλησίας*, αλλά και με την θε'ληση να υπογραμμιστεί η 

αναγνώριση του Χρίστου από τον Ιωάννη. Τα δύο έμβρυα, ζωγραφισμένα στο 

υ'ψος της· μήτρας- των δύο γυναικών, είναι γνωστά στην κυπριακή 

εικονογραφία από τον 14ο αιώνα (βλ. τοιχογραφία στην εκκλησία του Τιμίου 

Σταυρού στο Πελέντρι). 

Η σχέση με το Λατινικό Παρεκκλήσι, αλλά και με τις* τοιχογραφίες* της 

Παναγίας- Ιαματικής* στον Αρακαπά (που αποδίδονται στο ίδιο εργαστήρι) στα 

πρόσωπα των αποστόλων και αγίων που κοσμούν όψεις* κάθε κολόνας* των 

τοξοστοιχιών, βοηθούν στη χρονολόγηση των τοιχογραφιών στα τέλη του 

16ου αιώνα. 

Το εικονογραφικό πρόγραμμα της* εκκλησίας* του Ασκά είναι καθαρά 

εσχατολογικό. Σε τρείς* από τις* σκηνές· του κηρύγματος· ο Πρόδρομος* καλεί 

τους* γύρω του στην μετάνεια "Μετανοείτε ...". Συνηγορούν σ'αυτή την 

ερμηνεία η σειρά εμφανίσεων του Χριστού μετά την Ανάσταση (βόρεια 

τοξοστοιχία, κεντρικό κλίτος), τα θαύματα, οι παραβολές*, αλλά και η 

μνημειώδης* Δευτέρα Παρουσία του δυτικού τοίχου που καταστράφηκε με την 

επέκταση της- εκκλησίας· προς τα δυτικά το 1763, και σπαράγματα της οποίας 

σώζονται στα δυτικά άκρα των δυο τοξοστοιχιών, Ένας τέτοιος διάκοσμος 

εκφράζει τον φόβο του ανθρώπου απε'ναντι στο άγνωστο που του 

επιφυλάσσει το τε'λος ενός αιώνα, την πίστη του στη θεία κρίση και 

συμβάλλει, μαζί με τα κυπριακά πρότυπα του ζωγράφου, στη χρονολόγηση 

των τοιχογραφιών στα τέλη του 16ου αιώνα. 



44 

ΝΙΚΟΛΙΑ ΙΩΑΝΝΙΔΟΥ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΗΣ ΚΟΙΜΗΣΗΣ ΤΗΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ ΣΤΗΝ ΑΓΙΑ ΜΑΡΙΝΑ 

ΜΕΛΓΠΝΗΣ ΣΤΗΝ ΕΞΩ ΜΑΝΗ 

Ο βυζαντινός Ναός της Κοίμησης της Θεοτόκου βρίσκεται στον οικισμό Αγία 

Μαρίνα Μελιτίνης στην Έξω Μάνη του Νομού Λακωνίας και είναι κτισμένος στο 

κοιμητήριο του χωριού όπου ήταν και η παλιά θέση του οικισμού. 

Ο Ναός είναι μονόχωρος σταυροειδής με ψηλό τρούλο αθηναϊκού τύπου, έχει σε 

κάτοψη το σχήμα του ελεύθερου λατινικού σταυρού και είναι κηρυγμένο διατηρητέο 

μνημείο (ΦΕΚ 127 / τΒ 78-8-1986), 

Στα ανατολικά καταλήγει στην αρκετά ευρύχωρη ημικυκλική αψίδα του ιερού που 

φέρει μικρό μονόλοβο άνοιγμα με τοξωτή πλαισίωση από τούβλα. Μικρή ορθογωνική 

τοιχογραφημένη κόγχη υπάρχει στην ΝΔ γωνία του ναού δεξιά της εισόδου. Στο 

εσωτερικό του έχει κτιστό τέμπλο και φέρει τοιχογραφίες που χρονολογούνται με 

βάση τα στυλιστικά τους χαρακτηριστικά, στα τέλη του Που αιώνα. 

Ο τύπος ναού του ελεύθερου σταυρού με τρούλο κατάγεται από τα ρωμαϊκά 

μαυσωλεία, κατά την παλαιοχριστιανική εποχή χρησιμοποιήθηκε κυρίως στα 

μαρτύρια των παλαιοχριστιανικών βασιλικών ενώ επαναχρησιμοποίηση του τύπου 

παρατηρήθηκε στην Αναγέννηση 

Στον ελλαδικό χώρο συναντάται συχνότερα από την μεσοβυζαντινή εποχή σε ναούς 

του νησιώτικου χώρου, της Πελοποννήσου και της δυτικής ηπειρωτικής Ελλάδας. Οι 

ναοί αυτοί διακρίνονται για τις σχετικά μικρές διαστάσεις και οι περισσότεροι από 

αυτούς βρίσκονται μακριά από τα αστικά κέντρα. 

Ο λεγόμενος αθηναϊκός τρούλος, συναντάται σε ναούς από τον 10ο αιώνα τόσο στην 

Αθήνα και στην Αττική, στην Βοιωτία, στην Μεσσηνία, στην Λακωνία και στην 

Αργολίδα Μέχρι να αναχρονολογηθεί ο Ναός της Θεοτόκου του Οσίου Λουκά στα 

961 μ.Χ,το παλιότερο παράδειγμα του είδους εθεωρείτο ο τρούλος των Αγίων 

Αποστόλων Σολάκη του 1000 μ.Χ. 

Ο αθηναϊκός τρούλος εμφανίζει διάφορες παραλλαγές σε ότι αφορά τα επί μέρους 

κατασκευαστικά και μορφολογικά του στοιχεία. Αυτές οι διαφοροποιήσεις που 

απαντώντο δεν συνηγορούσαν σε έναν τρόπο επίλυσης του προβλήματος 

αποκατάστασης των τοξωτών απολήξεων των πλευρών του οκταγωνικού τύμπανου 

του τρούλου, που ήδη αποτο 1951 ήταν κατεστραμμένες. 

Ο Ναός ο οποίος χαρακτηρίζεται για την κομψότητα και τις μικρές του διαστάσεις 

παρουσιάζει ορισμένες αναλογίες στην χάραξη του οι οποίες νομίζουμε ότι έχουν 

καθοριστική σημασία στην μελέτη του ενώ παρατηρούνται ασυμμετρίες με άμεσα 

αισθητικά αποτελέσματα 



45 

α) Η αναλογία των διαστάσεων, πλάτος ως προς μήκος του Ναού σε κάτοψη είναι Vi ( 

μήκος δυτικής πλευράς 4,15μ. ενώ 8,30μ είναι το μέγιστο μήκος του Ναού στον 

άξονα Α-Δ) 

β) Ο Ναός εξωτερικά έχει συνολικό ύψος 7,50μ.περίπου δηλαδή ίσο με το μήκος της 

κεραίας του σταυρού με κατεύθυνση Α - Δ ( χωρίς την αψίδα του ιερού) 

γ) Ο τρούλος έχει ύψος 3,20 μ και εγγράφεται σε τετράγωνο με μήκος πλευράς επίσης 

3,20μ. 

δ) Ο οκταγωνικός τρούλος έχει ύψος 3,00μ. μετρούμενο απο την ποδιά των 

παραθύρων του τύμπανου του μέχρι το σημερινό του εξωρράχιο και εγγράφεται σε 

τετράγωνο πλευράς 3,00μ. 

ε) Στον χώρο του κυρίως Ναού εγγράφεται ορθογώνιο παραληλλεπΐπεδο με 

αναλογίες Vi, δηλαδή πλάτος 2,35 μ., μήκος 4,50 μ.,ύψος 4,50μ 

Οι τοίχοι του εξωτερικά είναι κτισμένοι με γκρίζα πλακοειδή πέτρα με μικρή χρήση 

οριζόντια τοποθετημένων τούβλων. Τα κελύφη των καμορών και του τρούλου και 

όλα τα αρχιτεκτονικά στοιχεία του Ναού είναι κατασκευασμένα από πωρόλιθο με 

χρήση εμβόλιμων λίθων και τούβλων. 

Το τύμπανο του τρούλου είναι κτισμένο με ορθογωνισμένα κομμάτια πωρόλιθου τα 

οποία περιγράφουν πλίνθοι τοποθετημένοι κατά το πλινθοπερίκλειστο σύστημα. Το 

ψηλό οκταγωνικό τύμπανο του τρούλου φέρει σε κάθε πλευρά του μονόλοβο 

παράθυρο με τοξωτό υπέρθυρο από τούβλα και είναι διακοσμημένο στις γωνίες με 

μαρμάρινους ή πώρινους κιονίσκους και υδρορρόες (κιονίσκοι διατηρούντο στην 

θέση τους το 1981 όταν έγινε η αρχική αποτύπωση μόνον τρεις) 

Κεραμοπλαστικές διακοσμήσεις παρατηρούνται στην δυτική όψη πάνω από την 

κύρια και μοναδική είσοδο στον ναό, στο κέντρο του τριγωνικού αετώματος της 

δυτικής κεραίας του σταυρού, στην αψίδα του ιερού και στα τυφλά τύμπανα των 

οκτώ παραθύρων του τρούλου. 

Στο νότιο μέτωπο της κεραίας του σταυρού υπάρχει δίλοβο άνοιγμα με πλίνθινα 

τοξωτά υπέρθυρα και μαρμάρινο διαχωριστικό κιονίσκο. Το άνοιγμα αυτό 

εγγράφεται σε ανακουφιστικό τόξο απο τούβλα και οδοντωτή ταινία η οποία 

συνεχίζεται οριζόντια και μετά την ποδιά του ανοίγματος. 

Πιστεύουμε ότι ο Ναός είναι πολύ παλαιότερος από ότι θεωρείται μέχρι σήμερα. Οι 

διαφορές των μετρικών του στοιχείων έχουν στόχο τον τονισμό της Ανατολικής και 

της Νότιας πλευράς 

Πιθανολογούμε την αφιέρωση του Ναού σε 2 Αγίους γεγονός που συνηθίζονταν στις 

ενετοκρατούμενες περιοχές της Ελλάδος. Η Κοίμηση της Θεοτόκου λατρευόταν στον 

Κυρίως Ναό, όπου βρίσκεται και η Πλατυτέρα, ενώ στην Νότια πλευρά λατρευόταν 

ο Αγιος Ιωάννης ο Πρόδρομος του οποίου απεικόνιση βρίσκεται στην κόγχη στην 

ΝΔ γωνία του Ναού δεξιά της εισόδου 



46 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΚΑΚΑΒΑΣ 

ΚΡΗΤΙΚΑ ΤΡΙΠΤΥΧΑ ΠΑΤΜΙΑΚΗΣ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑΣ 

Στη συλλογή του Βυζαντινού και Χριστιανικού Μουσείου φυλάσσεται ένας 

σημαντικός αριθμός τριπτύχων, που χρονολογούνται από το 14° μέχρι και το 19° 

αιώνα και αντιπροσωπεύουν όλες σχεδόν τις ζωγραφικές σχολές και τα εργαστήρια 

της ύστερης βυζαντινής και της μεταβυζαντινής τέχνης. Από το πολυπληθές και 

πολυποίκιλο αυτό υλικό θα μας απασχολήσει μια συγκεκριμένη ομάδα έργων η τέχνη 

των οποίων σφραγίζεται από τις αρχές της κρητικής ζωγραφικής, ενώ η εικονογραφία 

τους παραπέμπει στο ιερό νησί της Πάτμου ως πιθανό τόπο δημιουργίας τους. 



47 

ΚΑΝΆΡΗ ΤΡΙΑΝΤΑΦΥΛΛΙΆ 

ΚΎΚΛΟΙ ΒΊΩΝ ΑΓΙΩΝ ΣΤΟ ΝΆΡΘΗΚΑ ΚΑΙ ΤΟ ΠΑΡΕΚΚΛΉΣΙ ΤΗΣ ΜΟΝΉΣ 

ΓΑΛΑΤΑΚΗ (ΕΡΓΑΣΤΉΡΙΟ ΑΔΕΛΦΏΝ ΚΟΝΤΑΡΗ, 1586), 

Ο τοιχογραφημένος διάκοσμος του καθολικού της μονής Γαλατακη είναι 

έργο του εργαστηρίου των αδερφών Κονταρή και χρονολογείται στα 1586. Η 

ποικιλία των σκηνών των βίων των αγίων και μαρτύρων και οι εικονογραφικές 

επιλογές των ζωγράφων στο νάρθηκα και το παρεκκλήσι της μονής συνθέτουν 

ένα σύνολο με ιδιαίτερο ενδιαφέρον για την έρευνα της μεταβυζαντινής 

ζωγραφικής του 16ου αιώνα. 

Η ζωή του αγίου Νικολάου, στον οποίο είναι αφιερωμένη η μονή, 

εικονίζεται στο νάρθηκα σε εκτενή κύκλο τριάντα τριών σκηνών ενώ στο 

παρεκκλήσι, αφιερωμένο στη μνήμη του Ιωάννη του Προδρόμου, ιστορείται ο 

βίος του Προδρόμου σε δεκαεννέα επεισόδια. 

Τα μαρτύρια σύμφωνα με το μηνολόγιο της Εκκλησίας εικονογραφούνται 

στο νάρθηκα και το παρεκκλήσι. Αποτελούν μικρότερους κύκλους βίων στους 

οποίους εκτυλίσσονται επεισόδια από το μαρτύριο τους. Εικονογραφούνται τα 

μαρτύρια των μηνών Σεπτεμβρίου, Οκτωβρίου, Νοεμβρίου, Δεκεμβρίου, 

Ιανουαρίου, Φεβρουαρίου, Μαρτίου και τρεις σκηνές από το μηναίο του Ιουλίου. 

Ορισμένες παραστάσεις εντυπωσιάζουν για την πιστή απόδοση του 

συναξαρίου του αγίου και την ευρηματικότητα στην εικονογράφηση λιγότερο 

γνωστών σκηνών. Σχετικά παραδείγματα αποτελούν η παράσταση του μαρτυρίου 

του αποστόλου Φιλίππου, της αγίας Βαρβάρας, του Βλασίου του Βουκόλου, της 

Αγάθης, του Υπάτιου, επισκόπου Γάγγρων και άλλων. Δεν λείπουν οι 

παραστάσεις που περιορίζονται μόνο στην απεικόνιση του τελικού μαρτυρίου του 

αγίου. Χαρακτηριστικές για την εικονογραφική τους λιτότητα είναι οι σκηνές του 

αποκεφαλισμού των Κυπριανού και Ιουστίνης, του Πλάτωνος, της αγίας 

Παρασκευής στο καζάνι και άλλων. Εντυπωσιακές για την ωμότητα του 

μαρτυρίου και τη ζωντάνια της αφήγησης τους είναι οι σκηνές της εκδοράς του 

αγίου Χαραλάμπους και του Θύρσου. 



48 

ΤΟΥΛΑ ΚΑΛΑΝΤΖΟΠΟΥΛΟΥ 

Ο-ΑΠΟΣΔΙΟΝΥΣΙΟΣ ΣΕ-ΝΑΟΥΣ-ΤΗΣ-ΑΘΗΝΑΣ 

Ο Διονύσιος Αρεοπαγίτης εικονιζόταν συχνά στους κατεστραμμένους ναούς της 

Αθήνας^ όπωςπληροφορείται κανείςαπό τις.σημειώσεις και τα σχέδια του P. Durand. 

Η μεγάλη εκκλησία του αγίου Ανδρέα, ο Ασώματος στα Σκαλιά, ο Άγιος Νικόλαος 

και δύο ακόμα αταύτιστοι ναοί είχαν στον ημικύλινδρο ττ̂ ς αψίδας του ιερού την 

παράσταση του δίπλα στη^σκηνή του Μελισμού. 



49 

ΚΑΡΑΓΙΑΝΝΗ ΦΛΩΡΑ 

Ο ΖΩΓΡΑΦΙΚΟΙ ΔΙΑΚΟΣΜΟΙ ΤΟΥ Ι. Ν. ΑΓΙΟΥ ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ ΚΟΥΣΤΟΧΩΡΙΟΥ ΗΜΑΘΙΑΣ 

ΚΑΙ Η ΣΧΕΣΗ ΤΟΥ ΜΕ ΤΟ ΚΑΣΤΟΡΙΑΝΟ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙ. 

Ο Ι.Ν. Αγ. Αθανασίου βρίσκεται στο Κουστοχώρι Ημαθίας, 11 χλμ. βορειοδυτικά από την πόλη 

της Βέροιας, σε υψόμετρο 750μ. στις πλαγιές του Βερμίου. Ανήκει στον τύπο της μονόκλιτης ξυλόστεγης 

βασιλικής, με ελαφρώς εξέχουσα ημικυκλική κόγχη στα ανατολικά. 

Στο εσωτερικό του ο ναός είναι κατάγραφος με τοιχογραφίες, η κατάσταση διατήρησης των 

οποίων επιτρέπει τη μελέτη και την ένταξη τους στην καλλιτεχνική δραστηριότητα του τέλους 15ου αι. 

και τη συσχέτιση τους με έργα της ίδιας περιόδου που αποδίδονται στο καστοριανό εργαστήρι. Στο 

σύνολο τους οι τοιχογραφίες αυτές παραμένουν αδημοσίευτες με εξαίρεση κάποιες σποραδικές 

αναφορές που υπάρχουν σε μελέτες του Σ. Κίσσα και του Θ. Παπαζώτου. 

Ο ζωγραφικός διάκοσμος καλύπτει όλες τις διαθέσιμες επιφάνειες του ναϋδρίου και οργανώνεται 

σε δύο ζώνες με την παρεμβολή ταινίας που κοσμείται με φυτικά διακοσμητικά θέματα. Στο βόρειο και 

το νότιο τοίχο, η επάνω ζώνη περιλαμβάνει μετάλλια με προτομές αγίων και η κάτω ολόσωμους αγίους 

κάτω από τόξα. Αναλυτικότερα, στο νότιο τοίχο απεικονίζονται οι άγιοι Παντελεήμων, Κοσμάς και 

Δαμιανός σε ξεχωριστά μετάλλια μεταξύ των οποίων παρεμβάλλονται φυτικά κοσμήματα, ενώ στην 

κάτω ζώνη μπροστά από το τέμπλο, παριστάνεται ο τιμώμενος άγιος Αθανάσιος και δίπλα σ'αυτόν ο 

Αρχάγγελος Μιχαήλ, και οι στρατιωτικοί άγιοι Γεώργιος ο Καπαδόξ και Δημήτριος ο Μέγας Δουξ. 

Αντίστοιχα, οι δύο ζώνες του βόρειου τοίχου περιλαμβάνουν μετάλλια με αγίες γυναίκες - από τις 

οποίες ταυτίζεται σήμερα μόνο η μορφή της Αγίας Παρασκευής- και ολόσωμες τις μορφές του 

Προδρόμου, ανατολικά δίπλα στο τέμπλο, και των αγίων Κυριακής, Βαρβάρας και Μαρίνας. 

Στα δυτικά ολόκληρο το πλάτος του τοίχου καλύπτει η παράσταση της Κοίμησης της Θεοτόκου, 

ενώ χαμηλά εκατέρωθεν της θύρας, απεικονίζονται δύο άγιοι που τιμώνται ιδιαίτερα στην περιοχή της 

Βέροιας, ο Άγιος Αντώνιος ο νέος ο Βεροιεύς και η αγία Σολομωνή. 

Στο χώρο του Ιερού, διατηρείται αποσπασματικά η παράσταση της Μεταμόρφωσης στο 

αετωματικό τμήμα του ανατολικού τοίχου, και οι μορφές δύο διακόνων, ενός αταύτιστου στο μέτωπο του 

τοίχου νότια της κεντρικής κόγχης και του πρωτομάρτυρα Στεφάνου στη μικρή κόγχη της Πρόθεσης. 

Στην κεντρική κόγχη σώζεται παράσταση της Πλατυτέρας στον τύπο της Βλαχερνίτισσας και στον 



50 

ημικύλινδρο, η παράσταση του Μελχσμού. Καθώς το πλάτος της ζώνης ήταν μικρό, οι Συλλειτουρ-

γούντες Ιεράρχες οι οποίοι συμπληρώνουν κατά κανόνα την παράσταση στη θέση αυτή, στην περίπτωση 

του Κουστοχωρίου παραλείπονται, με εξαίρεση τον Άγιο Ιωάννη τον Χρυσόστομο ο οποίος φιλοξενείται 

στο νότιο τοίχο, μέσα στο χώρο του Ιερού. 

Εικονογραφικές ομοιότητες που παρατηρούνται στην απόδοση των παραστάσεων του ναΐσκου 

του Αγίου Αθανασίου με ανάλογα έργα τα οποία αποδίδονται στο καστοριανό εργαστήρι που έδρασε στο 

χώρο της Βαλκανικής το τελευταίο τέταρτο του 15ου at προδίδουν την απήχηση που είχε η καλλιτεχνική 

δραστηριότητα του συγκεκριμένου εργαστηρίου στους μαΐστορες της επαρχίας οι οποίοι αναλάμβαναν 

να ιστορήσουν μικρής κλίμακας μνημεία. Χαρακτηριστική είναι η ομοιότητα στην παράσταση της 

Μεταμόρφωσης η οποία αντιγράφει εικονογραφικά την αντίστοιχη παράσταση του Παλαιού Καθολικού 

της Μονής Μεταμορφώσεως των Μετεώρων (1483). Ανάλογες ομοιότητες αναγνωρίζονται και στην 

απόδοση των στρατιωτικών αγίων Γεωργίου και Δημητρίου οι οποίοι παριστάνονται με τις πλούσιες 

αυλικές ενδυμασίες, τους χαρακτηριστικούς πίλους και τις επιτηδευμένες στάσεις με τις οποίες τους 

συναντούμε σε μνημεία του καστοριανού εργαστηρίου (Παναγία Τορνικίου Γρεβενών(1481/2), Παλαιό 

Καθολικό της Μονής Μεταμορφώσεως των Μετεώρων (1483), Αγιος Νικόλαος της μοναχής Ευπραξίας 

(1485/6). 

Από τεχνοτροπική άποψη, οι τοιχογραφίες του Αγίου Αθανασίου Κουστοχωρίου παρουσιάζουν 

τον ίδιο αντικλασσικό χαρακτήρα που αναγνωρίζεται σε ζωγραφικά σύνολα του τελευταίου τέταρτου του 

15°° au από τη Βέροια, και την ευρύτερη περιοχή (Ναός της Παναγίας Γοργοεπηκόου στη Βέροια και 

Ναός των Αγίων Θεοδώρων στα Σέρβια Κοζάνης). Το πλάσιμο είναι και εδώ πλατύ, τα πρόσωπα χωρίς 

μεγάλη εκφραστική δύναμη, οι επιφάνειες ενιαίες χωρίς φωτοσκιάσεις, ενώ τα περιγράμματα είναι 

ιδιαίτερα τονισμένα, και κυριαρχεί έντονα η χρήση της γραμμής. 

Γενικά ο ζωγραφικός διάκοσμος του Αγίου Αθανασίου Κουστοχωρίου ακολουθεί εικονογραφικά 

'•χήματα τα οποία απηχούν την επίδραση που άσκησε η δραστηριότητα του καστοριανού εργαστηρίου 

στην παραγωγή επαρχιακών έργων στο τέλος του 15ου αι. Η εκτέλεση ωστόσο του διακόσμου μαρτυρεί 

την αδυναμία των ντόπιων καλλιτεχνών να δώσουν ανάλογης καλλιτεχνικής αξίας έργα, ενώ 

ταυτόχρονα καθιστά το μνημείο ως ένα ακόμη προϊόν του καλλιτεχνικού ρεύματος αντικλασσικού 

χαρακτήρα που κυριαρχεί την περίοδο αυτή στο χώρο της Μακεδονίας. 



51 

ΦΡΑΓΚΙΣΚΑ ΚΕΦΑΛΛΩΝ1Τ0Υ 

ΝΕΩΤΕΡΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΟΧΥΡΩΣΗ ΤΗΣ ΝΙΚΟΠΟΛΗΣ 

ΤΗΝ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

Τον Απρίλιο του 1998 άρχισε από την 8η Εφορεία Βυζαντινών Αρχαιοτήτων 

ευρύ και συστηματικό πρόγραμμα στερέωσης και ανάδειξης των παλαιοχριστιανικών 

μνημείων Νικοπόλεως, το οποίο συνεχίζεται και κατά την προσεχή επταετία. 

Για την ανάδειξη του συνόλου των παλαιοχριστιανικών τειχών προηγήθηκαν 

ανασκαφικές έρευνες στη νότια εξωτερική πλευρά και τμήματα της δυτικής και 

βόρειας. 

Τα αποτελέσματα της έρευνας υπήρξαν αρκετά σημαντικά. Αποκαλύφθηκε η αρχική 

στάθμη της νότιας πλευράς των τειχών, καθώς και η πραγματική μορφή της όψης 

τους. Τέλος η τυπολογία των πύργων, με τα οποία ενισχύονται. 

Επίσης σημαντικά στοιχεία προέκυψαν από το υλικό δομής των τειχών, σε δεύτερη 

χρήση, προερχόμενα από κατεστραμμένα μνημεία της πόλης ρωμαϊκής περιόδου. 

Τα νέα αυτά στοιχεία βοηθούν σε μια μελλοντική συνολικότερη μελέτη της 

παλαιοχριστιανικής οχύρωσης και της χρονολόγησης της, ενώ σήμερα, έστω και 

αποσπασματικά, μας επιτρέπουν ορισμένες επί πλέον παρατηρήσεις και υποθέσεις για 

τον χρόνο και την αναγκαιότητα ανέγερσης ή ανανέωσης τους. 



52 

ΑΝΙΤΑ ΚΟΥΜΟΥΣΗ - ΑΦΕΝΤΡΑ Γ. ΜΟΥΤΖΑΛΗ 

ΠΑΛΑΙΑ ΜΟΝΗ ΤΑΞΙΑΡΧΩΝ ΑΠΊΑΛΕΙΑΣ 

Η Παλαιά Μονή Ταξιαρχών, το λεγόμενο Παλιομονάστηρο, 

ιδρύθηκε κατά τη διάρκεια των όψιμων Παλαιολόγειων χρόνων, σε 

μίαν εποχή που -ενδεχομένως- ασκήτευε ακόμη στην περιοχή ο Ό­

σιος Λεόντιος. Ο αρχικός πυρήνας της Μονής όμως τοποθετείται 

στις αρχές του 11ου αι. και πολύ πριν από την άφιξη του Οσίου Λε-

οντίου του Μονεμβασιώτη στην περιοχή. Ο Λεόντιος έφθασε στη 

μονή μεταξύ των ετών 1357 και 1416, όπου και πέθανε στο ερημη-

τήριό του σε ηλικία 75 ετών. Αρκετά χρόνια μετά το θάνατο του η 

μονή εξελίσσεται σε σημαντικό μοναστικό ίδρυμα της Πελοποννή­

σου και οι δεσπότες Θωμάς και Δημήτριος Παλαιολόγοι ενίσχυσαν 

την κτηματική περιουσία και φρόντισαν για την ανοικοδόμηση των 

κτηρίων της. Σ' ένα τοπίο έρημο και τραχύ, στο κάτω μέρος ενός 

βράχου του Κλωκού και μέσα στο φυσικό κοίλωμα, σώζονται δύο 

εφαπτόμενα ναΰδρια, κατάγραφα με τοιχογραφίες. Το πρώτο είναι 

μονόχωρο και κοσμείται με τοιχογραφίες μεταβυζαντινών χρόνων. 

Το δεύτερο είναι σαφώς παλαιότερο από το πρώτο, ανάγεται στους 

όψιμους Παλαιολόγειους χρόνους και είναι το Καθολικό της Πα­

λαιάς Μονής Ταξιαρχών. Σε κάτοψη ο ναός είναι τρίκλιτος και το 

Ιερό του Βήμα βρίσκεται μέσα στο βράχο. Στην αυλή σώζεται μία 



53 

κτιστή κινστέρνα για τη συλλογή των ομβρίων υδάτων ή του νερού 

που ερχόταν από το γειτονικό υστεροβυζαντινό υδραγωγείο. 

Στο Καθολικό σώζονται τέσσερα στρώματα τοιχογράφησης 

βυζαντινών και μεταβυζαντινών χρόνων. Το παλαιότερο, που πα­

ρουσιάζεται εδώ, διατηρείται στην πρόθεση και το Διακονικό και 

είναι υψηλής ποιότητος. Κύριο χαρακτηριστικό του άγνωστου ζω­

γράφου είναι ο έντονος εκλεκτισμός που διαπιστώνεται στην από­

δοση του όγκου, την ποικιλία των φυσιογνωμικών τύπων και της 

πτυχολογίας, στην προτίμηση του για τους ροδόχρωμους τόνους, 

στοιχεία που χαρακτηρίζουν την όψιμη παλαιολόγεια ζωγραφική. Η 

μελέτη του ύφους των τοιχογραφιών καταδεικνύει την εξάρτηση 

τους από ένα μητροπολιτικό καλλιτεχνικό ρεύμα του τέλους του 

14ου αι., ενώ τα συγκριτικά στοιχεία οδηγούν σε μια σειρά μνημείων 

από τα τέλη του 14ου αι. έως τις αρχές του 15ου και επιτρέπουν την 

ένταξη του ζωγραφικού διακόσμου γύρω στα 1400. 

Η Παλαιά Μονή Ταξιαρχών, όπως μας πληροφορεί Βραχύ 

Χρονικό, που σώζεται στον κώδικα 282 της Μονής Διονυσίου του 

Αγίου Όρους, κάηκε στις 15 Αυγούστου του 1500. Επισκευάστηκε 

όμως γρήγορα με έξοδα του ισχυρού τοπικού άρχοντα Ιωάννη 

Τσερνοτά και διατηρήθηκε ως τις πρώτες δεκαετίες του \ΤΌ αι., 

οπότε καταστράφηκε πάλι από πυρκαγιά και έδωσε τη θέση της στη 

Νέα, η οποία κτίστηκε λίγο πιο χαμηλά και σε κοντινή μ' αυτήν α­

πόσταση. 



54 

ΧΡΥΣΑΥΓΗ ΚΟΥΤΣΙΚΟΥ 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΙ ΚΥΚΛΟΙ ΑΓΙΩΝ 

ΣΤΙΣ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ (15ος-17ος αι.) : 

ΠΡΩΤΕΣ ΕΠΙΣΗΜΑΝΣΕΙΣ. 

Οι εικονογραφικοί κύκλοι αγίων συνιστούν ένα ιδιαίτερα ενδιαφέρον 

θέμα και έχουν αποτελέσει το αντικείμενο μονογραφιών και άρθρων σχετικών 

με την προέλευση, εξέλιξη και διάδοση τους στους βυζαντινούς, κυρίως, 

χρόνους. Οι μεταβυζαντινοί κύκλοι είναι γνωστοί από τις μονογραφίες 

μνημείων στο εικονογραφικό πρόγραμμα των οποίων εντάσσονται, από μελέτες 

με θέμα την απεικόνιση τους σε τοιχογραφικά σύνολα και εικόνες, σπανιότερα 

δε από συνολικές παρουσιάσεις του κύκλου ενός μεμονωμένου αγίου· 

ειδικότερα σε ό,τι αφορά τις εικόνες, από καταλόγους εκθέσεων και 

δημοσιεύσεις συλλογών. 

Η παρούσα ανακοίνωση αφορά στη συνολική παρουσίαση 

εικονογραφικών κύκλων αγίων που απαντώνται στις μεταβυζαντινές εικόνες, 

θέμα με μεγάλη διάδοση στην περίοδο αυτή. Πρόκειται για παρατηρήσεις που 

προέκυψαν στα πλαίσια εκπονούμενης διδακτορικής διατριβής από τη συλλογή, 

ταξινόμηση και πρώτη προσέγγιση 136 συνολικά εικόνων που έχουν 

συγκεντρωθεί μέχρι τώρα, γνωστές κατά το μεγαλύτερο μέρος στην έρευνα, που 

φυλάσσονται στις συλλογές μουσείων, μητροπόλεων, μονών και ιδιωτών. Για 

λόγους που σχετίζονται με την καλύτερη επεξεργασία του υλικού η ανακοίνωση 

περιορίζεται χρονολογικά στην περίοδο από τα μέσα του 15ου έως τα τέλη του 

17ου αι. 

Στις εικόνες που μελετώνται, απαντώνται εικονογραφικοί κύκλοι που 

αφορούν σε 29 αγίους και σε 3 άγιες γυναίκες. Οι άγιοι μπορούν να 

ταξινομηθούν σε επιμέρους κατηγορίες: προφήτες, απόστολοι, ιεράρχες, 

στρατιωτικοί, μάρτυρες, ερημίτες και μοναχοί. 

Εξετάζεται ο τρόπος οργάνωσης των εικόνων, δηλαδή, το θέμα της 

κεντρικής παράστασης, η τοποθέτηση των σκηνών σε σχέση με αυτήν, ο αριθμός 

των εικονογραφημένων επεισοδίων και η χρονική αλληλουχία μεταξύ τους. 

Επιχειρείται επίσης η συγκριτική εξέταση των εικονογραφικών κύκλων 

διαφορετικών αγίων που επιτρέπει τη διατύπωση παρατηρήσεων σχετικά με τον 

τρόπο διαμόρφωσης τους, τα πρότυπα που χρησιμοποιήθηκαν, αλλά και τις 

μεταξύ τους αλληλεπιδράσεις. 



55 

ΠΕΤΡΟΣ ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ - ΜΑΡΙΝΑ ΜΥΡΙΑΝΘΕΩΣ -ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΥ 

ΠΡΩΙΜΕΣ ΟΧΥΡΕΣ ΜΟΝΑΣΤΙΚΕΣ ΟΠΟΣΕ1Σ ΣΤΗΝ ΠΕΡΙΟΧΗ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΣΙΝΑ 

Κατά τα έτη 1996-7 έγινε από τον Πέτρο Κουφόπουλο με τη μερική συμμετοχή της Μαρίνας 

Μυριανθέως-Κουφοπούλου και τη συμπαράσταση της Ιεράς Μονής Σινά, η πρώτη φάση της καταγραφής 

χριστιανικών μνημείων του νοτίου Σινά. Αυτή πραγματοποιήθηκε για λογαριασμό του Egyptian 

Environmental Affairs Agency στα πλαίσια του St. Catherine's Protectorate Development Project που 

εποπτεύεται από την Αιγυπτιακή κυβέρνηση και την Ευρωπαϊκή Ένωση. Η καταγραφή βασίστηκε σε επι­

σκέψεις στα μνημεία, με βάση το σύγχρονο κτηματολόγιο της Μονής και τις δημοσιεύσεις της εκτε­

ταμένης έρευνας που είχε πραγματοποιήσει η Ισραηλινή Αρχαιολογική Υπηρεσία κατά τη διάρκεια της 

Εβραϊκής κατοχής της χερσονήσου (1967-78) (Y. Tsafrir 1970,1. Finkelstein 1985, U. Dahan 1994,2000 

κ.ά). Αξιοποιήθηκαν ακόμη στοιχεία από το Ordnance Survey of the Peninsula of Sinai (C.W Wilson & 

HS. Palmer, 1869) όπου είχαν χαρτογραφηθεί ερείπια στην ευρύτερη περιοχή του Όρους Σινά. 

Η αξιολόγηση του υλικού που συγκεντρώθηκε κατά τη διάρκεια αυτής της καταγραφής οδήγησε 

τη Μονή στην ίδρυση της Ελληνικής Αρχαιολογικής Αποστολής στο νότιο Σινά, προσκαλώντας το Παν­

επιστήμιο Αθηνών (με υπεύθυνες τις καθ/τριες Μ. Παναγιωτίδη και Σ. Καλοπίση) να συνεχίσει την έ­

ρευνα σε σημαντικά κατάλοιπα των μοναστικών οικήσεων, που δεν εντόπισαν ή δεν μπόρεσαν να πραγ­

ματοποιήσουν οι προηγούμενες αποστολές. 

Από την έρευνα προέκυψε ότι διατηρούνται και άλλα άγνωστα λείψανα πρώιμων οχυρών μονα­

στικών διατάξεων στην ευρύτερη περιοχή του όρους του Μωϋσέως (4^ ως 7°̂  αι.). Είχαν επιλεγμένες θέ­

σεις δίπλα στις σημαντικές πηγές νερού και περιβάλλονταν από κήπους και βοηθητικά κτίσματα. Κατά 

κανόνα είχαν και παρεκκλήσιο στο εσωτερικό τους. Στη συνέχεια σημειώνονται ενδεικτικά ορισμένα από 

τα μοναστικά οχυρά της εποχής από τον 4° αιώνα μέχρι την αραβική κατάκτηση: 

Τα πυργόσπιτα, ήταν συνήθως διώροφα κτίσματα και είχαν ένα ή δύο δωμάτια σε κάθε στάθμη. 

Αποδίδονται στους Ναβαταίους (20,'-3(>ς αι. μΧ) και επαναχρησιμοποιήθηκαν από τους μοναχούς. Υπάρ­

χουν και μεταγενέστερες κατασκευές που τα αντιγράφουν (βλ. WED.2.1, RAH1.2. RAH.3.2 κά). 

Ο πύργος της Βάτου του 4ο υ αι. που εντοπίστηκε μέσα στη Μονή Σινά από τον P. Grossman 

(1987) περιβαλλόταν αρχικά από οικισμό. Τμήμα του περιλήφθηκε εντός των τειχών της Μονής που 

κατασκεύασε ο Ιουστινιανός τον 6° αιώνα. Είναι πιθανόν θεμέλια αυτού του οικισμού να σώζονται και 

εκτός των τειχών. Σε μικρή απόσταση στα νοτιοανατολικά της Μονής καταγράφηκαν το 1996 άγνωστα 

ερείπια οικισμού με τείχος κατά μήκος της ανατολικής πλευράς. Με βάση τη χρονογραφία του Ευτύχιου 

(10°' αι.) αναγνωρίστηκε ως η επέκταση του οικισμού της Βάτου την εποχή της ανέγερσης της Μονής 

για τη δημιουργία πιθανότατα καταλυμάτων των φυλάκων και οικοδόμων της (βλ. WED1.3). 

Το οχυρό μονύδριο των Αγίων Τεσσαράκοντα στην κουλάδα της Αιγαίας (el-Arbain) είναι ένα 

από τα αρχαιότερα συγκροτήματα της περιοχής (βλ, WEA.6), πιθανώς σύγχρονο του πύργου της Βάτου 

Απ' εδώ ξεκινούσε μία από τις αρχαιότερες αναβάσεις προς την Αγία Κορυφή. 

Το μονύδριο της Παναγίας του Δαυίδ στο λεγόμενο Μποστάνι (el-Bustan) στους πρόποδες του 

όρους Σαφσάφα (Ras Sufsafeh) περιλάμβανε αρχικά μεγάλο και αξιόλογο ναό. Οπωσδήποτε διέθετε 

ισχυρό περίβολο για την προστασία του (βλΜΗ.2.1). Ομοίως απ' εδώ ξεκινούσε μια από τις αρχαιότερες 

αναβάσεις προς την Αγία Κορυφή μέσω της κοιλάδας Σρέιζ (Wadi Shreij). 

Το μονύδριο των Αγίων Αποστόλων, στην θέση er-Rabah, παρά την εκτεταμένη ανακατασκευή 

που υπέστη το 19° αιώνα, διατηρεί λείψανα ισχυρής τοιχοποιίας που πρέπει να αποτελούσε τμήμα της 

βόρειας πλευράς πύργου, που και με τη βοήθεια των πηγών ανάγεται με ασφάλεια στον 4° αιώνα (βλ. 

ΜΗ.2.2). 



56 

Το μονύδριο των Αγίων Αναργύρων στην κοιλάδα Tlah (Φουκαρά) διατηρεί επίσης λείψανα αρ­

χαίων φάσεων στον περίβολο του και είναι είναι σύγχρονο των υπολοίπων. 

Τέλος οχυρή διάταξη απέκτησε και η Αγία Κορυφή μετά το οικοδομικό πρόγραμμα του 6ου αι­

ώνα για την κατασκευή του συγκροτήματος της ιουστινιάνειας βασιλικής (βλ JMU.1.1). 

Ενισχύεται λοιπόν η άποψη ότι το κάστρο του Ιουστινιανού δεν ήταν το μόνο οχυρό στην ευρύ­

τερη περιοχή του όρους του Μωϋσέως, αλλά το κέντρο ενός εκτεταμένου δικτύου οχυρών μονυδρίων, 

οικισμών και ερημητηρίων. Τις κατασκευαστικές παρατηρήσεις για τη χρονολόγηση αρκετών από αυτά 

στον 4° αιώνα επιβεβαίωσαν γνωστές ταυτίσεις με τις αρχικές τους ονομασίες. Η ακριβής όμως χρονο­

λόγηση τους θα προκύψει μόνον μετά από ανασκαφική έρευνα. 

V . V W 

AW« 

y'ïf -\_iA '/fti;!"'/ri/ffv\ "^---

(\ 

tâHXIh. ' > Ι'/ S. 

£ Λ. % 
κ 

/λ 

Α ' 

—S H fcr— 

-1 V^VV.- "ri ψ^'^ψ 
• c % I l ,· 

Λ& / i\ 1 /''A x/-/ 

/ A/ 

'Λ> >.ζν./ i / / 4 

^ 

Χάρτης του κε\>τρικον τμήματος του όρους Σινά.. 



57 

ΕΙΡΗΝΗ ΛΕΟΝΤΑΚΙΑΝΑΚΟΥ 

Η ΑΠΕΙΚΟΝΗΣΗ ΤΩΝ ΑΓΙΩΝ ΣΤΟ ΖΩΓΡΑΦΙΚΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΕΜΜΑΝΟΥΗΛ ΤΖΑΝΕ 

ΜΠΟΥΝΙΑΛΗ : ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗΝ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ ΚΑΙ ΤΟ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΟ 

ΥΠΟΒΑΘΡΟ 

Θεωρώντας τους αγίους που έχει ζωγράφισα ο Εμμανουήλ Τζάνες, και που 

αποτελούν βεβαίως πολύ σημαντικό κεφάλαιο στο σύνολο της καλλιτεχνικής του παραγωγής, 

αναδακνύεται ο πολυδιάστατος χαρακτήρας του έργου του. 

Οι πέντε εικόνες του αγίου Αλυπίου στυλίτη που φέρουν την υπογραφή του 

καλλιτέχνη, οι επτά που του αποδίδονται, και η ακολουθία που συνέθεσε προς τιμή του, 

μαρτυρούν την ιδιαίτερη προτίμηση που έτρεφε ο Τζάνες στο πρόσωπο του στυλίτη. Τον 

ζωγράφισε, επίσης, πάνω στο στυλοβάτη της εκκλησίας του Αγίου Γεωργίου των Ελλήνων 

της Βενετίας μαζί με τον άγιο Στυλιανό στυλίτη ως πάριση φιγούρα. Αν και δύο από τα έργα 

αυτά αποτελούν κατά πάσα πιθανότητα παραγγελίες - η εικόνα της Τεργέστης (1660) που 

φέρει οικόσημο και η τοιχογραφημένη παράσταση (1663-1664) - το πλήθος των 

απεικονίσεων ενός αγίου, άγνωστου μέχρι τότε στη θεματολογία των εικόνων της Κρητικής 

Σχολής, καθώς και το ιδιαίτερα μικρό μέγεθος των έργων, συνηγορούν υπέρ της άποψης ότι 

πρόκειται για έκφραση προσωπικής λατρείας. Ο ζωγράφος εξαίρει έτσι το μοναστικό ιδεώδες 

του αναχωρητή και μάλιστα στην πιο αυστηρή έκφανση του, εκείνη του στυλίτη. 

Σημειώνουμε ότι η παρουσία των στυλιτών στην εικονογραφία των εικόνων της 

Κρητικής Σχολής περιορίζεται στις παραστάσεις της Κοίμησης του Οσίου Εφραίμ του Σύρου, 

οι οποίες αντλούν τα πρότυπα τους από την μνημειακή ζωγραφική των μοναστηριών. Οι 

παραστάσεις αυτές χαρακτηρίζονται από έντονα αφηγηματικό, ανεκδοτολογικό θα λέγαμε, 

περιεχόμενο. Αντίθετα, η απόδοση του Αλυπίου από τον Τζάνε είναι εντελώς «εικονιστική». 

Στην πραγματικότητα, ο καλλιτέχνης επιστρέφει σε παλαιότερο εικονογραφικό τύπο 

αγνοώντας μία ευρέως διαδεδομένη τάση της μεταβυζαντινής ζωγραφικής η οποία συνίσταται 

στην κατά το δυνατόν «ρεαλιστικότερη» απόδοση της συμβατικής μορφής του στυλίτη που 

μας έχει κληροδοτήσει η βυζαντινή παράδοση. 

Ο Τζάνες, στο σημείο αυτό, επαναφέρει ένα μοντέλο που διακρίνεται για την 

αυστηρότητα και τη μετωπικότητά του, ξεπερασμένο στην εποχή του από μορφολογική 

άποψη (απεικόνηση δισδιάστατη και «υπερβατική» εφόσον αντιπαρέρχεται εμφανώς σε κάθε 

λογική φυσιοκρατικής απόδοσης). Σημειώνουμε, επίσης, πως το μοντέλο αυτό, θα ήταν 

ουσιαστικά ξένο, όσον αφορά τη θεματική του, στοκοινό στο οποίο απευθύνονται οι εικόνες 

της Κρητικής Σχολής. 

Ο άγιος Γοβδελάας, που επίσης αποτέλεσε αντικείμενο προσωπικής λατρείας για τον 

Τζάνε (συνέθεσε προς τιμή του ακολουθία και επινόησε τον εικονογραφικό του τύπο) 

διατυπώνει μία «μοντέρνα» πρόταση για την απόδοση των μαρτύρων στη μεταβυζαντινή 

ζωγραφική, αποκαλύπτοντας μία εντελώς διαφορετική προσέγγιση του καλλιτέχνη. 

Αντίθετα με τον Αλύπιο, ο Γοβδελάας χαρακτηρίζεται από γλυκερό πλάσιμο 

σαρκωμάτων και χαριτωμένη στάση (ελαφρύ contrapposto και κλίση κεφαλιού). Έτσι, στην 

αυστηρότητα και τη συμβατική χειρονομία του πρώτου (παλάμη ανοιχτή στον θεατή), ο 

καλλιτέχνης αντιπαραβάλλει την έκφραση του πάθους που αποτυπώνεται στο πρόσωπο του 

δευτέρου και τη δραματική, σχεδόν θεατρική κίνηση του. Είναι χαρακτηριστικό ότι στο μικρό 

σημείωμα που προλόγιζα την έκδοση της ακολουθίας του αγίου Γοβδελάα (Βενετία, 1660), ο 

Τζάνες αποκαλύπτει για πρώτη και μοναδική φορά στο σύνολο της καλλιτεχνικής του 

παραγωγής την πηγή έμπνευσης του : απουσία μοντέλου, δημιούργησε τον εικονογραφικό 

τύπο του αγίου Γοβδελάα με βάση το Συναξάρι. Αναφέρεται συγκεκριμένα στην ομορφιά του 

αγίου. Να υποθέσουμε, λοιπόν, ou η απεικόνιση του αγίου Γοβδελάα από τον Τςάνε 

ενσαρκώνει για τον ίδιο ένα ιδεώδες ομορφιάς. 



58 

Το πλήθος των μοτίβων σε μονοχρωμία χρυσού, που αντλείται από το θεματολόγιο 

του «γκροτέσκο», και κοσμεί την πανοπλία του αγίου, ανταποκρίνεται ασφαλώς στο ίδιο 

αισθητικό ιδεώδες. Χωρίς συγκεκριμένο εννοιολογικό περιεχόμενο, τα μοτίβα αυτά 

υπακούουν μόνο στην αρχή της συμμετρίας και εκφράζουν την διακοσμητική διάθεση του 

καλλιτέχνη, ένα από τα βασικά χαρακτηριστικά της ζωγραφικής του. 

Πράγματι, η διακοσμητική προσέγγιση, αν και κορυφώνεται κατά την παραμονή του 

στη Βενετία, διέπει μεγάλο μέρος του έργου του : εντοπίζεται ακόμα και στην απόδοση του 

εξοπλισμού των αλόγων σε πορτραίτα έφιππων στρατιωτικών αγίων. Όμως, η διακοσμητική 

προσέγγιση βρίσκει το απόγειο της στα άμφια των ιεραρχών και στους θρόνους των αγίων, 

στα κατεξοχήν, δηλαδή, σύμβολα, της εκκλησιαστικής και κοσμικής εξουσίας. Η άψογη 

εκτέλεση και η λεπτολόγος απόδοση χαρακτηρίζουν τόσο τα διακοσμητικά μοτίβα, όσο και 

τις επιμέρους σκηνές και φιγούρες που κοσμούν τα πολυτελή ενδύματα των ιεραρχών, τα 

οποία ενίοτε μιμούνται πραγματικά υφάσματα βενετών ευγενών. 

Ο Εμμανουήλ Τζάνες υιοθετεί τον τύπο του ένθρονου αγίου σε εικόνες μικρού 

μεγέθους που απευθύνονται προφανώς σε ιδιώτες, συχνά ομώνυμους με τον άγιο που 

παρουσιάζεται. Δεν είναι τυχαίο πως τα έργα αυτά χρονολογούνται στην όψιμη περίοδο της 

καλλιτεχνικής του παραγωγής. Εξελίσσοντας ένα ακονογραφικό σχήμα της Κρητικής 

Σχολής, ο ζωγράφος επιδίδεται σε ολοένα και πιο περίτεχνα διακοσμητικά μοτίβα τα οποία 

έχουν αποδοθεί σε μονοχρωμία χρυσού και απαρτίζουν τους θρόνους των αγίων. Όμως, 

ακόμα κι αν θεωρηθούν προϊόντα «διακοσμητικής μανιέρας», τα μοτίβα αυτά αποτελούν 

ζωγραφικό μέσο για την εξύμνηση των αγίων. 

Έτσι, η ζωγραςηκή του Τζάνε χωρίς ποτέ να παρεκκλίνει από το θρησκευτικό της 

περιεχόμενο, συμβάλλει στην προώθηση ενός αισθητικού ιδεώδους, ξένου προς την 

αυστηρότητα της βυζαντινής παράδοσης. Παράλληλα με την αφοσίωση του στην ιδέα του 

μοναχισμού, ο καλλιτέχνης εμπλουτίζει την αγιογραφία με στοιχεία δανεισμένα από ένα 

«κοσμικό σύστημα αξιών». Σ'αυτό θα μπορούσε να εντοπιστεί ο «μοντερνισμός» του 

Εμμανουήλ Τζάνε, ενός ζωγράφου που έχει γενικά χαρακτηριστεί ως συντηρητικός. 



59 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΜΑΔΕΡΑΚΗΣ 

Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΟΥ ΑΠΟΥ ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΣΤΗΝ ΚΑΝΤΑΝΟ ΣΕΛΙΝΟΥ 

Η εκκλησία του Αγίου Γεωργίου στο Ανισαράκι ( Κάντανος Σελίνου) είναι 
μονόχωρο, καμαροσκέπαστο με σφενδόνιο δωμάτκ), με βαθειά ακανόνιστη αψίδα και 
δύο βαθιά επίσης αψιδώματα σε κάθε μακρό τοίχο. Έχει μήκος 5,20 μ., πλάτος 
1,78μ. και ύψος σήμερα 3,35μ. Πριν ανοιχθεί το παράθυρο στο τύμπανο του ΝΑ 
αψιδώματος και υπερυψωθεί η θύρα στο δυτικό τοίχο, η εκκλησία θα έδιδε την 
εντύπωση σπηλαιώδους ναού. Η εκκλησία ανήκει σ' ένα πολύ διαδεδομένο τύπο 
ναού στην επαρχία Σελίνου, αν και ο τύπος αυτός ναού είναι γνωστός και από άλλες 
εκκλησίες του Νομού Χανίων κυρίως, στον τύπο Α2 κατά την γνωστή κατάταξη, 
( Κ,Λασσιθιωτάκης, ΚΡΗΤΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ, τ. ΙΕ-ΙΣΤ,Π, Î961/2, σ. 183, σχ.9). Η 
σημασία της εκκλησίας βρίσκεται στις ελάχιστες τοιχογραφίες της, που διέφυγαν την 
επιζωγράφηση από ένα φωτογράφο της Καντάνου, ο οποίος, επειδή δεν είχε καμμιάν 
απολύτως γνώση της βυζαντινής τέχνης, κατέστρεψε τις περισσότερες. Οι 
τοιχογραφίες της εκκλησίας, που έφτασαν μέχρι τις ημέρες μας, είναι, πιστεύω, από 
τις σημαντικότερες τοιχογραφίες του 13ου αιώνα στην Κρήτη και όχι μόνο. 

Το εικονογραφικό πρόγραμμα της εκκλησίας χαρακτηρίζουν οι λίγες και πολύ 
μεγαλύτερες από την κλίμακα της εκκλησίας ευαγγελικές σκηνές στην καμάρα και 
από έναν περιορισμένο αριθμό Αγίων στους δύο μακρούς τοίχους. Στο ακανόνιστο 
τεταρτοσφαίριο της αψίδας σώζονται τμήματα από τη Βλαχερνίτισσα. Οι Ιεράρχες 
στον ημικύλινδρο έχουν καταστραφεί εντελώς από το κτίσιμο της αψίδας, για να 
κατασκευαστεί η υπάρχουσα Αγία Τράπεζα. Στο τύμπανο, επάνω από την αψίδα, 
εικονίζεται ο Ευαγγελισμός. Δεξιά και αριστερά της αψίδας, η οποία καταλαμβάνει 
ολόκληρο το πλάτος του ανατολικού τοίχου, δεν περισσεύει χώρος, ώστε να 
εικονιστεί ο,τιδήποτε. Ολόκληρο το ανατολικό μισό της καμάρας καταλαμβάνει η 
μνημειακή Ανάληψη, επιζωγραφημένη σήμερα, στο δυτικό δε μισό εικονίστηκαν 
βόρεια εξ σκηνές από το συναξάριο του Αγίου Γεωργίου σε δύο ζώνες: Άνω, ο Άγιος 
απολογούμενος στο βασιλέα, ο Άγιος στη φυλακή, το μαρτύριο της ξέσης, κάτω, η 
καύση πιθανώς του Αγίου με λαμπάδες ή η Μαστίγωση( η σκηνή έχει καταστραφεί 
από την επιζωγράφηση), ο Άγιος στο ασβεστοκάμινο και ριπτόμενος στο θαλάσσιο 
τέρας. Νότια, άνω σ' ολόκληρο το πλάτος της καμάρας, εικονίζεται η Γέννηση του 
Χριστού και κάτω από αυτή τρεις, επιζωγραφημένες σήμερα, σκηνές από το βίο του 
Αγίου: Το μαρτύριο του βρασμού, του τροχού και η απότομη του Αγίου. Κάτω από 
αυτές τις σκηνές, στο βόρειο τοίχο και τα αψιδώματα, από τα ανατολικά, εικονίζονται 
ο άγιος Στέφανος, ο άγιος Γεώργιος δρακοντοφόνος στο τύμπανου του ανατολικού 
αψιδώματος και ο άγιος Δημήτριος έφιππος σ' αυτό του δυτικού, ο άγιος 
Κωνσταντίνος, στο μεταξύ των δύο αψιδωμάτων πεσσό, και μια Αγία (Παρασκευή;) 
στο μεταξύ δυτικού τοίχου και αψιδώματος χώρο. Στο νότιο τοίχο εικονίστηκαν, 
αρχίζοντας επίσης από τα ανατολικά, ο άγιος Βλάσιος, ένας έφιππος Άγιος 
πιθανότατα( Θεόδωρος;) στο τύμπανο του ΝΑ αψιδώματος, σήμερα εντελώς 
κατεστραμμένος, και πάλι ο άγιος Γεώργιος έφιππος και σε παρέλαση με το μικρό 
δούλο, που απελευθέρωσε, στα καπούλια του αλόγου του, στο τύμπανο του δυτικού 
αψιδώματος, στο μεγαλύτερο τμήμα του επιζωγραφημένος και κατεστραμμένος. Στον 
πεσσό εικονίζεται η Παναγία όρθια στον τύπο της Πλατυτέρας και στο διάστημα 
μεταξύ του δυτικού τοίχου και του αψιδώματος μια ακόμη Αγία, επιζωγραφημένη. 
Στο δυτικό τοίχο σώζεται η Σταύρωση. Όλες οι μορφές της Σταύρωσης έχουν 
καταστραφεί από τα γόνατα περίπου και κάτω από την υπερύψωση της θύρας και την 
επιζωγράφηση. Κάτω από τη Σταύρωση θα υπήρχε ασφαλώς και η κτητορική 



60 

επιγραφή. Στο σφενδόνιο σώζονται μετριότατα ο Δαυίδ στο βόρειο μισό και ο 

Σολομών στο νότιο. Στις άντυγες των τόξων των αψιδωμάτων εικονίζεται τρέχων 

διπλός κλάδος και κόσμημα με μορφή ζατρικίου. Πολλές από τις επιγραφές, που 

ταυτίζουν τους Αγίους, έχουν γραφεί από τον φωτογράφο. 

Από τα όσα σημείωσα παραπάνω το εικονογραφικό πρόγραμμα της εκκλησίας είναι 

το πτωχότερο της Κρήτης. Οι σκηνές είναι μεγάλες, μεγαλύτερες από την κλίμακα 

της εκκλησίας, και η σύνθεση των προσώπων σ' αυτές παρατακτική και περιορισμένη 

στα κύρια πρόσωπα του θέματος, τα οποία διατάσσονται συμμετρικά δεξιά και 

αριστερά του κυρίου προσώπου, ιδιαίτερα στις σκηνές του βίου του Αγίου. Στις 

σκηνές του συναξαρίου του Αγίου τα πρόσωπα περιορίζονται στα δύο ή τρία και 

σπάνια τέσσερα (Ο Άγιος ενώπιον του βασιλέως). Πρότυπο του αγιογράφου, όταν 

ιστορούσε τον βίο του Αγίου, ήταν πιθανότατα εικόνες του αγίου Γεωργίου με σκηνές 

του βίου του γύρω από την κεντρική μορφή του και σύγχρονες του αγιογράφου. Οι 

στάσεις και οι κινήσεις των μορφών είναι άχαρες και πολλές φορές αφύσικες, όχι 

μόνο των βασανιστών του Αγίου, και οι περισσότερες μορφές φαίνονται, οι δήμιοι 

του Αγίου κυρίως, σαν σχεδιασμένες με το ίδιο ανθιβόλιο. Δίπλα όμως σε μορφές, 

που αποδίδονται γελοιογραφία, υπάρχουν μορφές αριστοκρατικότατες και 

ευγενικές, που θα μπορούσαν να θεωρηθούν πολύ παλαιότερες από την εποχή των. 

Οι τοιχογραφίες της εκκλησίας του Αγίου Γεωργίου ανήκουν στην μιαν από τις 

τέσσερεις τάσεις της ζωγραφικής του κρητικού 13ου αιώνα, ακολουθούν μερικές ένα 

ρεαλιστικότερο ύφος και δείχνουν πώς οι αγιογράφοι της Κρήτης μετά τα μέσα του 

αιώνα, ύστερα από μιαν προσωρινή κάμψη της καλλιτεχνικής δραστηριότητας, η 

οποία κάμψη οφείλεται στην προσπάθεια των Βενετών να αποικίσουν το Νησί, 

(τέταρτος αποικισμός 1252), και του εντοπίου αρχοντολογίου να διατηρήσει τα 

κεκτημένα, ξαναγυρίζουν στην προ του 1200 βυζαντινή τέχνη και πώς ερμηνεύουν 

την υστεροκομνήνεια τέχνη. Ακόμη επιβεβαιώνεται από την τέχνη του αγιογράφου 

αυτού, όπως και άλλων, ότι οι αγιογράφοι της Κρήτης έχουν ως μνημεία αναφοράς 

των τα προ του 1200 μεσοβυζαντινά μνημεία της Κρήτης και ότι σ' αυτό οφείλεται ο 

επαρχιακότερος χαρακτήρας της τέχνης των. Κύριο χαρακτηριστικό της τέχνης του 

είναι οι μνημειακές μορφές και η άφθονη χρήση χρυσής ώχρας, αν όχι χρυσού, στο 

πλάσιμο των μορφών. Τα γυμνά μέρη των περισσότερων μορφών, σ' όλες τις 

λεπτομέρειες των πλάθονται σαν να επρόκειτο για μεταλλικά, επίχρυσα έργα, όπως 

και οι χρυσοί φωτοστέφανοι, που άλλοτε δουλεύονται με φύλλο χρυσού πιθανώς, 

άλλοτε με την ίδια τεχνική, που δουλεύονται οι φωτοστέφανοι στις εικόνες του Σινά. 

Με χρυσό σχεδιάζονται και τα γραμμικά φώτα. Πρότυπο του ζωγράφου είναι 

ασφαλώς οι τοιχογραφίες του δεύτερου αγιογράφου του Χριστού στα Πλεμενιανά 

Σελίνου επίσης, χωριό δίπλα στην Κάντανο, αν και λείπει ο αριστοκρατικός 

χαρακτήρας των τελευταίων τοιχογραφιών από το έργο του ζωγράφου της Καντάνου. 

Από τον χαρακτήρα των τοιχογραφιών, το ότι δεν παρουσιάζουν κανένα από τα 

χαρακτηριστικά της παλαιολόγειας τέχνης και δεν φαίνεται να γνωρίζουν τη δυτική 

τέχνη, αν εξαιρέσομε τον τύπο μερικών ασπίδων, πρέπει να τίς τοποθετήσομε αμέσως 

μετά το 1250 και οπωσδήποτε πριν την εμφάνιση στην επαρχία Σελίνου του 

Θεοδώρου Δανιήλ Βενέρη (επιγραφική μόνο μαρτυρία στα 1290/1(;) και 1303. 

Εργάζεται όμως πριν τα 1280) και να θεωρήσομε το μνημείο από τα παλαιότερα της 

ομάδας. Δύο χαράγματα λατινικά με χρονολογία 1532 και 1634 δεν μπορούν να 

χρησιμεύσουν για την χρονολόγηση του μνημείου. 

Σ. Ν. Μ. 



61 

ΣΤΑΥΡΟΣ Β. ΜΑΜΑΛΟΥΚΟΣ 

ΖΗΤΗΜΑΤΑ ΣΧΕΔΙΑΣΜΟΥ ΣΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ 

Με την ευκαιρία της μελέτης της αρχιτεκτονικής του οικοδομικού συγκροτήματος του Καθολικού 

της Μονής Βατοπεδίου έγιναν μερικές παρατηρήσεις που οδηγούν στη διατύπωση ορισμένων απόψεων 

ή απλών υποθέσεων εργασίας σχετικά με ζητήματα σχεδιασμού στη βυζαντινή αρχιτεκτονική που 

παρουσιάζονται στη συνέχεια. 

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον για τη μελέτη της παραγωγής της αρχιτεκτονικής στα πλαίσια μιας τοπικής 

ενότητος, όπως αυτή των μεσοβυζαντινών αθωνικών ναών, αλλά και του σχεδιασμού στη βυζαντινή 

αρχιτεκτονική εν γένει παρουσιάζει η εντυπωσιακή ομοιότητα που, όπως έχει από παλιά διαπιστωθεί, 

υπάρχει μεταξύ των Καθολικών των Μονών Βατοπεδίου και Ιβήρων. Η ομοιότης αφορά την επιλογή του 

ναοδομικού τύπου, τις διαστάσεις, τη γενική οργάνωση των όγκων και των όψεων καθώς και τη μορφή 

και το μέγεθος πολλών από τα επί μέρους στοιχεία των δύο κτιρίων. Δεν είναι εύκολο, με τα διαθέσιμα 

στοιχεία, να εξηγηθεί η τόσο μεγάλη ομοιότητα των δύο κτιρίων. Αν και δεν μας είναι γνωστή με 

λεπτομέρειες η διαδικασία παραγωγής του αρχιτεκτονικού έργου στη βυζαντινή εποχή, στην περίπτωση 

των δύο αθωνικών Καθολικών δεν μπορεί παρά να υποθέσει κανείς ότι αυτά οικοδομήθηκαν με τα ίδια 

«σχέδια», πιθανότατα από το ίδιο συνεργείο και με μικρή χρονική διαφορά το ένα από το άλλο, στα 

πλαίσια, ίσως, της γνωστής στη βυζαντινή αρχιτεκτονική διαδικασίας αντιγραφής προτύπων. Μπορεί έτσι 

να διατυπωθεί η υπόθεση ότι το ίδιο συνεργείο απασχολήθηκε διαδοχικά στα δύο έργα, 

επαναλαμβάνοντας με θαυμαστή ακρίβεια το σχέδιο του πρώτου κτιρίου στο δεύτερο. 

Εντυπωσιακή ομοιότητα, εμφανίζεται και μεταξύ του Παρεκκλησίου του Αγίου Δημητρίου του 

Καθολικού και των δύο Παρεκκλησίων του Καθολικού της Μεγίστης Λαύρας. Εξαιρώντας το νάρθηκα, 

που απουσιάζει από το ναό του Βατοπεδίου, η ομοιότης και εδώ αφορά την επιλογή του ναοδομικού 

τύπου, τις διαστάσεις, τη γενική οργάνωση των όγκων και των όψεων, κάποτε ακόμη και σε επίπεδο 

λεπτομερειών. Διαφορές υπάρχουν στις μορφές επιμέρους στοιχείων καθώς και στον τομέα του 

διακόσμου. Σχολιάζοντας το γεγονός θα μπορούσε κανείς να κάνει παρατηρήσεις ανάλογες με εκείνες 

που μπορούν να γίνουν για την περίπτωση των Καθολικών Βατοπεδίου και Ιβήρων και να υποθέσει ότι η 

οικοδόμηση των τριών παρεκκλησίων κατά κάποιο τρόπο συνδέεται. 



62 

Από τη μελέτη του Παρεκκλησίου του Αγίου Νικολάου του Καθολικού Βατοπεδίου διακρίνεται 

σαφώς μια προσπάθεια απομιμήσεως του παρακείμενου Καθολικού. Η πρόθεση είναι εμφανής στη 

διάρθρωση των όγκων και στη γενική σύνθεση των όψεων του καθολικού με τη δεσπόζουσα σημασία 

των κογχών των χορών και τις κορυφώσεις προς τον τρούλλο και προς τα δυτικά, προς τον ιδιαίτερα 

ψηλό νάρθηκα, αλλά και στη μορφολογία επί μέρους στοιχείων, όπως ο τρούλλος. Καθώς σχετικά 

στοιχεία από τις πηγές απουσιάζουν εντελώς δεν είναι γνωστές οι συνθήκες υπό τις οποίες έγινε η 

επιλογή αυτή. 

Η αντιγραφή και η μίμηση υψηλών προτύπων από παρακείμενους ή μη, μικρούς και ταπεινούς 

αλλά και μεγαλύτερους και μεγάλων σχετικά προθέσεων, ναούς είναι μια διαδικασία γνωστή στη 

βυζαντινή αρχιτεκτονική. Το από παλιά γνωστό φαινόμενο της παραγωγής ακόμη και ολόκληρης σειράς 

περισσότερο ή λιγότερο πιστών αντιγράφων σημαντικών ναών απαντάται σχετικά συχνά και, σε 

ορισμένες περιπτώσεις, παρουσιάζει μεγάλη τοπική διάδοση αλλά και χρονική διάρκεια. Ιδιαίτερα 

χαρακτηριστικές είναι οι πολύ γνωστές περιπτώσεις των Καθολικών της Μονής του Οσίου Λουκά στη 

Φωκίδα, της Νέας Μονής στη Χίο και της Μονής Αγίου Ιωάννου Χρυσοστόμου Κουτσοβέντη στην Κύπρο. 

Το πρώτο, κατά κοινή παραδοχή, αποτελεί το πρότυπο των λεγομένων «ηπειρωτικών οκταγωνικών» 

ναών, το δεύτερο αποτελεί το πρότυπο των λεγομένων «νησιωτικών οκταγωνικών ναών» στη Χίο και το 

τρίτο το πρότυπο των ναών του ίδιου τύπου στην Κύπρο. 

Ιδιαίτερο, ωστόσο, ενδιαφέρον παρουσιάζουν περιπτώσεις, όπως αυτή του Καθολικού και του 

Παρεκκλησίου του Αγίου Νικολάου του οικοδομικού συγκροτήματος του Καθολικού της Μονής 

Βατοπεδίου, όπου κατά μίμησιν υψηλών προτύπων κτίζονται σε άμεση σχέση με αυτά μικρά 

«αντίγραφα» τους, με τυπολογικές και μορφολογικές απλουστεύσεις, με τρόπους, όμως, ώστε να 

τηρούνται βασικές αρχές της βυζαντινής αρχιτεκτονικής, όπως η κλίμακα και το απόλυτο μέτρο. 

Υπάρχουν αρκετά παραδείγματα τέτοιων μιμήσεων (Νάξος / Δροσιανή : κύριος ναός - ακραία παρεκκλή­

σια, Θεσσαλονίκη / Βασιλική Αγίου Δημητρίου : βασιλική - παρεκκλήσιο Αγίου Ευθυμίου, Καρυές : Ναός 

Πρωτάτου - ναός Κελλίου Ραβδούχου, Μονή Οσίου Λουκά : Καθολικό - παρεκκλήσιο Κωδωνοστασίου, 

Μονή Αγίων Αρχαγγέλων κοντά στην Πριζρένη του Κοσσυφοπεδίου : Καθολικό - Παρεκκλήσιο Αγίου 

Νικολάου). Οι λόγοι για τους οποίους γινόταν επιλογές τέτοιου είδους δε μας είναι ακριβώς γνωστοί. 

Φαίνεται, όμως, ότι στις μιμήσεις αυτές, πέρα από τις οποιεσδήποτε αισθητικές επιλογές, πρέπει ίσως να 

αναζητηθούν και συμβολικές προεκτάσεις. 



65 

ΚΑΛΥΨΩ ΜΙΛΑΝΟΥ 

ΗΕΚΟΚΑΤΗΣΙΙΑίίΑΓΙΑΣΒΡΕΦΟία'ΑΤΟΥΣΛΣ (ΑΡ.32650) ΤΟΥ 

ΜΟΥΣΕΙΟΥ ΜΠΕΝΑΚΗ. ΤΕΧΝΙΚΗ ΕΞΕΤΑΣΗ. 

Ένα από τα νεότερα αποκτήματα του Μουσείου Μπενάκη είναι η εικόνα της 

ΤΤαναγίας Βρεφοκρατούσας (αρ. 32650). Στην κεντρική παράσταση απεικονίζεται η 

Παναγία δεξιοκρατούσα η οποία περιστοιχίζεται από μορφές αγίων. Οι 

φωτοστέφανοι της Παναγίας και του Χριστού και το πλαίσιο στις τρεις πλευρές όπου 

παριστάνονται οι μορφές των αγίων, είναι ανάγλυφα, γεγονός που αποτελεί ένα 

ιδιαίτερο χαρακτηριστικό της κατασκευής του ξύλινου υποστρώματος. 

Η εικόνα συντηρήθηκε στα εργαστήρια του Μουσείου. Κατά τη διάρκεια των 

εργασιών αυτών και με σκοπό την συγκέντρωση όσο το δυνατόν περισσότερων 

πληροφοριών χρήσιμων για την καλύτερη κατανόηση του έργου, αποφασίστηκε η 

συστηματική μελέτη της δομής και των υλικών κατασκευής της. 

Στα πλαίσια της μελέτης αυτής πραγματοποιήθηκε, φωτογράφιση στο ορατό και στο 

υπέρυθρο φάσμα, ακτινογράφηση και παρατήρηση της ζωγραφικής επιφάνειας μέσω 

στερεομικροσκοπίου. Οι μέθοδοι αυτές μας έδωσαν πληροφορίες που αφορούν : την 

κατασκευή του ξύλινου φορέα, το προσχέδιο (εγχάρακτο και ελεύθερο), τα ιδιαίτερα 

χαρακτηριστικά των μορφών (πρόσωπα και πτυχολογία των ενδυμάτων) και το 

'γραφικό χαρακτήρα' του ζωγράφου καθώς και στοιχεία που αφορούν τις φθορές και 

τις επιζωγραφίσεις στα ζωγραφικά στρώματα. Πραγματοποιήθηκε επίσης 

παρατήρηση και φωτογράφιση (100Χ έως 400Χ) των στρωματογραφικών τομών των 

δειγμάτων που ελήφθησαν από χαρακτηριστικές περιοχές της ζωγραφικής επιφάνειας 

καθώς και ανάλυση των τομών αυτών σε ηλεκτρονικό μικροσκόπιο σάρωσης (SEM). 

Η μελέτη των τομών αυτών είχε σαν στόχο τον προσδιορισμό των χρωστικών και του 

τρόπου ανάμιξης τους. Αναγνωρίστηκαν οι εξής χρωστικές : λευκό του μολύβδου, 

orpiment αιματίτης, κιννάβαρι, πράσινη γη, λαζουλίτης, αζουρίτης και μαύρο 

(οργανικής προέλευσης). 



66 

Τα στοιχεία που συγκεντρώθηκαν από την παραπάνω μελέτη συγκρίθηκαν με 

ανάλογα στοιχεία εικόνων που χρονολογούνται στα τέλη του 12ου και στον 13° 

αιώνα. Οι σημαντικές ομοιότητες που εντοπίστηκαν, όσον αφορά το είδος και τον 

τρόπο ανάμιξης των χρωστικών και την τεχνική της απόδοσης των μορφών, 

συντείνουν στη χρονολόγηση της εικόνας στην εποχή αυτή. 



67 

ΜΑΡΙΑ ΜΓΧΑΗΛΙΔΟΥ- ΣΟΦΙΑ ΝΤΙΝΉΟΥΜΗ-ΠΑΣΧΑΛΗΣ ΑΝΔΡΟΥΔΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΠΚΕΣ ΕΡΕΥΝΕΣ ΣΤΟ ΠΑΛΑΙΟ ΠΥΛΙ ΤΗΣ ΚΩ 

Ο οικισμός στο Παλαιό Πυλί της Κω βρίσκεται στους πρόποδες του όρους 
Δίκαιον. Εκεί ο ΌσιοςΧριστόδουλοςα Λαιμηνάς έκτισε μοναστήρι και ένα. κάστρο 
στην κορυφή ενός ψηλού λόφου. Τα κτίρια της μονής είναι σε ερειπιώδη κατάσταση, 
με. εξαίρεση τα καθολικό,..το σημερινά ναό της,. Παναγίας, των Καστριανών^ που 
διατηρεί δύο στρώματα τοιχογραφιών, του 13ου και του 16ου αι. Ξεχωριστός για την 
ποότηια τηςκατασκευήςτου. είναι KOLQ η| ιιερειπωμ ένοςπυλώνας του, κάστρου, (τέλη 
11ου αι.). Είναι συμπαγής, με τέσσερις πεσσούς που μέσω λοφίων στήριζαν τη 
θολωτή, κάλυψη. Σημαντικό τμήμα του έχει ήδη. καταστραφεί πριν τις_ εργασίες 
οχύρωσης και κατασκευής νέου τόξου στα χρόνια της Ιπποτοκρατίας. Ο οικισμός 
εκτός, κάστρου συνέχισε τη. ζωή. του ως. τον 2ÛQ αι_ QL περισσότερες, οικίες είναι 
ημιερειπωμένες και χρονολογούνται στην ύστερη βυζαντινή περίοδο, την 
Ιπποτοκραών αλλά και. στην Τουρκοκρατία. Σία. όρια του. οικισμού σώζονται και 
άλλοι ναοί, μονόχωροι ή δίκογχοι (Ταξιάρχες, Αγ. Αντώνιος Αγ.Ιωάννης Θεολόγος, 
Αγ Βασίλειος). 

Οι έρευνες της 4ης ΕΒΑ στο Παλαιό Πυλί στοχεύουν στην ανάγνωση του 
δομημένου χώρου του ερειπιώνα, και στη. μελέτη. της_ εξελεκπκής. πορείας του 
οικισμού από τον 11° αι. ως και τα χρόνια της Ιπποτοκρατίας και Τουρκοκρατίας. Πιο 
συ^κεκριμένα.συντάσσονταιQLμ,ελέτες στερέωσης.καιαποκατάστασης.του πυλώνα 
και του ναού της Παναγίας. Σε αμέσως επόμενο στάδιο προβλέπεται ο καθαρισμός 
και. η. στερέωση των τοιχαγραφιών του ναού. της. Παναγία. Παράλληλα 
πραγματοποιήθηκαν εργασίες καθαρισμού και περίφραξης στο χώρο των κελλιών της 
βυζαντινής, μονής. 

Στοχεύουμε στη συλλογή στοιχείων, με σκοπό .τη σύνταξη ενός.γενικού 
χωροταξικού του οικισμού. Αυτό θα περιλαμβάνει όλα τα κτίσματα και τις χρήσεις 
τους^την κατάσταση διατήρησης.και την κατά προσέγγιση χρονολόγηση τους Καθώς 
και το δίκτυο των διαδρομών. Μόνο έτσι θα σχηματίσουμε μια πλήρη εποπτεία του 
οικισμού, .απαραίτητη για ένα μακρόπνοο σχεδιασμό. συντήρησης,, ανασκαφής και 
ανάδειξης του. Συντάχθηκε λοιπόν το πρώτο γενικό τοπογραφικό του οικισμού. 
Ερευνες έγιναν και για την αποκάλυψη των διαδρομών εντός του οικισμού κούρος 
το κάστρο. - Η καταγραφή της κάθε οικίας και όλων των ναών, οχυρώσεων, 
εργαστηρίων, λουτρών, νερόμυλων και. λοιπών εξοπλισμών .που έχει ή,δη .αρχίσει, θα 
αποκαλύψει το δίκτυο της οργάνωσης του οικισμού. Μόνο η καταγραφή αυτή θα 
οδηγήσει, στην καλύτερη, μελέτη, ταυ. χώρου και της εξελικτικής .του -πορείας στο 
χρόνο. Τα αποτελέσματα των ερευνών που θα ενσωματωθούνστο γενικό χωροταξικό 
θα επιτρέψουν στη συνέχεια την οριοθέτηση, των τομέων. επέμβασης, μας^ τόσο σε 
στερεωτικό, όσο και σε ανασκαφικό επίπεδο. Στοχεύουμε στη σταδιακή ανάδειξη του 
αρχαιολογικού χώρου του Παλαιού Πυλίοιν ο οποίος βρίσκεται σε μια περιοχή που 
ήδη χαρακτηρίζεται ως περιοχή φυσικού κάλλους και αποτελεί σε καθημερινή βάση 
πάλα έλςης.γιατους επισκέπτεςτηςΚω 



68 

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΜΠΟΥΡΑΣ 

Η ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΑΓΙΟΥ 

ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ, ΠΑΡΑ ΤΟ ΣΤΟΜΙΟΝ (ΤΣΑΓΕΖΙ) 

Τό ερειπωμένο καθολικό (το γνωστό ως Κομνήνειον ή ΟίκονομεΙον ή καί μονή του 

Οικονόμου) της μονής του Αγίου Δημητρίου παρά τό Στόμιον (Τσάγεζι) ατούς 

ανατολικούς πρόποδες της Όσσας, στην μνήμη της Θεοτόκου, δημοσιευμένο από τόν Γ. 

Σωτηρίου τό 1928. πρέπει νά μελετηθεί εκ νέου στά πλαίσια των ερευνών για τήν ακμή 

των Θεσσαλικών μοναστηριών της πρώιμης Τουρκοκρατίας. Πράγματι, ή χρονολόγηση 

του Σωτηρίου στον 13ο η 14ο αϊ. δεν ευσταθεί καί όπως ήδη επισημάνθηκε (Σ Βογιατζής, 

Συμβολή...., 2000, σ. 129, Σ. Γουλούλης, Ίστορικογεωγραφικά 7, σ. 139) οφείλει νά 

μετατεθεί κατά δύο τουλάχιστον αιώνες. Ή εως σήμερα Ιστορική έρευνα γιά τό 

μοναστήρι είναι ατελέστατη. 

Ή νέα έρευνα γιά τήν αρχιτεκτονική του καθολικού (σήμερα σέ πλήρη ερείπωση μετά 

τις καταστροφές της 'Επαναστάσεως καί τήνπυρκαϊά του 1868) μπορεί νά βασισθεί στην 

τυπολογική καί τήν μορφολογική ανάλυση όσων σώζονται, άλλα καί στην αξιοποίηση 

τών καταλοίπων τοϋ αρχιτέκτονας Α. Normand, πού ήλθε στό μοναστήρι του Στομίου τό 

1851. Τά πολυάριθμα βυζαντινά γλυπτά πού σώζονται έδώ είναι αρχαιότερα spolia καί 

αποτελούντο αντικείμενο μιας Ιδιαίτερης αυτοτελούς μελέτης. 

Από πλευράς τυπολογικής, τό καθολικό της μονής τοϋ Αγίου Δημητρίου αποτελεί 

ολοκληρωμένο παράδειγμα τού λεγομένου αγιορείτικου τύπου: Σύνθετος σταυροειδής 

εγγεγραμμένος μέ πλευρικές κόγχες (χορούς), μέ μεγάλη λιτή, ζεύγος παρεκκλησίων, 

τυπικαριά καί στοά σέ σχήμα πί στην δυτική πλευρά. Ή γενική εντύπωση είναι δτι ή 

σύνθεση προέκυψε ώς αποτέλεσμα ενιαίου αρχικού σχεδιασμού καί όχι προσθηκών. Τά 

παρεκκλήσια καί τά τυπικαριά έχουν τυφλούς σφαιρικούς θόλους αντί τρουλλίσκων. Ή 

λιτή είναι δικιονια, διώροφη, θολοσκεπής. 

Ή προφανής όμοιότης τού εξεταζομένου ναού μέ τόν λεγόμενο Προφήτη Ηλία της 

Θεσσαλονίκης δέν πρέπει νά μας παραπλανήσει (όπως τόν Γ. Σωτηρίου) ώς προς τήν 

χρονολόγηση. Πράγματι, τά δύο μνημεία έχουν μερικά κοινά χαρακτηριστικά: α) τήν 

αναλογική σχέση διαμέτρου τοϋ τρούλλου προς τό εσωτερικό πλάτος τοϋ ναού, β) τήν 

στοά σχήματος πί, γ) τίς κλίμακες ανόδου προς τόν όροφο, στό πάχος τών πλαγίων 

τοίχων, δ) τήν απουσία κογχών προθέσεως καί διακονικού καί ε) τήν Ιδιότυπη χάραξη 

τών τυπικαριών, τετρακόγχων μέ αβαθείς τίς κόγχες. Στά μορφολογικά δμως στοιχεία 

υπάρχουν ουσιώδεις διαφορές, οι όποιες οδηγούν σέ άλλους συσχετισμούς καί άλλα 

συμπεράσματα. 

Μιά σειρά αρχιτεκτονικών μορφών συνδέει τό εξεταζόμενο καθολικό μέ τήν 

βυζαντινή παράδοση καί μάλιστα τήν παλαιολόγεια ναοδομία της Πρωτευούσης καί τής 

Θεσσαλονίκης: α) οι πολυγωνικές έξωτερικώς καί ημικυκλικές εσωτερικώς μεγάλες 



69 

κόγχες, β) τά άψιδώματα στην άνω ζώνιι των τοίχων, γ) ό ραδινός πολυγωνικός τροϋλλος 

μέ τό κυματιστό γείσο και τους ήμικιονίσκους στις γωνίες, δ) ol αναλογίες των διλόβων 

παραθύρων μέ τήν δυσανάλογη υπερύψωση των λοβών τους, ε) ή μορφή της τοιχοποιίας, 

στ) ή διάρθρωση του εσωτερικού μέ κοσμητες καί έπίκρανα-ύφαψίδια καί ζ) ή κόσμηση 

μέ μαρμάρινα μέλη σέ δευτέρα χρήση. 

Μιά άλλη σειρά αρχιτεκτονικών μορφών μας οδηγεί Ομως στην πρώιμη 

Τουρκοκρατία. Πρόκειται γιά τήν επιλεκτική χρήση στοιχείων που απαντούν σέ τεμένη 

του 16ου αιώνος καί έχουν κάνει τήν εμφάνιση τους καί σέ άλλες εκκλησίες, Οπως τά 

καθολικά της Άντινίτσας, της Μαλεσίνας καί κάποια του 'Αγίου Όρους: α) θυρώματα 

μέ χαμηλωμένα τόξα από μαρμάρινους θολίτες, β) πρόσθετα μαρμάρινα πλαίσια στά 

παράθυρα, γ) δίς άνακαμπτόμενα τόξα σέ δευτερεύουσες θύρες, δ) τυφλά άψιδώματα 

στό πλάτος των παραστάδων, στ) άδιάρθρωτος όγκος του ορόφου της λιτής, 

έπιστεφόμενος μέ οριζόντιο γείσο κ.ά. Κάποιες ακόμα λεπτομέρειες συνδέουν τό 

καθολικό του ΟΙκονομείου μέ εκείνο τοϋ 'Αγίου Διονυσίου στον Όλυμπο. Ή πλήρης 

απουσία βυζαντινών τοιχογραφιών αποτελεί μιαν ακόμα σοβαρή ένδειξη όψιμότητος. 

Ή επιγραφή τοϋ 1543, τήν οποία δημοσίευσε ό Σωτηρίου, μας βεβαιώνει Οτι τότε 

"άνεκαινίσθη καί έτελειώθη" τό καθολικό. Ή κατάσταση στην όποια σώζεται σήμερα το 

μνημείο, δέν επιτρέπει τήν ευχερή διάκριση φάσεων, ένώ αντιθέτως ή ύπαρξη 

σχεδιασμού τοϋ συνόλου τοΰ κτηρίου είναι προφανής. Ή αφαίρεση τοϋ ονόματος τοϋ 

άνακαινιστοϋ ηγουμένου άπό τήν επιγραφή επιτρέπει διάφορες υποθέσεις. Έν πάση 

περιπτώσει ή μονή προϋπήρχε, πιθανότατα μέ ένα άλλο καθολικό (δεδομένου Οτι τό 

1492, δπως μαρτυρεί μιά άλλη επιγραφή, είχε ανακαινισθεί τό αμυντικό της τείχος) καί 

τό εξεταζόμενο μνημείο ανήκει στό πρώτο μισό τοϋ 16ου αιώνος. 



70 

ΜΑΡΙΑ ΝΑΝΟΥ 

"ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΣ ΚΥΚΛΟΣ ΤΟΥ ΒΙΟΥ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ, 

ΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ" 

Στην ανατολική πλευρά του Πηλίου, μεταξύ Ζαγοράς και Πουριού και σε μικρή 

απόσταση από τη θάλασσα, ευρίσκεται ο μικρός εγκαταλελειμμένος σήμερα 

οικισμός του "Αγίου Αθανασίου", που οφείλει το όνομα του στο μικρό ομώνυμο 

μοναστήρι χτισμένο στο βορειοανατολικό άκρο του. 

Το καθολικό της μονής αποτελεί μονόχωρος ξυλόστεγος ναός μικρών 

διαστάσεων (6,90μ. x 9,45 μ.), η ανέγερση του οποίου τοποθετείται περί το 1639 

(χρονολογία ανοικοδόμησης των κελλιών) και οπωσδήποτε πριν το 1644 

(χρονολογία αποπεράτωσης του εικονοστασίου του ναού). Ανήκει στην κατηγορία 

εκείνη των ταπεινών μεταβυζαντινών εκκλησιών, που δύσ/ολα διακρίνει κανείς 

από τις απλές κατοικίες του χωριού. 

Ωστόσο, το μικρό καθολικό, αφιερωμένο στη μνήμη του αγίου Αθανασίου 

επισκόπου Αλεξανδρείας, διατηρεί αξιόλογο εσωτερικό τοιχογραφικό διάκοσμο του 

1645/46. Σύμφωνα με την κτητορική επιγραφή πρόκειται για έργο των ζωγράφων 

Νικολάου και Θεολόγη από το Λινοτόπι της Καστοριάς που πραγματοποιήθηκε με 

τη χορηγία κατά κύριο λόγο του ευγενούς Σταμάτη Ρε'ιζη, πιθανότατα καπετάνιου 

της περιοχής. 

Από το σύνολο των εικονογραφικών κύκλων που συνθέτουν τον ζωγραφικό 

διάκοσμο του ναού ξεχωριστό ενδιαφέρον παρουσιάζει ο κύκλος του βίου του αγίου 

Αθανασίου. Ο βίος αναπτύσσεται σε εννέα συνολικά σ/ηνές και καταλαμβάνει 

ολόκληρη τη μεσαία ζώνη του προγράμματος του νοτίου τοίχου του κυρίως ναού. Η 

αφήγηση ξεκινά με το μόνο γνωστό επεισόδιο από τη παιδική ηλικία του αγίου που 

παραδίδει ο ιστορικός Ρουφίνος. Ο άγιος, παιδί ακόμη, παίζοντας με συνομηλίκους 

του υποδύεται αρχιερέα και τους βαπτίζει κατά το τυπικό της εκκλησίας. Τη σ/ηνή 

παρακολουθεί ο Αλέξανδρος, επίσ/οπος Αλεξανδρείας, που καλεί τα παιδιά και 

ολοκληρώνει το μυστήριο δίνοντας μόνο το χρίσμα χωρίς να επαναλάβει όλα όσα ο 

μικρός Αθανάσιος σύμφωνα με την εκκλησιαστική τάξη είχε τελέσει. Στον επόμενο 

πίνακα ο μικρός Αθανάσιος παραδίδεται από τον επίσκοπο Αλέξανδρο στους 

γονείς του, οι οποίοι ακολουθώντας την προτροπή του επισκόπου τον οδηγούν σε 

διδάσκαλο για να μορφωθεί. Ακολουθούν η χειροτονία του Αθανασίου σε επίσκοπο 

μετά τον θάνατο του Αλεξάνδρου και η σκηνή της λαμπρής υποδοχής που έτυχε ο 



69 

κόγχες, β) τά άψιδωματα στην άνω ζώνη των τοίχων, γ) ό ραδινός πολυγωνικός τρούλλος 

μέ τό κυματιστό γείσο και τους ήμικιονίσκους στις γωνίες, δ) οί αναλογίες των διλόβων 

παραθύρων μέ την δυσανάλογη υπερύψωση των λοβών τους, ε) ή μορφή της τοιχοποιίας, 

στ) ή διάρθρωση του εσωτερικού μέ κοσμήτες καί έπίκρανα-ύφαψίδια καί ζ) ή κόσμηση 

μέ μαρμάρινα μέλη σέ δευτέρα χρήση. 

Μιά άλλη σειρά αρχιτεκτονικών μορφών μας οδηγεί Ομως στην πρώιμη 

Τουρκοκρατία. Πρόκειται γιά την επιλεκτική χρήση στοιχείων πού απαντούν σέ τεμένη 

τοΰ 16ου σΐώνος καί έχουν κάνει την εμφάνιση τους καί σέ άλλες εκκλησίες, Οπως τά 

καθολικά της Άνιινίτσας, της Μαλεσίνας καί κάποια τού 'Αγίου Όρους: α) θυρώματα 

μέ χαμηλωμένα τόξα από μαρμάρινους θολίτες, β) πρόσθετα μαρμάρινα πλαίσια στά 

παράθυρα, γ) δίς άνακαμπτόμενα τόξα σέ δευτερεύουσες θύρες, δ) τυφλά άψιδώματα 

στό πλάτος τών παραστάδων, στ) άδιάρθρωτος όγκος τού ορόφου της λιτής, 

έπιστεφόμενος μέ οριζόντιο γείσο κ.ά. Κάποιες ακόμα λεπτομέρειες συνδέουν τό 

καθολικό τού ΟΙκονομείου μέ εκείνο τού 'Αγίου Διονυσίου στον Όλυμπο. Ή πλήρης 

απουσία βυζαντινών τοιχογραφιών αποτελεί μιαν ακόμα σοβαρή ένδειξη όψιμότητος. 

Ή επιγραφή τού 1543, τήν όποια δημοσίευσε ό Σωτηρίου, μας βεβαιώνει δτι τότε 

"άνεκαινίσθη καί έτελειώθη" τό καθολικό. Ή κατάσταση στην οποία σώζεται σήμερα τό 

μνημείο, δέν επιτρέπει τήν ευχερή διάκριση φάσεων, ένώ αντιθέτως ή ύπαρξη 

σχεδιασμού τοΰ συνόλου τού κτηρίου είναι προφανής. Ή αφαίρεση τού ονόματος τού 

άνακαινιστού ηγουμένου από τήν επιγραφή επιτρέπει διάφορες υποθέσεις. Έν πάση 

περιπτώσει ή μονή προϋπήρχε, πιθανότατα μέ ένα άλλο καθολικό (δεδομένου δτι τό 

1492, όπως μαρτυρεί μιά άλλη επιγραφή, είχε ανακαινισθεί τό αμυντικό της τείχος) καί 

τό εξεταζόμενο μνημείο ανήκει στό πρώτο μισό τού 16ου αΙώνος. 



70 

ΜΑΡΙΑ ΝΑΝΟΥ 

"ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΣ ΚΥΚΛΟΣ ΤΟΥ ΒΙΟΥ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ, 

ΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ" 

Στην ανατολική πλευρά του Πηλίου, μεταξύ Ζαγοράς και Πουριού και σε μικρή 

απόσταση από τη θάλασσα, ευρίσκεται ο μικρός εγκαταλελειμμένος σήμερα 

οικισμός του "Αγίου Αθανασίου", που οφείλει το όνομα του στο μικρό ομώνυμο 

μοναστήρι χτισμένο στο βορειοανατολικό άκρο του. 

Το καθολικό της μονής αποτελεί μονόχωρος ξυλόστεγος ναός μικρών 

διαστάσεων (6,90μ. x 9,45μ.), η ανέγερση του οποίου τοποθετείται περί το 1639 

(χρονολογία ανοικοδόμησης των κελλιών) και οπωσδήποτε πριν το 1644 

(χρονολογία αποπεράτωσης του εικονοστασίου του ναού). Ανήκει στην κατηγορία 

εκείνη των ταπεινών μεταβυζαντινών εκκλησιών, που δύσ/ολα διακρίνει κανείς 

από τις απλές κατοικίες του χωριού. 

Ωστόσο, το μικρό καθολικό, αφιερωμένο στη μνήμη του αγίου Αθανασίου 

επισκόπου Αλεξανδρείας, διατηρεί αξιόλογο εσωτερικό τοιχογραφικό διάκοσμο του 

1645/46. Σύμφωνα με την κτητορική επιγραφή πρόκειται για έργο των ζωγράφων 

Νικολάου και Θεολόγη από το Λινοτόπι της Καστοριάς που πραγματοποιήθηκε με 

τη χορηγία κατά κύριο λόγο του ευγενούς Σταμάτη Ρε'ίζη, πιθανότατα καπετάνιου 

της περιοχής. 

Από το σύνολο των εικονογραφικών κύκλων που συνθέτουν τον ζωγραφικό 

διάκοσμο του ναού ξεχωριστό ενδιαφέρον παρουσιάζει ο κύκλος του βίου του αγίου 

Αθανασίου. Ο βίος αναπτύσσεται σε εννέα συνολικά σκηνές και καταλαμβάνει 

ολόκληρη τη μεσαία ζώνη του προγράμματος του νοτίου τοίχου του κυρίως ναού. Η 

αφήγηση ξεκινά με το μόνο γνωστό επεισόδιο από τη παιδική ηλικία του αγίου που 

παραδίδει ο ιστορικός Ρουφίνος. Ο άγιος, παιδί ακόμη, παίζοντας με συνομηλίκους 

του υποδύεται αρχιερέα και τους βαπτίζει κατά το τυπικό της εκκλησίας. Τη σκηνή 

παρακολουθεί ο Αλέξανδρος, επίσκοπος Αλεξανδρείας, που καλεί τα παιδιά και 

ολοκληρώνει το μυστήριο δίνοντας μόνο το χρίσμα χωρίς να επαναλάβει όλα όσα ο 

μικρός Αθανάσιος σύμφωνα με την εκκλησιαστική τάξη είχε τελέσει. Στον επόμενο 

πίνακα ο μικρός Αθανάσιος παραδίδεται από τον επίσκοπο Αλέξανδρο στους 

γονείς του, οι οποίοι ακολουθώντας την προτροπή του επισκόπου τον οδηγούν σε 

διδάσκαλο για να μορφωθεί. Ακολουθούν η χειροτονία του Αθανασίου σε επίσ/.οπο 

μετά τον θάνατο του Αλεξάνδρου και η σκηνή της λαμπρής υποδοχής που έτυχε ο 



71 

άγιος κατά την επιστροφή του στην Αλεξάνδρεια, πιθανότατα έπειτα από την 

πρώτη εξορία του στο Τρεβήρο της Γαλλίας. Οι τρεις επόμενες σκηνές αφηγούνται 

τα δραματικά επεισόδια που έλαβαν χώρα κατά τη διεξαγωγή της συνόδου-

παρωδίας της Τύρου που κατέληξε στην έγκαιρη φυγάδευση του Αθανασίου με την 

μεσολάβηση του Αρχελάου, αυτοκρατορικού αξιωματούχου απεσταλμένου του 

Κωνσταντίνου. Ακολουθεί προφανώς η τελευταία δίωξη του Αθανασίου επί του 

αρειανίζοντος αυτοκράτορος Ουάλεντος, κατά την οποία ο άγιος αναγκάζεται να 

χρησιμοποιήσει ως κρυσφήγετο τον οικογενειακό τάφο των προγόνων του. Τέλος, 

τον εικονογραφικό κύκλο κλείνει η καθιερωμένη σκηνή της Κοίμησης του αγίου. 

Πρόκειται για σπάνιο εικονογραφικό βίο με έντονο αφηγηματικό χαρακτήρα 

και άμεση εξάρτηση από το συναξάρι του αγίου. Πέρα από το εικονογραφικό 

ενδιαφέρον που παρουσιάζει, πρόκληση αποτελεί η απόπειρα ερμηνείας τόσο της 

σπανιότητας του φαινομένου όσο και του ρόλου του κτήτορα στην επιλογή της 

απεικόνισης του βίου του αγίου Αθανασίου, επισκόπου Αλεξανδρείας. Ερμηνεία 

που μπορεί να φωτίσει πιθανές αλλαγές στην κοινωνική διαστρωμάτωση της 

τοπικής κοινωνίας και να υπαινιχθεί την ύπαρξη εμπορικών σχέσεων του Πηλίου 

με την Αίγυπτο σε μία πρώιμη για την περιοχή περίοδο. 



72 

ΜΕΛΙΝΑ Π. ΠΑΪΣΙΔΟΥ 

Η ΚΤΗΤΟΡΙΚΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΣΤΟΝ ΑΓΙΟ ΓΕΩΡΓΙΟ ΟΜΟΡΦΟΚΚΛΗΣΙΑΣ 
ΚΑΣΤΟΡΙΑΣ ΚΑΙ ΤΟ ΖΗΤΗΜΑ ΤΗΣ ΧΡΟΝΟΛΟΓΗΣΗΣ ΤΩΝ ΕΞΩΤΕΡΙΚΩΝ 

ΤΟΓΧΟΓΡΑΦΙΩΝ ΤΟΥ ΝΑΟΥ 

Οι εξωτερικές τοιχογραφίες που κοσμούν το περίστωο στον Άγιο Γεώργιο Ομορφοκκλησιάς 
του νομού Καστοριάς περιλαμβάνουν σκηνές από τα Πάθη του Ιησού και το βίο του αγίου 
Γεωργίου, μεμονωμένους αγίους και αγίες και τον ένθρονο Παντοκράτορα δορυφορούμενο από 
τους αρχαγγέλους Μιχαήλ και Γαβριήλ. 

Αυτό το αποσπασματικό σύνολο συνδέεται με μία κτητορική παράσταση που αποκαλύφθηκε 
πρόσφατα στη βόρεια στοά. Από αυτήν σώζεται μία όρθια γυναικεία μορφή, χωρίς φωτοστέφανο, 
που δέεται προς τον Παντοκράτορα, ο οποίος πρόβαλλα ευλογώντας, από τόξο ουρανού. Στο 
κατεστραμμένο αριστερό ήμισυ της επιφάνειας πρέπει να εικονιζόταν μία άλλη μορφή, πιθανώς 
ανδρική, που μαζί με τη δεομένη θα αποτελούσαν το ζεύγος των χορηγών αυτής της φάσης 
διακόσμησης του ναού. Η γυναίκα φοράει χρυσοΰφαντο χιτώνα και βαθυπόρφυρο επενδύτη. Το 
κεφάλι κοσμείται από μαργαριταρένιο διάδημα με πρεπενδούλια. Μηνοειδή ενώτια και διπλό 
μαργαριταρένιο περιλαίμιο συμπληρώνουν τα κοσμήματα της. Ο προπλασμός του ωοειδούς 
προσώπου είναι λευκοκίτρινος, με ελάχιστη επίθετη πράσινη σκιά και διακριτικές ρόδινες κηλίδες 
στις παρειές. Πάνω σε αυτόν διαγράφονται με καστανόμαυρη διαγράμμιση τα λεπτά 
χαρακτηριστικά. Η καστανοκόκκινη ακάλυπτη κόμη δένεται χαλαρά πίσω από τον αυχένα. 

Η μορφή του Χριστού αποδίδεται με βαθύ προπλασμό από ψημένη ώχρα και επίθετες πράσινες 
και καστανοπράσινες σκιές, ιδιαίτερα έντονες γύρω από τα βλέφαρα, και λίγες ρόδινες κηλίδες στις 
παρειές και στο μέτωπο. Με καστανόμαυρη διαγράμμιση διαγράφονται τα χαρακτηριστικά του 
προσώπου. Η κόμη, η γενειάδα και το μουστάκι είναι καστανοκόκκινα. Το κεφάλι στηρίζεται σε 
στιβαρό κωδωνόσχημο λαιμό που φέρει γραμμή - σκιά στη βάση του. Φοράει ρόδινο χιτώνα και 
χρυσοκίτρινο ιμάτιο που κολπώνεται με βαθιές πτυχώσεις. 

Ο Χριστός αποδίδεται σε μικρότερη κλίμακα και καταλαμβάνει λιγότερο χώρο από τη γυναικεία 
μορφή. Και οι δύο μορφές έχουν μικρό κεφάλι, ραδινό σώμα, χαμηλούς ώμους, περιορισμένη 
σωματικότητα, αλλά εκφραστικές χειρονομίες και κίνηση. Η καλλιγραφία στην απόδοση σε 
συνδυασμό με την έλλειψη όγκου συντελούν σε ένα ξηρό αποτέλεσμα. 

Το εικονογραφικό σχήμα παραπέμπει στις μικρογραφίες του Τυπικού της Μονής Θεοτόκου της 
Βεβαίας Ελπίδος στην Κωνσταντινούπολη (μετά το 1310). Σε αυτές παριστάνονται ζεύγη 
αριστοκρατών της Κωνσταντινούπολης, δεομένων εκατέρωθεν του Χριστού που τους ευλογεί. 
Ιδιαίτερη ομοιότητα ανάμεσα στην εξεταζόμενη κτητόρισσα και τις κωνσταντινοπολίτισσες 
αρχόντισσες αποτελεί ο τύπος της κόμης και των ενωτίων, στοιχεία που δεν απαντούν σε άλλο 
γνωστό μας παράδειγμα. Ενδυματολογικά, ακολουθείται ο παραδοσιακός συνδυασμός χιτώνα και 
επενδύτη, όπως επιβιώνει διαχρονικά στην Καστοριά, στις προσωπογραφίες της Άννας Ραδηνής, 
της Άννας του Νικηφόρου Κασνίτζη, της Ειρήνης Κομνηνοδούκαινας και στις κεκοιμημένες 
δέσποινες του Ταξιάρχη Μητροπόλεως. Ειδικά, η απόδοση της φυσιογνωμίας, του σωματικού 
όγκου, των αναλογιών και της στάσης της γυναικείας μορφής αντιστοιχούν με της καισάρισσας 
Καλής και της Μαρίτσας στο Mali Grad (1368/9). 

Τα ίδια τεχνοτροπικά γνωρίσματα χαρακτηρίζουν και τα υπόλοιπα θέματα του περιστώου του 
εξεταζόμενου ναού και παραπέμπουν στα παρεκκλήσια και στη στοά (περ. 1364/65) της 
Περιβλέπτου και στο νότιο τοίχο της Αγίας Σοφίας Αχρίδας (1370). Στις αγίες Μητροδώρα και 



73 

Νυμφοδώρα, στους αγίους Σέργιο και Βάκχο και στους μοναχούς αγίους τα πρόσωπα πλάθονται 
με ψημένη ώχρα, ανοιχιοπράσινες και καστανοκόκκινες σκιές, ρόδινες κηλίδες και λεπτό μαύρο 
περίγραμμα. Μικρές άτακτες λευκές πινελιές φωτίζουν την επιφάνεια του προπλασμού. Τα 
χαρακτηριστικά διαγραμμίζονται λεπτά και καλλιγραφημένα. Το βλέμμα είναι έντονο, με μαύρη 
κηλίδα, η μύτη λεπτή και μακριά και το στόμα μυφό, σαρκώδες και ρόδινο, τα ζυγωματικά 
τονισμένα και το πηγούνι οξύληκτο. Ο κυλινδρικός λαιμός φέρει τη χαρακτηριστική γραμμή-σκιά 
στη βάση του. Τα πρόσωπα είναι μεγάλα και φαρδιά, η κόμη στυλιζαρισμένη. Δεν υπάρχει 
εσωτερισμός στις φυσιογνωμίες αλλά παγερή διακοσμητικότητα. Οι πτυχώσεις αποδίδονται 
γραμμικά και ανόργανα, με ελάχιστες τονικές διαβαθμίσεις, όπου επικρατούν μουντά και γαιώδη 
χρώματα.. Το πλάσιμο είναι σκληρό και η αντυταράθεση φωτός - σκιάς έντονη. Τα στοιχεία αυτά 
τα βρίσκουμε αποκρυσταλλωμένα σε καστοριανά μνημεία του δεύτερου μισού του 14°° αιώνα, 
όπως στον Ταξιάρχη Μητροπόλεως, τον Άγιο Γεώργιο του Βουνού, τον Άγιο Νικόλαο Τζώτζα, 
τον Άγιο Νικόλαο Πετρίτη, αλλά και στην τοπική παραγωγή των φορητών εικόνων. 

Με βάση τα παραπάνω πιστεύουμε ότι οι εξωτερικές τοιχογραφίες του Αγίου Γεωργίου 
εντάσσονται ανάμεσα στα 1365-1385. Πρόκειται για ένα ακόμη παράδειγμα που ανήκει στην 
αντικλασική τέχνη της λεγόμενης τρίτης περιόδου του 14ου αιώνα (1360-1400), δείγμα της 
αποκεντρωμένης τέχνης, που παρακολουθεί την προϊούσα συρρίκνωση του Βυζαντινού κράτους. 
Με αυτό το παράδειγμα ο αριθμός των καστοριανών ναών που διακοσμούνται αυτή την εποχή, επί 
επισκόπων Δανιήλ και Γαβριήλ, ανέρχεται σε δέκα. Έχει τονιστεί από την έρευνα η σημασία του 
καλλιτεχνικού αυτού κέντρου της δυτικής Μακεδονίας, στο β' μισό του 14ου αιώνα, που με τα 
τοπικά του εργαστήρια ακτινοβολεί και σε μακρινότερες περιοχές, παρά την εναλλαγή των ξένων 
κυρίαρχων (Σέρβων και Αλβανών) και της πολιτικής αστάθειας. Η Καστοριά σε αυτήν την περίοδο 
ζει τη δική της καλλιτεχνική αναγέννηση, μέσα από μια έντονη ανακαινιστική δραστηριότητα, 
ανειλημμένη από τους τοπικούς άρχοντες της. Από τα αρχεία πληροφορούμαστε ότι έως και το 
πρώτο μισό του 1500 αιώνα υπήρχαν χριστιανοί τιμαριώτες στην πόλη. Οι ανακαινιστές της 
Ομορφοκκλησιάς φαίνεται ότι θα είχαν σημαντική οικονομική δύναμη και διακεκριμένη κοινωνική 
θέση και θα ανέλαβαν τη χορηγία, πιθανώς, πριν από την τουρκική κατάκτηση της (περ. 1385). 

Δεν υπάρχουν στοιχεία ότι εκείνη την περίοδο υπήρχε οικισμός στον εξεταζόμενο χώρο. Η 
Ομορφοκκλησιά, με το παλαιότερο της όνομα, που ήταν Κάλλιστα ή Γκάλλιστα, αναφέρεται για 
πρώτη φορά το 1684, στον Κώδικα Μητροπόλεως Καστοριάς, με την ιδιότητα του χωρίου -
σταυροπηγίου της Αρχιεπισκοπής Αχρίδος, το οποίο μαζί με άλλα τέσσερα χωριά - σταυροπήγια 
προσαρτώνται εφεξής στη Μονή Παναγίας Μαυριώτισσας. Ο σταυροπηγιακός χαρακτήρας, η 
αρχιτεκτονική του ναού στον τύπο του σταυροειδούς εγγεγραμμένου, η απομόνωση του από την 
πόλη και η πληθώρα παραστάσεων μοναχών αγίων σε όλες τις φάσεις διακόσμου του ναού 
δικαιολογούν την υπόθεση να πρόκειται για μοναστηριακό ναό. Ένα αναπάντεχο εύρημα 
νομίζουμε πως επιβεβαίωνα τις υποψίες μας: στη νότια στοά, κάτω από την παράσταση του 
αρχαγγέλου Μιχαήλ, που παραστέκει τον Παντοκράτορα, αποκαλύφθηκε η γραπτή επιγραφή: 

«Δέιςις [του] δούλου [του]/ θ(εο)υ Μ μοναχού». 

Πιστεύουμε, συνεπώς ότι η εικονιζόμενη κοσμική μορφή μαζί με τον σύζυγο της, που 

καταστράφηκε, ήταν οι χορηγοί της τελευταίας βυζαντινής ιστόρησης του ναού, που ως 

μοναστηριακός συγκέντρωνε το ενδιαφέρον και την προστασία της ανώτερης αριστοκρατίας της 

Καστοριάς. 



74 

ΒΑΡΒΑΡΑ ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ 

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΓΎΨΙΝΑ ΑΝΑΓΛΥΦΑ ΑΠΟ ΤΗΝ ΗΠΕΙΡΟ 

Στην εργασία αυν) παρουσιάζομαι ανάγλυφα ποο έγιναν με υ/ακό το γύψο και 
τα οποία προέρχονται από υστεροβυζαντινούς ναούς της Ηπείρου, όπως η Κόκκινη 
Εκκλησιά στο Βουλγαρέλ,ι και το καθολικό της μονής Κάτω Παναγιάς Άρτας, οι ναοί 
Κοίμησης στη Μοσπίνα, Μεταμόρφωσης στην Κλειδωνιά και Ταξιαρχών στη 
Κωστάνιανη Ιωαννίνων. Τα ανάγλυφα που εξετάζονται είναι κυρίως πεσσίσκοι 
τέμπλων, τμήματα νπιστνλίων και θωρακίων, τοξωτά υπέρθυρα κ.ά. Τα περισσότερα 
είναι ήδη γνωστά και μολονότι το υλικό και υ τρόπος κατασκευής τους παρουσιάζουν 
ιδιομορφίες, ωστόσο μέχρι σήμερα δεν έχουν γίνει αντικείμενο συστηματικής έρευνας. 

Το υλικό από το οποίο είναι κατασκευασμένα είναι η γυψοκονία ή π/.αστική 
γύψος, δηλαδή ξηρή σκόνη γύψου, αναμεμειγμένη με νερό. Η γύψος (σε μορφή σκόνης) 
μετατρέπεται με την προσθηκΐ) νερού σε πλαστική μάζα. τοποθετείται σε κα).ούπια και 
λαμβάνει την επιθυμητή μορφή. Ανάλογη επεξεργασία της γύψου πιστεύουμε ότι 
ακολουθούσα*; οι τεχνίτες και τη βυζαντινή εποχή. Ωστόσο μια προσεκτική παρατήρηση 
στα γύψινα βυζαντινά ανάγλυφα που σώζονται μας Siva κάποιες ι-πιπρύσθετες 
ενδιαφέρουσες πληροφορίες για την τεχνογνωσία των βυζαντινών. 
Τα περισσότερα ανάγλυφα φαίνεται ότι ήταν χυτά και δέχτηκαν επεςερτγασία εκ των 
υστέρων. ΧΆα σχεδόν έφεραν στο εσωτερικό τους οπ/Λσμό για μεγαλύτερη ευστάθεια. Ο 
οπλισμό: ήταν συνήθως ξύλινος, ενώ σε άλλες περιπτώσεις αποτελούνταν από καλάμια. 
Η τεχνική τους έφτασε σε ιδιαίτερα υψηλ,ά επίπεδα με την κατασκευή και οιπ/χπίπεόων 
ανανλύφων, m οποία προνπέθεταν καλή γνώση του υλικού, αλλά και μεγά).η 
κατασκευαστική εμπειρία. 

Από την γεωγραφική κατανομή των θέσεων που βρέθηκαν τα παραπάνω γλυπτά, 
το δύσβατο τη: Ηπείρου, καθώς και τη δυσκολία μετακίνησης ευπαθών κατασκευών, 
όπως είναι τα γύψινα στοιχεία, μπορούμε εί)καλα να υποθέσουμε όν. οι τεχνίτες 
μετακινούνταν στον τόπο εργασίας μεταφέροντας το υλικό στην πρώτη του μορφή, δηλ 
cac σκόνη, και επί τόπου κατασκεύαζαν τα γύψινα στοιχεία που τους ανέθεταν. Το 
γεγονός πάντως ότι η κατασκευή των ανάγλυφων εξαρτιόταν από τα αρχιτεκτονικά 
δεδομένα κάθε κτιρίου μας οδηγεί στο συμπέρασμα, όχι οι τεχνίτες έπρεπε να 
προσαρμόζουν ανάλογα τις διαστάσεις των καλουπιών και ως εκ τούτου δεν 
αποκλείεται τα περισσότερα να κατασκευάζονταν επί τόπου στο έργο. 

Από τον αριθμό των μνημείων που έχουν εντοπιστεί γύψινα ανάγλυφα και τα 
οποία χοονολογούνται την υστεροβυζαντινή περίοδο, συνάγεται το συμπέρασμα ότι το 
είδος αυτό της διακόσμησης πρέπει να ήταν αρκετά διαδεδομένο στη Ήπειρο, 
τουλάχιστον κατά το 13υ αι. 

Ενδιαφέρον είναι το γεγονός ότι τα γύψινα γλυπτά (εκτός τα θραύσματα 
θωρακίων από την Κάτω Παναγία) προέρχονται από περιφερειακά μνημεία, που 
βρίσκονταν μακριά από τα αστικά κέντρα του Δεσποτάτου της Ηπείρου. Η κατασκευή 
του: σίγουρα σχετίζεται με την οικονομική δύναμη των δωρητών, αωού οντά κόστιζαν 
λιγότερο από τα μαρμάρινα γλυπτά, η μεταφορά των οποίων σε απομακρυσμένες 
περιοχές 6α ανέβαζε υπερβολικά το κόστος τους. Εκτός από την παραπάνω άποψη, η 
προτίμηση στα γύψινα γλυπτά οφεϋχται πιθανόν και avj γενικότερη έλλειψη μαρμάρου 
στην περιοχή, η εισαγωγή του οποίου θα ήταν εξαιρετικά πολυδίιπανη. Αντίθετα στην 
Ήπειρο και στη γειτονική Αιτωλοακαρνανία, υπάρχουν σημαντικά κοιτάσματα γύψου, 
τα οποία φαίνεται ήδη από Ώ] βυζαντινή εποχή ήταν γνωστά και εκμεταλλεύσιμα. 



75 

ΕΥΑΓΓΕΛΟΣ ΠΑΠΑΘΑΝΑΣΙΟΥ 

ΕΝΛΒΥΖΑΝΤΓΝΟ ΑΣΚΗΤΑΡΙΟ ΣΤΗΝ ΟΡΕΙΝΗ ΠΕΡΙΟΧΗ ΠΕΙΡΟΧΣΗΣ 

(ΠΛΕΥΝΑΣ)Ν.ΔΡΑΜΑΣ 

Στην περιοχή της νύν Πετρούσης(Πλεύνας), ύπερθεν Προσοτσάνης(Πιρσόπ), εντός πτυχής αντερείσματος 

των προς νότον απολήξεων της Δυτικής Ροδόπης-αντερείσματος του οποίου η κορυφή καλείται «ΣλΊβα», και το 

οποίο παρεμβάλλεται μεταξύ της κλεισώρειας Πετρού<της-Πύργων(Μπομπλιτσίου) και Στενών του 

Γρανίτη(Γιουρετζίκ), ουγκειμένου ες ασβεπολιθικών/γρανιτικών - πετρωμάτων, σε περιβάλλον ορεινής βοσκής, και 

σε υψόμετρο 745 μ περίπου, εντοπίστηκε, άγνωστο πρίν στην αρχαιογνωστική επιστήμη, υδρικό σπήλαιο εγχωρϊως 

καλούμενο: «Άγιος Μάρκος». Σε χάρτη...η περιοχή σημαίνεται ως «Σπήλαια». Και άλλα μικρότερα σπήλαια 

διανοίγονται χαμηλότερα αυτού και σε παρακείμενα ρέμματα, σημεία ασφαλώς του παραγωγικού χώρου των 

χρηστών του σπηλαίου αυτού. 

Αφιερωμένο στην μνήμη του Αγίου Μάρκου, τυγχάνει επισκέψεως και προσκυνήσεως υπό των περιοίκων 

κατά την 25η Απριλίου(ή, την Τρίτη της Διακαινησίμου, εφ' όσον η 25η Απριλίου συμπεριληφθεί στην Μεγάλη 

ΕβδομάδαΧ ημέρα μνήμης του Αποστόλου και Ευαγγελιστού. Αν και η ημέρα μνήμης συνιστά το κατ' εξοχήν 

στοιχείο ταυτίσεως των αγίων, πιθανόν, ωστόσο, η αρχική αφιέρωση να αφορούσε έτερον ομώνυμο άγιο. 

Μακρύς θυραίος τοίχος εκτίσθη έμπροσθεν του σπηλαίου, και εξέδρα λαξεύτηκε, λοξή κατάληξη της οδού 

που ανηφόριζε μέσα από το ρέμμα προς το ασκηταριό και οδηγούσε σε αυτό τους προσκυνητές του κάμπου. Στην 

πλαγιά ανάμεσα στην είσοδο του σπηλαίου και την κοίτη ανιχνεύονται ασβεστόκτιστα θεμέλεια οικιών(μάλλον, παρά 

λείψανα βαστάγων), και συναντάται πληθώρα θραυσμάτων κεράμων. Σε μικρότερη ποσότητα ανιχνεύεται κεραμεική 

αβαφής καθώς και εφυαλωμένη. 

Κατόπιν της διαμορφωθείσης υπό τύπον διαβατικού επιμήκους εισόδου ο επισκέπτης βρισκόταν αμέσως 

στην κυρίως μεγάλη αίθουσα/θάλαμο του σπηλαίου, όπου και ο ναός. Ο ναός ως συνάγεται εκ σωζόμενων 

θραυσμάτων, έφερε αγιογράφηση. Έναντι των ορωμένων καταλοίπων της κόγχης-επί των οποίων διακρίνονται, ίσως. 

δύο φάσεις-έχει διαμορφωθεί, μεταγενεστέρως χάριν των αναγκών της λατρείας προσκυνητάρι, όπου και θήκη 

εικόνων. Σε υψηλότερο επίπεδο, στα ανατολικά και νοτιοανατολικά της ιδίας αιθούσης σταλακτιτικοί τοίχοι, 

«κολώνες» και σταλαγμίτες διαμορφώνουν υποθαλάμους και υποθαλαμίσκους όπου με την βοήθεια κτιστών λίθινων 

τοίχων μεταξύ των σταλαγμιτών-με συνδετικό υλικό κουρασάνι-δημιουργούνται δύο δεξαμενές και μία μικρότερη 

γούρνα προς ουλλογήν ποσίμου ύδατος εκ των σταγονορροών του σπηλαίου. Εξ αυτών μόνον η γούρνα διαθέτει 

πλέον νερό. 

Στα νότια της μεγάλης αιθούσης παραπετασματοειδείς σταλακτιτικοί τοίχοι επιτρέπουν την εκ φυσικού 

μικρού θυραίου ανοίγματος είσοδο στην δεύτερη μεγάλη αίθουσα/θάλαμο του σπηλαίου. Αυτή διαμορφώνεται, 

φυσικώς πάντοτε διάτης σταλακτιτικής δράσεως σε προθάλαμο, κυρίως θάλαμο και μυχό. Η ανάπτυξη της δεύτερης 

αυτής αιθούσης είναι και πάλι κατά τον άξονα Δύση-Ανατολή. συμβαίνει δηλαδή αλλαγή διευθύνσεως μετά την 

είσοδο στον προθάλαμο. Στον κυρίως θάλαμο της δεύτερης αυτής αίθουσας όσο και στον μυχό της επικρατεί το 



76 

απόλυτο σκοτάδι. Ο μυχός έχει διαστάσεις επτά(7) Χ πέντε(5) περίπου μέτρων και μέγιστο ύψος δυόμιση(2,5) 

περίπου μέτρων. Δύο-τρείς μικρές και παλαιότερες λαθρανασκαφές επί του δαπέδου, μας επιτρέπουν να 

διαπιστώσουμε ότι τεμάχια κεράμων υφίσταντο εντός κοιλοτήτων αυτού. Υπολείμματα οστών εντός των χωμάτων 

μας εμβάλλουν την υποψία περί υπάρξεως ταφών εντός κοιλοτήτων του δαπέδου. Δεν αποκλείεται, ωστόσο, ο χώρος 

να χρησίμευσε απλώς ως διακονακό-ψυγείο για την αποθήκευση των προσφορών των προσκυνητών του σπηλαίου. 

Στον μυχαάτατο αυτό χώρο, της δευτέρας αιθούσης ο ποίος τύγχανα στεγνός μέν, δηλαδή άνευ σταγονορροών, πλην 

με συνθήκες εξαιρετικά υψηλής υγρασίας διασώζονται κατά τρόπο θαυμαστό δεκάδες - εμέτρησα, τουλάχιστον, 

τριάντα(30) - αφιερωματικές/επικλητικές επιγραφές μεσοβυζαντινής εποχήςΟΙ^-Π^ αι.), χαραγμένες επί του 

ασβεστολιθικού σταλακτιτικού φλοιού «κιόνων», «τοίχων», «φριζών» και «παραπετασμάτων». Είναι κυρίως 

μεγαλογράμματες του ιδίου τύπου: +Κ(νρι)ε βοφη τον δ(ο)ϋλον σον (τάδε), ή, +Κ(νρι)ε βοφη. τον σον 

δ(ο)ΰλον (τάδε), ή, +Κ(νρι)ε βοφη τ(ο)ϋ δ(ο)ϋλ(ο)ν σ(ο)ν (τάδε), προσεκτικά διατεταγμένες. Σπανιότερα το 

όνομα ακολουθεί και οικογενειακό, ή άλλο επίθετο, ή και επιπρόσθετα στοιχεία Εκ των ονομάτων διαβάζουμε: 

Νηκήτα, Δαυΐβ, Baoi/uov, Δημητρίου, Νικολάου ΣταυρψουΟ, κλπ. Εκ των επικλητικών αυτών επιγραφών ξεχωρίζει 

μικρογράμματος κυρίως επιγραφή χρονολογουμένη έκτου τύπου της γραφής στους 1Γ-120 αι.: +Κ(νρι)ε Βοφ[η]/ 

τον δ(ο)ϋ'λον σ(ο)ν Μ(ι)χ(αήλ)/ίερε(α) χ(αι) νομ(έαΧ;)/Κάστρ(ο)ν Αράμ(ας)/πεν ςχζ έν μ(η)ν(1) 

Γ(ενναρίω). Ο τελευταίος στίχος είναι δυσερμήνευτος και χρήζει περαιτέρω εξετάσεως. Εάν πρόκειται περί 

χρονολογίας τότε το 6606 αντιστοιχεί στο έτος 1098. 

Παρόμοιες βυζαντινές επιγραφές πιθανότατα θα υφίστανται και επί των υψηλών μερών του κυρίως θαλάμου 

της δευτέρας αιθούσης όπου όμως είναι δυσκολότερα ανιχνεύσιμες διότι χαράσσονται επί της γκρίζας επιφανείας του 

ασβεστόλιθου, καθ' όσον ο σταλακτιτικός φλοιός εκεί, είτε εξέπεσε παλαιόθα', είτε δεν εσχηματίσθη ποτέ. 

Πέραν τούτων διασώζονται στον ίδιο μυχό και πάμπολλες μεταβυζαντινές επιγραφές πολύ λίγες εκ των 15ου, 

16ου και 17°" αι., και περισσότερες εκ των μεταγενεστέρων χρόνων. Ενδεικτικώς: 1750, 1761, 1763, 1775, 1797, 

1825,1827,1862,1862,1873, άπασες ελληνικές 

Τα χαράγματα στην κυριλλική γραφή, εμφανιζόμενα μόλις από την τελευταία δεκαετία του 19ου αι. (και έως 

τα 1928). συ\αστούν εκτός των άλλων μαρτυρία για την έναρξη της διείσδυσης και την διάρκεια της εθνοφυλετικών 

ιδεών-στην συγκεκριμένη περίπτωση της επίδρασης του βουλγαρικού εθνικισμού-στην περιοχή, κυρίως 

Πετρούσσης-Προσοτσάνης ως συνάγεται εκ των αναγραφομένων οικογεναακών ονομάτων. 

Η λάξευση του βράχου έμπροσθεν του στενού αρχικού στομίου του σπηλαίου προκειμένου να σχηματιστεί 

εξέδρα, στην οποίαν προφανώς θα υπήρχε κάποιου είδους στοά, και η κατασκευή του διαμήκους ουραίου τοίχου, 

καθώς και η πιθανή απολάξευση της οροφής στο δυτικό τμήμα της μεγάλης αιθούσης, θα είχαν ως αποτέλεσμα την 

αποδυνάμωση της εμπρόσθιας οροφής του σπηλαίου και την τελική κατάπτωση κατόπιν σεισμού, ως και εκ των 

ρηγμάτων του Ουραίου τοίχου συνάγεται Οι καταπεπτωκότες ογκόλιθοι κατέστρεψαν και κατεπλάκωσαν τον 

υποκείμενο ναό, του οποίου πλέον μόνον τμήμα του ημικυλίνδρου της ανατολικής κόγχης και των εξωτερικών αυτού 

παρειών είναι ορατά κάτω από τα κρημύσματα των βράχων. Η καταστροφή αυτή έλαβε χώρα σε άγνωστο χρόνο, 

οπωσδήποτε σε χρόνο πέραν της μνήμης ή της μεταφοράς της μνήμης των παλαιοτέρων(προ του 1900). 



77 

ΕΛΕΝΑ ΠΑΠΑΣΤΑΥΡΟΥ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗΝ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΣΗ 
ΤΗΣ ΩΔΗΣ ΤΗΣ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΟΥ ΘΕΜΑΤΟΣ ΤΗΣ 

ΑΓΙΟΣΟΡΤΠΣΣΑΣ 

Στο άλλοτε ψαλτήριο Παντοκράτορος αρ. 49 (του 1 Ιου αι.), που σήμερα 

ανήκει στη συλλογή του Dumbarton Oaks (cod. 3, fol. 80v), υπάρχει η εξής 

ενδιαφέρουσα παράσταση ως προμετωπίδα : μέσα στο ίδιο πλαίσιο, επάνω 

παριστάνεται ο Ευαγγελισμός και κάτω, δίπλα από οικίσκο με ανοιχτή πόρτα 

βρίσκεται ένθρονη η Μητέρα του Θεού και κοιτάζει προς το θεατή. Η Θεοτόκος 

κρατάει ανοικτό κώδικα δείχνοντας το κείμενο που θα πρέπει να σχετίζεται με την Θ' 

Ωδή. Το περιεχόμενο της Ωδής αυτής αναγράφεται πιο κάτω, στην ίδια σελίδα του 

ψαλτηρίου. Έξω από το πλαίσιο, απεικονίζεται η Επίσκεψη, σκηνή η οποία 

εντάσσεται στο πρωτόγραμμα Μ για τη λέξη Μεγαλύνει, αρχή της Ωδής της 

Παναγίας (Λουκ 1.46-55). 

Σε φύλλο ψαλτηρίου από σιναϊτικό κώδικα του 13ου αι. που τώρα βρίσκεται 

στην Αγία Πετρούπολη (Public Library, cod. 269), το κείμενο της Θ' Ωδής είναι 

γραμμένο στο ειλητό που κρατάει η Θεοτόκος στο δεξί της χέρι, ενώ συγχρόνως 

παριστάνεται ένθρονη και βρεφοκρατούσα να ατενίζει τον παρατηρητή μετωπικά. 

Ομως η μετωπική στάση και ο συγκεκριμένος τύπος της Παναγίας είναι σπάνιος για 

την απόδοση της σκηνής της Ωδής. Πιο διαδεδομένος είναι ο εικονογραφικός τύπος 

όπου η Θεοτόκος παριστάνεται σχεδόν κροταφικά και ψάλλει, ατενίζοντας τον 

ουρανό με τα χέρια υψωμένα, όπως π.χ. στον κώδικα του Βρεταννικού Μουσείου 

Add. 11834, fol. 304. Αυτή η στάση μπορεί να θεωρηθεί στερεότυπη για τα πρόσωπα 

που απεικονίζονται να ψάλλουν Ωδή. 

Στη Δύση, φαίνεται ότι η σκηνή της Ωδής κατέληξε να συμφύρεται με αυτήν 

του Ευαγγελισμού. Το βιβλίο ή το ειλητό στα χέρια της Παναγίας από τη σκηνή της 

Θ'Ωδής γίνονται σύμβολα στην ίδια τη σκηνή του Ευαγγελισμού. Τα παλαιότερα 

παραδείγματα ανάγονται σε καρολΐνεια έργα (9^ αιώνας). 

Στη Βυζαντινή τέχνη το θέμα της Παναγίας με κώδικα ή ειλητό δεν είναι τόσο 

διαδεδομένο. Αντίθετα, ο εικονογραφικός τύπος της Παναγίας να στρέφεται προς τα 

πλάγια τείνοντας τα χέρια προς τον ουρανό βρήκε απήχηση στο θέμα της 

Αγιοσορίτισσας. Στην παρούσα μελέτη, το θέμα της Θεοτόκου της Θ' Ωδής συνδέεται 

με τη γένεση του παραπάνω εικονογραφικού τύπου. Τη συσχέτιση Αγιοσορίτισσας -

Ωδής ενισχύει και ένα ακόμη γεγονός. Η αγία σορός εφυλάσσετο στην εκκλησία των 

Χαλκοπρατείων, που ο αυτοκράτορας τιμούσε σε δύο θεομητορικές εορτές: του 

Γενεσίου της Θεοτόκου και του Ευαγγελισμού. Στον όρθρο και των δύο αυτών 

εορτών αντιστοιχεί η ευαγγελική περικοπή που αναφέρεται στην Επίσκεψη και την 

απαγγελία της Ωδής από τη Μητέρα του Θεού (Λουκ. 1.39-55) 

Το θέμα της Αγιοσορίτισσας είναι κυρίως διαδεδομένο από τον 11° αιώνα και 

έπειτα. Ωστόσο, το θεολογικό περιεχόμενο του θέματος που σύμφωνα με την 

παρούσα μελέτη αντλείται από κύκλο ιδεών σχετικών με τον Ευαγγελισμό, μας 

οδηγεί στο συμπέρασμα ότι θα πρέπει να αναζητήσουμε τις καταβολές του σε 

προηγούμενους αιώνες. 



78 

ΜΑΓΔΑΛΗΝΗ ΠΑΡΧΑΡΙΔΟΥ 

Η ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΤΩΝ ΑΙΝΩΝ ΣΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ TOY SMEDEREVO 

(1560-1570) ΚΑΙ Η ΣΧΟΛΗ ΤΗΣ ΒΔ ΕΛΛΑΔΑΣ 

Οι ψαλμοί 148-150, οι γνωστοί ως Αίνοι, παρουσιάζονται σε μία από τις πλέον ενδια­

φέρουσες απεικονίσεις τους στο καθολικό της μονής του Smederevo, της παλαιάς 

πρωτεύουσας της μεσαιωνικής Σερβίας. Αναπτύσσονται στην ανωδομή και το πάνω 

τμήμα των τοίχων της λιτής του ναού και περιλαμβάνουν τα γνωστά και από άλλα 

μνημεία επιμέρους θέματα με την κυριολεκτική απόδοση των στίχων των τριών 

ψαλμών. Συγκεκριμένα, περιλαμβάνουν τη θεοφάνεια με το Χριστό υμνούμενο από 

τις ουράνιες δυνάμεις -αγγέλους, άστρα, υπερουράνια ύδατα- (ψ. 148.1-4), τον ύμνο 

των γήινων πλασμάτων (ψ. 148.7-12), τον ύμνο των οσίων (ψ. 149.1, 5), την 

αιχμαλωσία των βασιλέων (ψ. 6-8), την εξύμνηση του Θεού με χορό και μουσική (ψ. 

149.3,150.3-5) και τον καθολικό ύμνο της δημιουργίας (ψ. 150.6). 

Από τα παραπάνω θέματα ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα είναι η ιδιότυπη απόδοση 

του ψαλμικού στίχου 150.6, η οποία, από όσο μου είναι γνωστό, από τα περίπου σύγ­

χρονα με το Smederevo μνημεία, απαντάται μόνον στα καθολικά των μονών Φιλαν-

θρωπηνών (1560;) και Οσίου Μελετίου Κιθαιρώνα (1572-1592), ενώ, σύμφωνα με τις 

υπάρχουσες ενδείξεις, θα πρέπει να εικονίζεται και στο ναό του Αγίου Δημητρίου 

στην Κληματιά (μετά το 1558). Η ζωγραφική των τελευταίων μνημείων, όπως είναι 

γνωστό, είτε σχετίζεται με τους Κονταρήδες, είτε αποδίδεται σε μαθητές τους (Οσιος 

Μελέτιος Κιθαιρώνα). 

Το ίδιο θέμα, στα μεταγενέστερα μνημεία, απαντάται, σχεδόν αποκλειστικά, 

σε μνημεία που έχουν ζωγραφηθεί από λινοτοπίτες ζωγράφους, όπως τα καθολικά 

των μονών Μακρυαλέξη (1599), Προφήτη Ηλία στους Γεωργουτσάτες (1617), Ευαγ­

γελισμού της Θεοτόκου Βάναστας (1617), Μεταμόρφωσης Τσιάτιστας (1626), Σπη­

λαίου στη Σαρακίνηστα (1634), Προφήτη Ηλία Στεγόπολης (1653) και των ναών του 

Αγίου Νικολάου στη Βίτσα (1618/19), Αγίου Μηνά στο Μονοδένδρι (1619/20), Α­

γίου Νικολάου Σαρακίνηστας (1630) και Κοίμησης της Θεοτόκου στα Καλύβια του 

Ελαφότοπου (1645/46). 

Εκτός όμως από το παραπάνω θέμα, στα ίδια μνημεία απαντώνται και άλλα 

κοινά, εικονογραφικά θέματα, τα οποία, μάλιστα, διευθετούνται με τον τρόπο που 

μας είναι γνωστός,'καταρχήν (;) από τη μονή του Smederevo. Η χωροταξία και η 



79 

απόδοση των δρακόντων, των μιξογενών μορφών με τα προσωπεία, των φανταστικών 

όντων (σκιάποδας, στηθοκέφαλος, κυνοκέφαλος), του ύμνου των βασιλέων στο χώρο 

όπου αινεί το ζωικό βασίλειο, του χορού των γυναικών, της αιχμαλωσίας των βασι­

λέων και του ύμνου των ανθρώπινων ομάδων στο πάνω τμήμα των τοίχων του χώρου 

είναι σχεδόν πανομοιότυπες εικονογραφικά σε όλα τα αναφερόμενα μνημεία. 

Αυτή η κοινή εικονογραφία των Αίνων στα μνημεία των λινοτοπιτών θέτει, 

κατά τη γνώμη μας, σε θέση προτύπου την ομόλογη παράσταση του Smederevo, σε 

σημείο ώστε να μην τίθεται αμφιβολία πως οι λινοτοπίτες ζωγράφοι ήταν πολύ καλοί 

γνώστες της συγκεκριμένης παράστασης του Smederevo, ή, γιατί όχι, κατείχαν σχέδια 

από αυτήν. 

Με δεδομένη, ωστόσο, την έλλειψη άλλης, ανάλογης παράστασης Αίνων στο 

χώρο της Σερβίας και την ύπαρξη στοιχείων που δηλώνουν την παρεμφερή -και πιθα­

νότατα προγενέστερη- απόδοση των Αίνων στο ναό της Κληματιάς στα Γιάννενα, ο 

οποίος ζωγραφήθηκε από τους Κονταρήδες, είναι επιτρεπτές οι ακόλουθες υποθέσεις: 

α) ο κτήτορας της μονής του Smederevo Ζαχαρίας, ή ο άγνωστος ζωγράφος της είχαν 

υπόψην τους χαμένη σήμερα πρότυπη παράσταση από την περιοχή της Σερβίας και β) 

ο ζωγράφος της μονής γνώριζε τις παραστάσεις του χώρου της Ηπείρου, λόγω κατα­

γωγής, ή μαθητείας στην τέχνη των δραστήριων στην παραπάνω περιοχή ζωγράφων. 

Από τις προαναφερόμενες υποθέσεις δεν μπορεί να αποκλεισθεί καμμία, λόγω 

έλλειψης επαρκών αποδεικτικών στοιχείων. 

Περισσότερο ισχυρή, ωστόσο, παρουσιάζεται η τελευταία, εφόσον ο τρόπος 

απόδοσης των Αίνων τηρείται ευλαβικά, για περισσότερο από έναν αιώνα, από τα 

συνεργεία των λινοτοπιτών ζωγράφων, οι οποίοι δραστηριοποιήθηκαν στην ευρύτερη 

περιοχή της Ηπείρου. 

Αν η υπόθεση αυτή είναι σωστή, τότε ο άγνωστος ζωγράφος του Smederevo 

θα πρέπει να ενταχθεί στον κύκλο των μαθητών των Κονταρήδων, από τους οποίους 

δεν θα πρέπει να αποκλεισθεί και ο λινοτοπίτης Νικόλαος, ένας ζωγράφος που το μο­

ναδικό ενυπόγραφο έργο του είναι μέρος από τις τοιχογραφίες του ναού του Αγίου 

Δημητρίου στα Παλατίτσια (1570). 



80 

ΑΦΡΟΔΙΤΗ Α. ΠΑΣΑΛΗ 

ΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ_ΑΓΙΟΥ ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΣΤΗΝ ΝΕΡΑΙΔΑ ΦΘΙΟΤΙΔΑΣ 

Σ τ ί ς νότ ιες υπώρειες τ^ς "Οθρυος, σέ απόσταση ΙΟ χλμ. άπό τήν 

Στυλίδα βρίσκεται ή μονή του 'Αγίου Γεωργίου, Τό καθολικό ε ίναι ναός 

αθωνικού τύπου, σταυροειδής εγγεγραμμένος με* πλάγιους χορούς καί 

τρουλλαΐο νάρθηκα στά δυτικά. "Εχει μέσες εξωτερικές διαστάσεις 

12,20X7,10 μ. χωρίς τ ί ς κόγχες του Ί ε ρ ο ΰ καί τον χορών. Οι κόγχες 

τοΰ κυρίως Ί ε ρ ο ΰ Βήματος καί των πλάγιων χορών ε ί ν α ι ημικυκλικές έ-

σωτερικΰς και πεντάπλευρες έξωτερικως. Οι κόγχες των παραβημάτων 

εγγράφονται στό πάχος τοΰ άνατολικοΰ τ ο ί χ ο υ . Στό δυτικό τμτ)μα τ^ς βό­

ρειας πλευρδς τοΰ ναοΰ υπάρχει προσκολλημένο σέ δεύτερη οικοδομική 

φάση παρεκκλήσιο αφιερωμένο στδν Ά γ ι ο Ανδρέα Κρήτης. 

Τό Ι ε ρ ό χωρίζεται άπό τόν κυρίως ναό μέ πεσσούς τετραγωνικές δ ι α τ ο ­

μές, μπροστά άπό τους οποίους υψώνεται νεώτερο ξυλόγλυπτο τέμπλο. 

Εγκάρσια τόξα ενώνουν τους πεσσούς μέ τά μέτωπα του άνατολικοΰ τ ο ί ­

χου εκατέρωθεν ττ^ς κεντρικές κόγχης. 

Τό μνημείο αποτελεί ενδιάμεσο τύπο δ ι κ ι δ ν ι ο υ καί τετράστυλου 

ναοΰ. Διαφέρει τοΰ δ ι κ ι ό ν ι ο υ κατά τόν διαχωρισμό τον παραβημάτων άπό 

τό κυρίως ' Ι ε ρ ό Βτ}μα, δ όποιος π ε ρ ι ο ρ ί ζ ε τ α ι μόνον στην διαφοροποίηση 

τής καλύψεως, ένο ως προς την κάτοψη τό ' Ι ε ρ ό παραμένει εν ιαίος χώρος 

Τό κυρίως Ι ε ρ ό Β^μα καλύπτεται μέ τήν ανατολική κεραία τοΰ σταυροΰ 

πού ε ί ν α ι υπερυψωμένος τυφλός ημισφαιρικός θόλος, ένΰ τά παραβήματα 

καί τά δυτικά γωνιαία διαμερίσματα μέ ήμικυλίνδρους τοποθετημένους 

καθέτως προς τόν κατά μ^κος άξονα τοΰ ναοΰ. Οι εγκάρσιοι ήμικύλινδροι 

χωρίζονται άπό τ ί ς κεραίες τοΰ σταυροΰ μέ ημικυκλικά τόξα. Ή δυτική 

κεραία τοΰ σταυροΰ καλύπτεται μέ χαμηλωμένο τυφλό θόλο, μικρότερο τοΰ 

ημισφαιρίου, δ όποιος στερε ίται τύμπανου. Στό σημείο διασταυρώσεως 

των κεραιών τοΰ σταυροΰ υψώνεται τροΰλλος μέ υψηλό τύμπανο, έσωτερι-

κΰς κυλινδρικό καί εξωτερικως όκτάπλευρο. 

Ό νάρθηκας ε"χει εσωτερικό μ^κος 1,85 μ. Στεγάζεται μέ ήμι-

κυλινδρικό θόλο κατά τόν εγκάρσιο άξονα τοΰ καθολικοΰ, 6 όποιος δ ι α ­

κόπτεται στό κέντρο άπό τροΰλλο, buoio μέ τό τροΰλλο τοΰ κυρίως ναοΰ, 



81 

αλλά λίγο μικρότερο. 

Το παρεκκλήσιο είναι μονόκλιτος σταυροειδής εγγεγραμμένος 

ναδς μέ τροΰλλο δμοιο άλλα μικρότερο άπό τδν κεντρικό. Στό ορθογώνιο 

τής κατόψεως προσκολλάται ή κόγχη τοϋ ' Ιεροΰ, ημικυκλική εσωτερικούς 

καί τμήμα κύκλου έξωτερικώς. Ή κόγχη τής προθέσεως εγγράφεται στό 

πάχος του ανατολικού τοίχου. 

Ή επικάλυψη τοϋ συγκροτήματος γίνεται μέ ενιαία δίρριχτη 

κεραμοσκεπή στέγη πού φέρει λοξή άπότμηση στην δυτική πλευρά καί 

στην ανατολική πλευρά του παρεκκλησίου. Άπό την στέγη αναδύονται οι 

τρουλλοι τοΰ κυρίως ναοΰ, τοΰ νάρθηκα καί τοΰ παρεκκλησίου. Οί κόγχες 

'Ιερών καί χορών £χουν ανεξάρτητες χαμηλότερες στέγες. 

Στό μνημείο παρατηρείται επιβίωση τύπων καί μορφών τής πρώ­

ιμης μεταβυζαντινής εποχής πού προέρχονται άπό την βυζαντινή παράδο­

ση : αθωνικός τύπος, σύνθετη θολοδομία, δμοιογενής κάλυψη γωνιαίων 

διαμερισμάτων, διατήρηση ενιαίας στάθμης δαπέδων νάρθηκα-κυρίως ναοΰ-

Ίερου, τυφλά άψιδώματα διπλής εσοχής, γείσα τρούλλων μέ πλίνθινες 

οδοντωτές ταινίες. Συναντώνται δμως καί στοιχεία αρχιτεκτονικής τής 

ΰστερης Τουρκοκρατίας καί τοΰ 'Ισλάμ: ήμικύλινδροι τομής τόξου πολ­

λαπλής καμπυλότητας, τόξα ελαφρώς οξυκόρυφα, χαμηλά πολλαπλής καμπυ­

λότητας τοξωτά υπέρθυρα εισόδων σέ άβαθη υποχώρηση, λίγα καί μικρά 

παράθυρα. 

Τό καθολικό (έκτος άπό τόν νάρθηκα) καί τδ παρεκκλήσιο εί­

ναι κατάγραφα άπό τοιχογραφίες πού χρονολογούνται,μέ βάση τίς κτητο-

ρικές επιγραφές τοΰ κυρίως ναοΰ καί τοΰ παρεκκλησίου, στά 1753. Μία 

ακόμη επιγραφή σέ τοιχογραφία τοΰ Ίεροΰ φέρει χρονολογία 1752. 

Τό σύνολο, παρά τήν πολυμέρεια τής θολοδομίας καί τήν ύπαρ­

ξη τριΰν τρούλλων,παραμένει ταπεινό. 'Εντεταγμένο στην σφαίρα τ,ής 

επιρροής τών καθολικών τών μονών Άντινίτσης καί 'Αγάθωνος μέ τίς ό­

ποιες βρισκόταν,λόγω γειτνιάσεως, σέ στενή επικοινωνία καί βεβαρυμέ-

ν.ο μέ τίς έντονες αναμνήσεις τους, αποτελεί, μέ τήν επαρχιακή τεχνική 

του, συνέχεια τής εκκλησιαστικής παραδόσεως, δσο τοΰ επέτρεψαν τά 

πενιχρά οικονομικά μέσα καί οί περιορισμοί πού επέβαλαν οι κατακτη­

τές. 



82 

Brigitte PITARAKIS 

ΧΑΛΚΙΝΟΙ ΕΠΙΣΤΗΘΙΟΙ ΣΤΑΥΡΟΙ-ΛΕΙΨΑΝΟΘΗΚΕΣ 

ΜΕ ΜΟΡΦΕΣ ΔΕΟΜΕΝΩΝ ΑΓΙΩΝ (11ος-12ος αι.): 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΕΣ ΙΔΙΑΙΤΕΡΟΤΗΤΕΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΚΟ ΠΕΡΙΒΑΛΛΟΝ 

Οι χάλκινοι επιστήθιοι σταυροί-λειψανοθήκες αποτελούν ένα πλούσιο υλικό 

μελέτης που προσφέρει πολύτιμες πληροφορίες για τις λατρευτικές πρακτικές στο 

Βυζάντιο από τον 9ο έως τον 12ο αι. Στον 11ο αι. ο παραδοσιακός αμφιπρόσωπος 

διάκοσμος των σταυρών αυτών, που συσχετίζει τη Σταύρωση στον εμπροσθότυπο, 

με τη Θεοτόκο γενικά δεόμενη στον οπισθότυπο, εμπλουτίζεται με πλήθος αγίων σε 

τυπική στάση δέησης. Ο άγιος Γεώργιος, και στη συνέχεια ο άγιος Ιωάννης, 

βρίσκονται στην κορυφή αυτής της θεματογραφίας. Ακολουθούν ο άγιος Στέφανος, 

ο άγιος Θεόδωρος, ο αρχάγγελος Μιχαήλ, ο άγιος Νικόλαος και ο άγιος Νικήτας. Η 

Μ. Ασία αποτελεί το μεγαλύτερο κέντρο παραγωγής των σταυρών αυτών που 

διαδίδονται και αναπαράγονται σε όλες τις επαρχίες της αυτοκρατορίας. Η μελέτη 

των αντικειμένων αυτών σε συνδυασμό με το ανασκαφικό υλικό σε στρώματα του 

1 Ιου και του 12ου αι. μαρτυρεί τη διάδοση τους σε αστικά κέντρα, οχυρά, χωριά και 

μοναστήρια. 

Σκοπός της παρούσας μελέτης είναι ο συσχετισμός των εικονογραφικών 

ιδιαιτεροτήτων των σταυρών όπου απεικονίζονται δεόμενες μορφές αγίων με το 

θρησκευτικό και κοινωνικό περιβάλλον που τις δημιούργησε. Η επιλογή και ο 

εικονογραφικός τύπος των αγίων στους χάλκινους σταυρούς-λειψανοθήκες δεν 

ακολουθούν τα πρότυπα της αργυροχρυσοχοΐας. Η παραγωγή των χάλκινων 

σταυρών φαίνεται να αναπτύσσει ένα ιδιαίτερο, κοινό εικονογραφικό λεξιλόγιο 

μέσα από ένα δίκτυο απομιμήσεων σε ολόκληρη τη διευρυμένη βάση της 

οικονομικής πυραμίδας. Οι παλαιοχριστιανικές ρίζες της στάσης δέησης 

αντανακλούν ίσως το συντηρητισμό των λαϊκών στρωμάτων στις λατρευτικές τους 

πρακτικές. Ωστόσο η έκρηξη που παρατηρείται στην απεικόνιση δεομένων μορφών 

αγίων στους χάλκινους σταυρούς-λειψανοθήκες δεν αποτελεί μεμονωμένο 

φαινόμενο. Την ίδια εποχή, μορφές που προσεύχονται κατακλύζουν και την 

εικονογράφηση των λειτουργικών βιβλίων και ειλητών τονίζοντας την έννοια της 

επικοινωνίας με το θείο. Στη μνημειακή τέχνη του 11ου και 12ου αι. η στάση δέησης 

συνδέεται με μορφές μοναχών και αγίων γυναικών, που αποτελούν άμεσα πρότυπα 

αγιότητας για τους φέροντες τους χάλκινους σταυρούς-λειψανοθήκες. Η απεικόνιση 

λοιπόν, των διαφόρων αγίων σε αυτούς τους σταυρούς σε δεόμενη στάση έρχεται να 

ενισχύσει τον προστατευτικό τους χαρακτήρα, αλλά και συγχρόνως βοηθά στην 

προσέγγιση του πιοτού με το μοναχικό πρότυπο. Εξάλλου, τέτοιους σταυρούς 

συνήθιζαν να φορούν και μοναχοί. 



83 

ΞΑΝΘΗ ΠΡΟΕΣΤΑΚΗ 

Η ΜΕΤΑΦΟΡΑ ΤΗΣ ΚΙΒΩΤΟΥ ΣΕ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΕΣ ΤΟΚΟΓΡΑΦΙΕΣ 

Ο Δημήτριος Κακαβάς είναι ένας ζωγράφος που δεσπόζει με το έργο του στην Πελοπόννησο στα τέλη 

του 160Β και στο πρώτο μισό του 17ου αιώνα. Η καλλιτεχνική του δραστηριότητα καλύπτει μια περίοδο 

σαράντα δύο χρόνων κατά την οποία υπέγραψε εννέα διαφορετικά διακοσμητικά σύνολα. Το πρώτο 

χρονολογημένο μνημείο φιλοτέχνησε ο Δημήτριος Κακαβάς και συνυπέγραψε με τον αδελφό του Μαρίνο 

το 1593. Το καθολικό της μονής της Παναγίας Μελινίτζης στη Μαλεσίνα αποτελεί το πρώτο ζωγραφικό 

σύνολο που υπέγραψε μόνος του ο Δημήτριος Κακαβάς το 1599. Το εικονογραφικό θέμα της Μεταφοράς 

της Κιβωτού στην Ιερουσαλήμ απεικονίζεται στον βόρειο τοίχο της Πρόθεσης του ιερού της Μαλεσίνας. 

Σύμφωνα με το βιβλικό κείμενο (Βασιλειών Β', στ' 1-8), ο Δαβίδ συγκέντρωσε τους εκλεκτούς του Ισραήλ 

για να μεταφέρουν την κιβωτό της Διαθήκης από τον οίκο Αβιναδάβ στην Ιερουσαλήμ. Έτσι στην 

παράσταση απεικονίζεται η Κιβωτός πάνω σε άμαξα που την σέρνουν δύο βόδια και την φυλάσσουν δυο 

σεραφείμ. Στο αέτωμα της Κιβωτού εικονίζεται η μορφή της Παναγίας. Σε δεύτερο επίπεδο απεικονίζεται ο 

Δαβίδ να παίζει κινύρα μαζί με άλλους μουσικούς που παίζουν διάφορα όργανα. Στο βάθος παριστάνεται η 

περιτειχισμένη Ιερουσαλήμ. Μπροστά από την κιβωτό απεικονίζεται δυο φορές ο Ουζά: τη μια φορά 

γονατιστός την στιγμή που πλήττεται από τον Θεό για την ασέβεια του, και μια δεύτερη φορά κείται νεκρός 

στο έδαφος. Η επιγραφή της παράστασης σώζεται με ελλείψεις: Η- ΤΗ ΠΟΛΗ ΙΕΡΟΥΣ . Ο 

Δημήτριος Κακαβάς επαναλαμβάνει το ίδιο θέμα στη Μονή της Γόλας το 1632, στον ίδιο εικονογραφικό 

τύπο. Η παράσταση εδώ σώζει την επιγραφή: Η ΚΙΒΩΤΟΣ ΦΕΡΟΜΕΝΗ ΕΝ ΤΗ ΠΟΛΗ ΙΕΡΟΥΣΑΛΗΜ. 

Το θέμα με τον ίδιο ακριβώς εικονογραφικό τύπο περιγράφει και ο Διονύσιος εκ Φουρνά στην Ερμηνεία 

της ζωγραφικής τέχνης (σ.62). 

Η απεικόνιση της Παναγίας στο αέτωμα της Κιβωτού εντάσσει την παράσταση στον κύκλο των 

προεικονίσεων της Θεοτόκου, όπου η Παναγία παριστάνεται με διάφορα σύμβολα. Η Κιβωτός της 

Διαθήκης παραβάλλεται με την Παναγία, την πνευματική κιβωτό του Λόγου του Θεού. Κατά την βυζαντινή 

εποχή, στην εικονογραφία η Κιβωτός ως τύπος της Παναγίας συναντάται σε χειρόγραφα, αλλά και σε 

φορητές εικόνες στο θέμα "Ανωθεν οι προφήται", όπου οι προεικονίσεις μέσω συμβόλων είναι σαφείς. Στη 

μνημειακή ζωγραφική η Κιβωτός ως προεικόνιση της Θεοτόκου συναντάται τον 14° αι. σε παραστάσεις με 

τον Μωϋσή και τον Ααρών, οι οποίοι στέκονται εκατέρωθεν της Αγίας Τράπεζας, πάνω στην οποία 

τοποθετείται η Κιβωτός. Μέσα σε αυτό τον κύκλο των προεικονίσεων της Θεοτόκου εντάσσεται προφανώς 

και η "Μεταφορά της Κιβωτού στην Ιερουσαλήμ", στους ναούς της Μαλεσίνας και της Γόλας, με την 

απεικόνιση της Παναγίας στο αέτωμα της Κιβωτού. 



84 

Η Μεταφορά της Κιβωτού στην Ιερουσαλήμ είναι ένα θέμα βιβλικής καταγωγής. Κατά την βυζαντινή 

εποχή εντάσσεται σε ένα κύκλο περιπλανήσεων της Κιβωτού από την Έξοδο μέχρι την αφιέρωση της στον 

ναό του Σολομώντα και απεικονίζεται κατά κύριο λόγο στα χειρόγραφα (Έξοδος, Ιησούς του Ναυή, 

Βασιλειών Α\Β',Γ'). Στη μνημειακή ζωγραφική, από όσο γνωρίζω, η Μεταφορά της Κιβωτού στην 

Ιερουσαλήμ δεν συναντάται Σε σχέση με την Κιβωτό όμως στην παλαιολόγεια εποχή, συχνή είναι η 

παράσταση με τον Μωϋσή και τον Ααρών εκατέρωθεν της Αγίας Τράπεζας, πάνω στην οποία βρίσκεται η 

Κιβωτός, όπως είπαμε προηγουμένως. Την ίδια περίοδο απαντούν ακόμα δυο παραστάσεις που εντάσσονται 

στις περιπλανήσεις της Κιβωτού: η αφιέρωση της Κιβωτού στο ναό του Σολομώντα, στο παρεκκλήσιο του 

Καχριέ τζαμί, και η Μεταφορά της Κιβωτού στον Ιορδάνη ποταμό, σε συνάρτηση με τον Ιησού του Ναυή, 

στον μολδαβικό ναό Curtea de Arges (14°* au). Και στα δυο μνημεία οι παραστάσεις με την Κιβωτό 

εντάσσονται στον κύκλο των προεικονίσεων. Στην μεταβυζαντινή εντοίχια ζωγραφική η παράσταση της 

Μεταφοράς της Κιβωτού στην Ιερουσαλήμ συναντάται αρκετά συχνά στα μνημεία της Κρητικής Σχολής 

στον Άθω, στον ίδιο εικονογραφικό τύπο με την Μαλεσίνα και την Γόλα: στο καθολικό της Μονής της 

Λάβρας (1535), στη Μονή Σταυρονικήτα (1546) και στη Μονή Διονυσίου (1547). Από τα μνημεία της 

Σχολής της ΒΔ Ελλάδας η Μεταφορά της Κιβωτού στην Ιερουσαλήμ απεικονίζεται στη Μονή 

Φιλανθρωπηνών στον νότιο εξωνάρθηκα (1560), στη ζωγραφική φάση που αποδίδεται στον Γεώργιο και 

Φράγκο Κονταρή, σύμφωνα με τον ίδιο ακονογραφικό τύπο που ακολουθείται τόσο στα καθολικά του 

Άθω, όσο και στους ναούς της Μαλεσίνας και της Γόλας, έργα του Δημητρίου Κακαβά. Σε όλες τις 

μεταβυζαντινές παραστάσεις η μορφή της Παναγίας εικονίζεται στο αέτωμα της Κιβωτού δηλώνοντας με 

σαφήνεια την τυπολογική της σχέση με την παράσταση. Είναι ενδιαφέρον επίσης, να παρατηρήσει κανείς 

ότι γενικά η Μεταφορά της Κιβωτού στις διάφορες περιπλανήσεις της, στη μεταβυζαντινή τέχνη απαντά και 

σε χαρακτικά δυτικής προέλευσης. Ο Ι. Sadeler τον 16ο at απεικονίζει όχι μόνο το θέμα της Μεταφοράς 

της Κιβωτού στην Ιερουσαλήμ, αλλά και σε συνάρτηση με τον Ιησού του Ναυή, την Μεταφορά της 

Κιβωτού από τους ιερείς στην πολιορκία της Ιεριχούς. Τα χαρακτικά αυτά μπορούμε να θεωρήσουμε ως 

πρότυπα δυο φορητών εικόνων, εκ των οποίων η μια αποδίδεται σχεδόν με βεβαιότητα στον Θεόδωρο 

Πουλάκη (1622-1719) και ανήκει στη Συλλογή του Μ. Νομικού και η άλλη στον ναό του Αγ. Νικολάου 

στην Έξω Χώρα Ζακύνθου (1701-1719). Και οι δυο έχουν θέμα την Μεταφορά της Κιβωτού από τους 

ιερείς στην πολιορκία της Ιεριχούς. 

Παρατηρούμε λοιπόν, ότι το θέμα της Μεταφοράς της Κιβωτού με τον ίδιο πάντα συμβολισμό-ως 

προεικόνιση της Θεοτόκου- είτε απαντά μεμονωμένα, είτε ανήκει στον κύκλο των περιπλανήσεων της 

Κιβωτού, είναι ένα θέμα που κυκλοφορεί στη μεταβυζαντινή τέχνη από τα μέσα του 16°° au, τόσο στα 

μνημεία της Σχολής της ΒΔ Ελλάδας, όσο και της Κρητικής Σχολής στον Άθω. Μέσα σε αυτό το πλαίσιο 

είναι δυνατόν να εξηγηθεί και η επιλογή του θέματος της Μεταφοράς της Κιβωτού στην Ιερουσαλήμ στο 

έργο του Δημητρίου Κακαβά. 



85 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΡΟΥΜΕΛΙΩΤΗΣ 

Η ΧΡΗΣΤΙΚΗ ΚΕΡΑΜΙΚΗ ΤΗΣ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗΣ ΑΛΑΣΑΡΝΑΣ ΣΤΗΝ 
ΚΩ ΚΑΙ Η ΘΕΣΗ ΤΗΣ ΣΤΗΝ ΠΑΡΑΓΩΓΗ ΤΟΥ ΑΙΓΑΙΑΚΟΥ ΧΩΡΟΥ 

Η ανασκαφή που διενεργείται από το Πανεπιστήμιο Αθηνών στο χώρο της αρχαίας 
Αλασάρνας (σημερινής Καρδάμαινας) στην Κω έχει φέρει στο φως σημαντική 
ποσότητα κεραμικής της παλαιοχριστιανικής περιόδου, το μεγαλύτερο τμήμα της 
οποίας αποτελείται από όστρακα χρηστικών αγγείων. Πολύ συνηθισμένα είναι 
πινάκια και φιάλες που μιμούνται με μάλλον αδέξιο τρόπο αντίστοιχα προϊόντα 
εισηγμένα από τα μεγάλα κέντρα παραγωγής κεραμικής καλής ποιότητας (Βόρεια 
Αφρική, Φώκαια, Κύπρος). Σε περιορισμένο αριθμό έχουν βρεθεί πρόχοι και 
οινοχόες. Αντίθετα μεγάλος είναι ο αριθμός των αγγείων αποθήκευσης, μεταφοράς 
και προετοιμασίας τροφίμων: πίθων, κάδων και λεκανών . Εξίσου σημαντική είναι 
και η ποσότητα των χυτρών που βρέθηκαν στο χώρο. 

Η συγκριτική εξέταση της χρηστικής κεραμικής της Αλασάρνας με αντίστοιχα 
σύνολα στο χώρο του Αιγαίου και ευρύτερα, αποτελεί μαρτυρία σχέσεων σε δύο 
επίπεδα: α) Παρατηρείται ότι ο περιορισμένος αριθμός σχημάτων, η ευρύτερη 
ποικιλία τύπων σε κάθε σχήμα, οι απομιμήσεις εισηγμένων προϊόντων είναι κοινός 
τόπος σε όλες σχεδόν τις παλαιοχριστιανικές θέσεις. Τα αίτια αυτού του φαινομένου 
μπορούν να αναζητηθούν στις παρόμοιες ανάγκες και συνθήκες ζωής των κατοίκων 
των περιοχών, στην κοινή ρωμαϊκή παράδοση καθώς και στην κοινή τεχνογνωσία. 
Στις ίδιες αιτίες οφείλονται και τυπολογικές ομοιότητες σε αγγεία η πρόχειρη 
κατασκευή των οποίων δεν δικαιολογεί εμπορικές συναλλαγές, β) Άλλα σχήματα 
αγγείων και κυρίως αρκετά μαγειρικά σκεύη φαίνεται ότι έφτασαν στον οικισμό από 
κέντρα παραγωγής εκτός Κω. Η μέχρι στιγμής έρευνα δείχνει ότι σημαντικός 
αριθμός χυτρών έχει εισαχθεί από το χώρο του Αιγαίου. Περιστασιακές επαφές 
παρατηρούνται επίσης με την Κωνσταντινούπολη, την Παλαιστίνη και πιθανώς με 
την Κύπρο. 



86 

ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΔΡΟΛΙΑ 

ΤΟΓΧΟΓΡΑΦΗΜΕΝΟΙ ΚΥΚΛΟΙ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΙΩΑΝΝΗ ΘΕΟΛΟΓΟΥ ΚΑΙ 

ΤΗΣ ΑΓΙΑΣ ΠΑΡΑΣΚΕΥΗΣ ΣΤΑ ΒΡΑΓΓΙΑΝΑ ΕΥΡΥΤΑΝΙΑΣ 

Ο ναός του αγίου Ιωάννη Θεολόγου στα Βραγγιανά Ευρυτανίας είναι 
μονόχωρος δρομικός ναός και φέρει τοιχογραφικό διάκοσμο του 1646, ο οποίος 
κατασκευάσθηκε, σύμφωνα με την κτητορική επιγραφή, με δαπάνες του άρχοντα 
Χρήστου Λούτζου. Ο κύκλος του επώνυμου αγίου καταλαμβάνει τη δεύτερη καθ'ύψος 
ζώνη του βόρειου τοίχου, κάτω απο τη ζώνη του Δωδεκαόρτου, και αποτελείται από 
εννέα σκηνές τις εξής: α) Η υπαγόρευση του Ευαγγε/Αου στον Πρόχορο, β) η έγερση του 
νεαρού (Δόμνου;), γ) η προσκύνηση του αγίου από τη Ρομάνα, δ)η βάπτιση του 
ανθύπατου, ε) η θεραπεία του παραλύτου, στ)ο λιθοβολισμός του αγίου, ζ) η καταβύθιση 
του μάγου Κύνωπα, η) ο ενταφιασμός του αγίου και θ) η Μετάσταση. 

Εκτός από τη Μετάσταση του αγίου, που εικονίζεται συχνά μόνη της ο 
υπόλοιπος κύκλος απεικονίζεται πολύ σπάνια. Μέχρι σήμερα είναι γνωστές μόνον τρείς 
περιπτώσεις του 14ου αιώνα σε ναούς της Κρήτης (LSPATHARAKIS-
E.KLINKENBERG, The pictorial cycle of the life of St John the Evangelist in Crete, 
B.Z.89(1996) 420κ.ε.) και μία του 18ου αιώνα στον εξωνάρθηκα της μονής Αγίου 
Ιωάννη Θεολόγου στην Πάτμο (η οποία παρουσιάσθηκε στο 20ό Συμπόσιο της ΧΑΕ 
από την Ε.Παπαθεοφάνους- Τσουρή). Όλοι οι παραπάνω, όπως και ο εξεταζόμενος 
κύκλος, βασίζονται στο απόκρυφο κείμενο «Πράξεις του αγίου αποστόλου και 
ευαγγελιστού Ιωάννου του Θεολόγου, συγγράφοντος του αυτού μαθητού Προχόρου», 
έργο του 5ου αι., που εκδόθηκε για πρώτη φορά τον προηγούμενο αιώνα (ΤΗ.ΖΑΗΝ, 
Acta Ioannis, Erlangen 1880). Η σχέση του κειμένου αυτού με την Πάτμο είναι 
ολοφάνερη, αφού τα περισσότερα επεισόδια εκτυλίσσονται στο νησί και είναι 
χαρακτηρισηκή η αναφορά ότι τη δεκαετία του 1950 η διήγηση σωζόταν ακόμη 
ζωντανή στην παράδοση των κατοίκων (ΑΧΑΤΖΗΝΙΚΟΛΑΟΥ-ΜΑΡΑΒΑ, Πάτμος 
Αθήνα 1957) και είναι πιθανό ότι θα υπήρχαν στη μονή σχετικά χειρόγραφα του βίου, 
πιθανώς εικονογραφημένα. Ωστόσο, η έλλειψη στοιχείων και η οψιμότητα του 
εικονογραφικού κύκλου της Πάτμου δεν επιτρέπει προς το παρόν την θεώρηση του 
τόπου ως κέντρου μετάδοσης του κύκλου, που άλλωστε γνώρισε πολύ μικρή διάδοση. 

Ο κύκλος των Βραγγιανών παρουσιάζει μεγάλο ενδιαφέρον, διότι δεν έχουν 
εντοπισθεί μέχρι σήμερα ανάλογα παραδείγματα στην ηπειρωτική Ελλάδα, με την 
εξαίρεση ορισμένων -αρκετά όψιμων- κύκλων σε εικόνες. Παρουσιάζει αρκετές σχέσεις 
με τα βυζαντινά παραδείγματα, όπως και με τον κύκλο της Πάτμου, χωρίς να ταυτίζεται 
μαζί τους ένδειξη ότι κυκλοφορούσαν διαφορετικά πρότυπα 

Πρόσθετη σημασία αποκτά το θέμα, αν συνεκτιμήσει κανείς το ότι, παρ'όλη την 
σπανιότητα της απεικόνισης βίων αγίων στους ναούς της ηπειρωτικής Ελλάδας -
ιδιαίτερα τη μεταβυζαντινή περίοδο- στα Βραγγιανά απαντά και δεύτερος 
τοιχογραφημένος κύκλος εκείνος της Αγίας Παρασκευής. Βρίσκεται στον ομώνυμο 
ναό, που τοιχογραφήθηκε το 1648 με δαπάνες των τοπικών αρχόντων Αυγέρου και 
Αρμάγου. Ο κύκλος αυτός καταλαμβάνει σχεδόν όλη τη δεύτερη καθ'ύψος ζώνη του 
ναού και περιέχει 11 επεισόδια, χωρισμένα σε δύο τμήματα 

Νότιος τοίχος: α)η αγία ενώπιον του βασιλέως Αντωνίνου β) η τοποθέτηση του πύρινου 
κράνους γ) η φυλάκιση της αγίας δ) η αγία καίγεται με λαμπάδες ε) το μαρτύριο στον 
πύρινο λέβητα Βόρειος τοίχος:, στ)αδιάγνωστη (ίσως η αγία ενώπιον του βασιλέως 
Ασκληπιού) Q η επιτίμηση του δράκοντα η) η αγία τύπτετω με νεύρα βοδιών θ)η 
φυλάκιση της αγίας ι)η επιτίμηση των ειδώλων ια) ο αποκεφολ.ισμός της αγίας. 

Ο κύκλος μπορεί να θεωρηθεί αρκετά εκτεταμένος και παρουσιάζει αναλογίες 
με βυζαντινά παραδείγματα στη Μακεδονία και την Κρήτη, όπου κυρίως διαδίδεται στα 



87 

παλαιολόγεια χρόνια, χωρίς να συμπίπτει με καμμία από τις γνωστές περιπτώσεις. Η 
σειρά των μαρτυρίων είναι χρονολογική και υπάρχα σαφής χωρισμός του βίου σε τρία 
μέρη, που σχετίζονται με διαφορετικούς ηγεμόνες (Αντωνίνος Ασκληπιός, Ταράσιος). 
Η διάταξη του τελευταίου μέρους και ορισμένες εικονογραφικές λεπτομέρειες δείχνουν 
σχέση με το μαρτυρολόγια του 17ου και 18ου αιώνα που βρίσκονται στη μονή 
Εσφιγμένου (κώδ. 150 και 201) και είναι πιθανό ο ζωγράφος να είχε υπόψη του ανάλογα 
κείμενα. Στη μεταβυζαντινή περίοδο δεν είναι συχνή η απεικόνιση του βίου της Αγίας 
Παρασκευής παρ'όλη τη μεγάλη διάδοση της λατρείας της στη βόρεια και κεντρική 
Ελλάδα. Στον ενδεικτικό κατάλογο που συνέταξε ο πατήρ Σύλλας Κουκιάρης σε 
πρόσφατη δημοσίευση, όπου συμπεριλαμβάνεται και ο κύκλος των Βραγγιανών, 
υπάρχουν μόνον τρεις περιπτώσεις προγενέστερες της εξεταζόμενης, ενώ εξίσου 
περιορισμένος είναι και ο αριθμός των πρώιμων απεικονίσεων του βίου σε εικόνες αν 
εξαιρεθούν εκείνες της Ρωσίας. 

Επομένως θα μπορούσε να ισχυρισθεί κανείς ότι οι τοιχογραφημένοι κύκλοι 
των Βραγγιανών συνιστούν μια τοπική ιδιαιτερότητα, ιδίως αν συνεξετασθεί και ο βίος 
του Αγίου Γεωργίου στο γειτονικό χωριό Άγραφα, στον ομώνυμο ναό που 
χρονολογείται στα 1610. Η προέλευση αυτής της προτίμησης παραμένει άγνωστη και 
οπωσδήποτε θα πρέπει να σχετισθεί με τις διαθέσεις των χορηγών, που σε όλες τις 
περιπτώσεις είναι επώνυμοι άρχοντες. Από τεχνοτροπική άποψη, οι τοιχογραφίες των 
δύο ναών των Βραγγιανών δεν σχετίζονται με τοπικά προσδιορισμένο εργαστήριο, αλλά 
μάλλον με το καλλιτεχνικό ρεύμα αντικλασικής προέλευσης που διαπιστώνεται αρκετά 
συχνά στην ηπειρωτική ελλάδα την εποχή αυτή. Δεν μπορούμε πάντως να 
προσδώσουμε στους ζωγράφους που πιθανόν ανήκουν σε περιοδεύοντα συνεργεία, τη 
διάδοση των συγκεκριμένων κύκλων, αφού δεν έχουν εντοπισθεί παρόμοια δείγματα σε 
ανάλογο καλλιτεχνικό περιβάλλον. Μπορεί ωστόσο να αναφερθεί η παράλληλη τάση 
απεικόνισης βίων αγίων, που διαπιστώνεται στη μεταβυζαντινή ζωγραφική της Βέροιας. 
Από την άλλη μεριά, οι κύκλοι των Βραγγιανών δεν παρουσιάζουν σχέσεις με την τέχνη 
των κρητικών εικόνων της περιόδου, επομένως σε άλλη κατεύθυνση θα πρέπει να 
αναζητηθούν οι επιρροές τους. 

Στο ναό του Θεολόγου υπάρχουν στοιχεία που επιτρέπουν την υπόθεση ότι ο 
ναός κτίσθηκε την πρώτη δεκαετία του 17°" αιώνα στη θέση παλαιοτέρου, που ήταν 
τοιχογραφημένος. Επομένως δεν μπορεί να αποκλεισθεί η υπόθεση ότι πρόκειται εδώ 
για επανάληψη του κύκλου που υπήρχε στον παλαιότερο ναό και ότι η καταγωγή της 
ακονογραφικής τάσης που διαπιστώσαμε ανάγεται στα όψιμα βυζαντινά χρόνια Το ίδιο 
θα μπορούσε να υποτεθεί και για το βίο της Αγίας Παρασκευής αφού το καθολικό της 
μονής αυτής που μαρτυρείται στη σημερινή του θέση από τις αρχές του 17°° αιώνα, 
διαδέχθηκε κατά την έντονη τοπική παράδοση παλαιότερο καθίδρυμα. 



88 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

ΦΟΡΗΤΗ ΕΙΚΟΝΑ ΠΑΝΑΠΑΣ ΟΔΗΓΗΤΡΙΑΣ ΣΤΟ LENTINI ΤΗΣ ΣΙΚΕΛΙΑΣ 

ΚΑΙ ΑΝΙΧΝΕΥΣΗ ΤΟΥ ΚΑΛΛΙΤΕΧΝΙΚΟΥ ΚΕΝΤΡΟΥ ΠΑΡΑΓΩΓΗΣ ΑΥΤΗΣ. 

Η εικόνα της Παναγίας Οδηγήτριας, γνωστής και ως Madonna del Castello, 
βρίσκεται στον καθεδρικό ναό του Lentini της Σικελίας. Έχει διαστάσεις 193x73μ. 
και διατηρεί αυτόξυλο πλαίσιο. Σύμφωνα με την τοπική παράδοση η εικόνα έφτασε 
με θαυματουργό τρόπο στην παραλία της περιοχής το 1240 και έκτοτε αποτελεί το 
παλλάδιο αυτής. 

Η εικόνα δέχτηκε κατά διαστήματα εκτεταμμένες επεμβάσεις και 
συντηρήσεις. Ειδικότερα, τον 14ο αι. κοσμήθηκε η πίσω όψη της εικόνας, ενώ 
σύμφωνα και με αρχειακές μαρτυρίες το 1665 ανανεώνεται το χρυσό βάθος, τα 
φωτοστέφανο της κύριας όψης και προστίθεται η επιγραφή: Lucas ad Leontios. Κατά 
την συντήρηση του 1941 απομακρύνθηκαν οι προσθήκες του 1665, με εξαίρεση την 
επιγραφή, και αποκολλήθηκε η πίσω όψη του Μου αι. Η κατάσταση διατήρηση της 
είναι μέτρια. Εντούτοις, παρά τις φθορές (απώλεια φωτοστέφανων και 
βραχυγραφιών) και τις επί τόπου απολεπίσεις, φανερή ακόμη είναι η υψηλή ποιότητα 
που διαπνέει το έργο. 

Οι ερευνητές που ασχολήθηκαν με το έργο προσπαθώντας να το αποδώσουν 
σε ιταλικό εργαστήριο θεώρησαν ότι είτε πρόκειται για σικελικό έργο των αρχών του 
14ου αι. με επιδράσεις της τοσκανικής σχολής, είτε ότι αντιγράφει κάποιο 
παλαιότερο κωνσταντινοπολίτικο πρότυπο τον 13ο αχ. 

Προσπαθώντας να ελέγξουμε την ορθότητα των παραπάνω απόψεων σημειώνουμε τα 
εξής: Η Θεοτόκος η οποία παριστάνεται ολόσωμη στον καθιερωμένο τύπο της 
Οδηγήτριας, στέκεται σε υποπόδιο, στο κάτω μέρος του οποίου σώζονται γράμματα 
από αδιάγνωστη ελληνική επιγραφή. Όσον αφορά στις διαστάσεις της πρέπει να 
σημειώσουμε ότι εικόνες με παρόμοια μεγέθη στην Δύση και ειδικότερα στην Ιταλία 
που να απεικονίζουν όρθιες μορφές δεν συνηθίζονται Αντιθέτως, στο Βυζάντιο 
αποτελούν συχνό φαινόμενο κατά τη μέση περίοδο και θεωρείται πως τοποθετούνταν 
στα μέτωπα των πεσσών του Ιερού Βήματος. 

Από εικονογραφική άποψη ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσίαζα ο τρόπος που 
στηρίζει η Παναγία τον Χριστό, έχοντας τις πτυχές του ιματίου του ανάμεσα στα 
δάχτυλα της. Ανάλογες περιπτώσεις τρόπου στήριξης παρατηρούμε στην μορφή της 
Παναγίας στην αψίδα της Παναγίας Αγγελόκτιστου στη Κύπρο, καθώς και σ'αυτή 
του Χριστού στην αψίδα της Cefalu. Όσον αφορά στην αναδίπλωση των πτυχών, 
έρευνα έδειξε ότι πρόκειται για μία εικονογραφική ιδιαιτερότητα με 5 διαφορετικές 
παραλλαγές που συναντάται στο Βυζάντιο και στα ιταλικά έργα του Duecento τον 
12ο και 13ο αι. Στη συνέχεια το στοιχείο αυτό ατονεί εκτός από ελάχιστες εξαιρέσεις 
(έργα του Θεοφάνη και αντίγραφα αυτών καθώς και ύστερα αντίγραφα της Παναγίας 
Κυκκώτισσας). Αξίζει να σημειώσουμε ότι η εικόνα του Lentini αποτελεί το 
μοναδικό σε εμάς γνωστό έργο, όπου ο δημιουργός της συνδιάζει με καλλιτεχνική 
ελευθερία τον συγκεκριμένο τρόπο στήριξης του Χριστού με την αναδίπλωση των 
πτυχών. 

Η Ντ. Μουρίκη σε μελέτη της θεωρεί ότι το στοιχείο αυτό δηλώνει την τάση 
της εποχής για εξανθρωπισμό των μορφών και υπόθετα ότι αποτελεί εξέλιξη του 
μαντηλιού που κρατά συνήθως η Παναγία. Εντούτοις, σύντομη έρευνα απέδειξε ότι 
αυτή την περίοδο συναντάμε ακόμη μία μορφή με το ίδιο χαρακτηριστικό. Πρόκειται 
για τον Συμεών στη σκηνή της Υπαπαντής, όπως στην Παναγία του Αρακος στα 



89 

Λαγουδέρα, στον Άγιο Στέφανο Καστοριάς και στη Μονή Βροντισίου Κρήτης. 
Λαμβάνοντας υπόψη πως πολλά στοιχεία της σκηνής της Υπαπαντής εντάσσονται 
στην σημειολογεία του Πάθους εξετάζουμε μήπως το στοιχείο αυτό αναφέρεται 
έμμεσα στο ποιητικό σχήμα του σάβανου και των σπάργανων, συνδέοντας πλέον στις 
παραστάσεις της Παναγίας το νόημα της Ενσάρκωσης και του Πάθους. Εντούτοις 
όσο ελκυστική και αν είναι αυτή η υπόθεση δεν μπορούμε να αποκλείσουμε και την 
περίπτωση να αποτελεί τεχνοτροπική τάση της εποχής. 

Τυπολογικά, η μορφή της Παναγίας διακρίνεται από το καθιερωμένο ωειδές 
πρόσωπο με τα μεγάλα αμυγδαλωτά μάτια και τα τοξωτά φρύδια, τη μακριά και 
λεπτή μύτη και τα καλοσχηματισμένα χείλη, χαρακτηριστικά κοινά σε πολλά έργα 
του τέλους του Που και κυρίως του 13ου αι.. Αντίστοιχα, ο εικονιστικός τύπος του 
Χριστού με τα τονισμένα παιδικά χαρακτηριστικά, τα ελαφρώς εξώφθαλμα μάτια, 
την μικρή και πλατιά μύτη, τα σαρκώδη χείλια και το παχουλό πρόσωπο, 
παρουσιάζουν αναλογίες με έργα που τοποθετούνται στον 13ο αι. όπως η εικόνα της 
Παναγίας Οδηγήτριας και η ψηφιδωτή Παναγία Δεξιοκρατούσα στο Σινά. 

Από τεχνική άποψη, στην απόδοση των προσώπων χρησιμοποιήθηκε το λαδί 
για τις σκιές, η ώχρα για το σάρκωμα και κόκκινο για τα μάγουλα και τα χείλια. Το 
πλάσιμο είναι μαλακό με απαλές διαβαθμίσεις που ελλατώνει τα περιγράμματα στα 
απαραίτητα σημεία και η πτυχολογία αποδίδεται με πλατιές πτυχές που πέφτουν 
ευθύγραμμα με μνημειακή βαρύτητα, χωρίς κυμματισμούς. 

Στην προσπάθεια μας να συγκρίνουμε την εικόνα μας με ιταλικά έργα, 
παρατηρήσαμε ότι ελάχιστα είναι τα παραδείγματα (τέλη 13 ου αι.) όπου 
παρουσιάζουν έστω και μερικές ομοιότητες. Αυτές περιορίζονται είτε στην 
γενικότερη σχεδιαστική απόδοση των μορφών, είτε στην διάθεση για μαλακό 
πλάσιμο. Στις δε αρχές του 13ου αι. που τοποθετείται η εικόνα, τα ιταλικά έργα, 
'βυζαντινίζοντα' και μη, διακρίνονται από γραμμικότητα και επίπεδο χωρίς 
διαβαθμίσεις πλάσιμο. Πιστεύουμε επίσης, ότι ούτε η υπόθεση αντιγραφής ενός 
παλαιότερου κωσταντινοπολίτικου πρότυπου θα μπορούσε να δικαιολογήσει την 
υψηλή στάθμη του έργου αυτήν την εποχή στην Ιταλία. 

Αντιθέτως, ο φυσιογνωμικός τύπος της Παναγίας και του Χριστού, η τεχνική 
στη ζωγραφική απόδοση του προσώπου και η θερμότητα των χρωματικών τόνων, 
συνδέουν την εικόνα με μία μικρή ομάδα έργων υψηλής ποιότητας των αρχών του 
Που au, όπως είναι οι τοιχογραφίες του ναού της Παναγίας στην Studenica, τις 
εικόνες της Παναγίας Οδηγήτριας, του αρχάγγελου Μιχαήλ και το βημόθυρο στο 
Σινά καθώς και την μορφή της Παναγίας στην εικόνα της Οδηγήτριας στην 
Καστοριά, έργα που αποδίδονται στην παραγωγή της Κωνσταντινούπολης ή της 
θεσσαλονίκης. 

Συμπερασματικά, πιστεύουμε ότι οι μνημειακές διαστάσεις της εικόνας, τα 
ίχνη της ελληνικής αφιερωματικής επιγραφής, καθώς και η υψηλή ποιότητα του 
έργου με το μαλακό πλάσιμο και την απουσία δικτύου γραμμών στο πρόσωπο 
αποδευσμεύουν την εικόνα στο Lentini από οποιαδήποτε απόδοση της σε ιταλικό 
εργαστήριο και την κατατάσσουν ανάμεσα στα έργα παραγωγής ενός μεγάλου 
καλλιτεχνικού κέντρου του Βυζαντίου, που εκφράζει τις πρώιμες τάσεις του νέου 
μνημειακού στυλ στις αρχές του Που αι. 



90 

ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΣΟΛΟΜΩΝΙΔΟΥ- ΠΑΠΑΖΑΧΑΡΙΑ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΩΝ ΑΓΙΩΝ ΒΑΡΝΑΒΑ ΚΑΙ ΙΛΑΡΙΩΝΟΣ 

ΠΕΡΙΣΤΕΡΩΝΑΣ ΜΟΡΦΟΥ, ΑΓΙΟΛΟΓΙΚΑ ΚΑΙ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΑ 

ΖΗΤΗΜΑΤΑ. 

Κατόπιν οράματος τα λείψανα των Αγ. Βαρνάβα και Ιλαρίωνος 

μεταφέρθηκαν από τον κόλπο της Μόρφου προς το χωριό 

Περιστερώνα. Εκεί εναποτέθηκαν και κτίσθηκε ναός αφιερωμένος 

στη μνήμη τους. Ακόμη και στις πρόσφατες βιβλιογραφικές 

αναφορές οι δύο άγιοι διαχωρίζονται από τους συνονόματους τους 

Απ. Βαρνάβα και Μέγα Ιλαρίωνα ,τον αναχωρητή του 4ο υ αι., των 

οποίων η δράση τους συνδέεται με την Κύπρο. Σύμφωνα με την 

αφήγηση της εύρεσης των λειψάνων τους θεωρούνται ως δύο 

στρατιωτικοί που έζησαν στην Καππαδοκία στις αρχές του 5ου αι. 

Ωστόσο το πρόβλημα εξακρίβωσης του πραγματικού προσώπου 

τους παρέμεινε έξω από τους σκοπούς της έως τώρα έρευνας. 

Στις βυζαντινές πηγές ,όμως, από τον 5° έως τον 13° αι., όπως 

και στις δυτικές ,από το 14° έως 16° αι., γίνονται αποκλειστικά 

αναφορές για τη δράση του Απ. Βαρνάβα και του Ιλαρίωνος του 

αναχωρητή στην Κύπρο. Συμπτώσεις από τις αγιολογικές, τις 

ιστορικές αλλά και τις τοπωνυμικές πληροφορίες οδηγούν στο 

συμπέρασμα πως τα πρόσωπα των αγίων που λατρεύονταν στην 

Περιστερώνα ήταν οι δύο γνωστοί και όχι δύο στρατιωτικοί άγιοι με 

το ίδιο όνομα. Πιθανόν η λατρεία των γνωστών αγίων Βαρνάβα και 



91 

Ιλαρίωνος να ακολούθησε την εξής πορεία: Σαλαμίνα - Πάφος -

Σολέα - Περιστερώνα ( και γύρω περιοχή Κύκκος, Κερύνεια). 

Επιπλέον στο εικονογραφικό πρόγραμμα των κυπριακών ναών 

από το 1105 Παναγία Φορβιώτισσα (Ασίνου ),μέχρι τα τέλη του 

15ου αι. ,όπως και στις φορητές εικόνες ( β' μισό 15ου αι. έως 17° αι.) 

που έχουν διασωθεί ,δεν παρουσιάζονται οι δύο στρατιωτικοί άγιοι 

αλλά πάλι οι δύο γνωστοί. 

Ο ναός των δύο αγίων στην Περιστερώνα ανήκει τυπολογικά στην 

κατηγορία των πολύτρουλλων ναών, (με πέντε τρούλλους).Η 

χρονολόγηση του κυμαίνεται από τις αρχές του 10ου αι. έως τα τέλη 

του 12ου αι. Παραμένει αδημοσίευτος, καθώς δεν έχει μελετηθεί 

διεξοδικά και δεν έχουν ερευνηθεί οι φάσεις του. Δημοσιεύτηκε μόνο 

κάτοψη και τομή από τον Γ. Σωτηρίου το 1935. 

Ο αρχιτεκτονικός τύπος του ναού στην Περιστερώνα 

επαναλαμβάνεται μόνο στη Γεροσκήπου (Πάφος). Από τη 

βιβλιογραφία ελλείπει συγκεκριμένη αναφορά που να διερευνά 

στοιχεία τυπολογίας και μορφολογίας των κυπριακών ναών, έτσι δεν 

καθίσταται εφικτή η προσπάθεια ακριβούς χρονολογικού 

προσδιορισμού του μνημείου. 

Παρά ταύτα, σε συνδυασμό με τη μαρτυρία από το Συναξάριο 

Κωνσταντινουπόλεως ,όπου διασώζεται πως η μνήμη του Απ. 

Βαρνάβα τελείτο στο Αποστολείο ,που επισκευάστηκε μετά το 940, 

γίνεται προσπάθεια χρονολόγησης του μνημείου στην Περιστερώνα. 

Παράλληλα παρουσιάζονται οι προβληματισμοί που προκύπτουν 

από την έρευνα της λατρευτικής σημασίας που επέχουν τα 

πολύτρουλλα μνημεία - μαρτύρια στην Κύπρο. 



92 

ΑΝΤΩΝΗΣ Τ Σ Α Κ Α Λ Ο Σ 

ΑΡΧΕΊΟ ΓΕΩΡΓΊΟΥ ΣΩΤΉΡΙΟΥ : ΣΤΟΙΧΕΊΑ ΓΙΑ ΤΟ 

ΑΝΑΣΚΑΦΙΚΌ ΕΡΓΟ ΚΑΙ ΤΙΣ ΕΡΕΥΝΗΤΙΚΈΣ ΑΠΟΣΤΟΛΈΣ ΤΟΥ 

Ο Γεώργιος Σωτηρίου (1880-1965) σημάδεψε, με την πολυσχιδή 

δραστηριότητα του, την πορεία των βυζαντινών σπουδών στην Ελλάδα για σχεδόν 

μισό αιώνα. Έχει αφήσει ένα εκτενές και πολύτιμο αρχείο που φυλάσσεται στο 

Βυζαντινό Μουσείο και το οποίο σχετίζεται με όλους τους τομείς του 

επαγγελματικού, ερευνητικού, διδακτικού και συγγραφικού του έργου. Τα τελευταία 

δύο χρόνια, με αφορμή περιοδική έκθεση για τις απαρχές του Βυζαντινού Μουσείου 

η οποία προγραμματίζεται για τις αρχές του 2002, γίνεται συστηματική προσπάθεια 

ταξινόμησης και καταγραφής του αρχείου αυτού, ώστε να είναι δυνατή στη συνέχεια 

η επεξεργασία και μελέτη του. Το υλικό του αρχείου περιλαμβάνει φωτογραφίες, 

σημειώσεις και επιστημονικές μελέτες του Γ. Σωτηρίου, σημαντικές τόσο σε αριθμό 

όσο και σε περιεχόμενο, αλλά και ποικίλα έγγραφα διοικητικού και προσωπικού 

χαρακτήρα. 

Στην ανακοίνωση αυτή επιχειρείται μια πρώτη παρουσίαση του αρχειακού 

υλικού που σχετίζεται τόσο με την ανασκαφική δραστηριότητα του Γ. Σωτηρίου (Άγ. 

Δημήτριος στη Θεσσαλονίκη, Βασιλική Ιλισού, Άγ. Ιωάννης στην Έφεσο, μνημεία 

Νέας Αγχιάλου και Νικόπολης), όσο και με τις ερευνητικές αποστολές και τις 

καταγραφές που πραγματοποίησε εντός και εκτός Ελλάδας (Κύπρος, 

Κωνσταντινούπολη, Σινά, Αθήνα, Μήλος, Άγιο Όρος και αλλού). Πρόκειται για 

διοικητικά έγγραφα, αλληλογραφία, χειρόγραφες σημειώσεις, αποκόμματα 

εφημερίδων, σχέδια, φωτογραφίες και ημερολόγια ανασκαφών, υλικό που βρίσκεται 

είτε σε πρωτότυπη μορφή είτε κατά τα διάφορα στάδια της επεξεργασίας του, 

προκειμένου να χρησιμοποιηθεί στις αντίστοιχες δημοσιεύσεις. 

Πιο συγκεκριμένα, σώζεται επίσημη αλληλογραφία με κρατικούς, 

εκκλησιαστικούς και άλλους φορείς (Υπουργείο Εκκλησιαστικών και Δημοσίας 

Εκπαιδεύσεως, Αρχαιολογική Εταιρεία, Αρχιεπισκοπή Κύπρου, Οικουμενικό 

Πατριαρχείο, Μονή Σινά κ.α.) σχετικά με τη μετάβαση του Γ. Σωτηρίου στις 

διάφορες περιοχές και την πραγματοποίηση της έρευνας του. Τα πορίσματα των 



9c 

εργασιών παρουσιάζονται συχνά σε εκθέσεις προς τους αρμόδιους φορείς, όπως για 

παράδειγμα η αναφορά προς το Υπουργείο Εκκλησιαστικών σχετικά με την πρόταση 

σύστασης Αγιορείτικου Μουσείου στις Καρυές. Το αρχείο περιλαμβάνει επίσης 

πρωτότυπα ημερολόγια και τετράδια σημειώσεων του Γ. Σωτηρίου από τις 

ανασκαφές και τις περιοδείες του, τα οποία παρέχουν πληροφορίες που πιθανώς δεν 

έχουν ακόμη δημοσιευθεί 

Πολύτιμες μαρτυρίες προσφέρει και το φωτογραφικό αρχείο που 

περιλαμβάνει γυάλινες πλάκες στις οποίες αποτυπώνονται στιγμιότυπα ανασκαφών, 

όπως για παράδειγμα αυτών στην Έφεσο και στη Νέα Αγχίαλο, καθώς και 

φωτογραφίες μνημείων ή ευρημάτων, οι οποίες φέρουν συχνά, στην πίσω όψη, 

χειρόγραφες σημειώσεις του Γ. Σωτηρίου. Σώζεται επίσης ανέκδοτο φωτογραφικό 

υλικό για μνημεία των οποίων η μορφή έχει έκτοτε αλλάξει, όπως για τη βασιλική 

του Αγ. Δημητρίου στη Θεσσαλονίκη αμέσως μετά την πυρκαγιά του 1917 και κατά 

τη διάρκεια της αναστήλωσης της, ή για μνημεία και ευρήματα που έχουν πλέον 

καταστραφεί, όπως η βομβαρδισμένη Βασιλική Γ της Νικόπολης ή τα διάτρητα 

θωράκια από τη Βασιλική Β (Αλκίσωνος) στην ίδια πόλη. 

Η παρούσα ανακοίνωση αποτελεί μια πρώτη προσέγγιση στο αρχείο Γεωργίου 

Σωτηρίου, με σκοπό να κάνει ευρύτερα γνωστή την ύπαρξη του στην επιστημονική 

κοινότητα. Απώτερος στόχος του Βυζαντινού Μουσείου είναι η κατά το δυνατόν 

πληρέστερη καταγραφή και αρχειοθέτηση του πλούσιου αυτού υλικού σε 

ηλεκτρονική μορφή, ώστε μελλοντικά να καταστεί προσιτό και στους 

ενδιαφερόμενους μελετητές. 



94 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΓΑΡΑΣ 

Ο ΕΓΚΟΝΟΓΡΑΦΓΚΟΣ ΚΥΚΛΟΣ ΤΩΝ ΝΕΟΜΑΡΤΥΡΩΝ ΣΤΗ ΛΙΤΗ ΤΟΥ 

ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΞΗΡΟΠΟΤΑΜΟΥ 

Το καθολικό της αθωνικής μονής Ξηροποτάμου αγιογραφήθηκε το έτος 1783 από 

τους Κορυτσαίους αδελφούς ζωγράφους Κωνσταντίνο και Αθανάσιο, βοηθούμενοι και 

από τον Ναούμ, γιο του Αθανασίου. 

Στη λιτή του καθολικού υπάρχουν τριανταδύο προσωπογραφίες νεομαρτύρων, 

που συγκροτούν έναν ενδιαφέροντα εικονογραφικό κύκλο, ενδεχομένως μοναδικό στην 

εικονογραφία των μεταβυζαντινών μνημείων, σύμφωνα με τα μέχρι τώρα γνωστά. 

Οι προσωπογραφίες αυτές τοποθετούνται στους τέσσερις πεσσούς της λιτής. Πα­

ράλληλα υπάρχουν δύο ακόμη απεικονίσεις, εκτός εικονογραφικού κύκλου, μια ολό­

σωμη του αγίου Νικολάου του Νέου (+1672) στο βόρειο τοίχο της λιτής και μια του 

αγίου Νικόδημου από το Ελβασάν (+1722 ή 1714) στο δυτικό τοίχο του εξωνάρθηκα. 

Οι νεομάρτυρες εικονογραφούνται σε γενικές γραμμές, σύμφωνα με τις περιγρα­

φές που δίνονται στα νεομαρτυρολόγια και αφορούν κυρίως την ηλικία τους και την 

κοινωνική ή επαγγελματική τους θέση. Επίσης στις περισσότερες προσωπογραφίες α­

ναγράφεται η ημερομηνία του μαρτυρίου τους, η οποία πολλές φορές είναι χρονικά κο­

ντινή με το έτος της απεικόνισης τους, στοιχείο που σχετίζεται άμεσα με την απόδοση 

τιμής και προσκύνησης τους. 

Στον εικονογραφικό αυτό κύκλο εντάσσονται οι παρακάτω νεομάρτυρες: 

Οι άγιοι Μιχαήλ, Ιωάννης Λεπτουργός Ιωάννης το Παιδίον, Ιωσήφ ο Χαλεπλής, 

Χριστόδουλος ο εκ Περιτομής Χρίστος ο Αλβανίτης, Ιωάννης ο Κουλικάς, Δούκας ο 

Ράπτης Ιωάννης ο Ράπτης και Αναστάσιος ο Ζωγράφος απεικονίζονται φορώντας χα­

ρακτηριστικές σύγχρονες ενδυμασίες και κρατούν το σταυρό του μάρτυρα. 

Οι άγιοι Νικόδημος Μετεωρίτης, Ζαχαρίας Κορίνθου, Γαβριήλ, Ακάκιος, Ιερόθε­

ος Αναστάσιος ο εκ Δελβίνου, Ιάκωβος και Κυπριανός εικονίζονται με ενδύματα κλη­

ρικών, ενδεικτικά του εκκλησιαστικού τους σχήματος και κρατούν σταυρό. 

Οι άγιοι Μάρκος Παύλος ο Ρώσος Ιωάννης ο Κύπριος Σταμάτιος Αγγελής ο 

Χρυσοχόος Ιορδάνης ο Καζαντζής, Ιωάννης ο Βλάχος Δημήτριος ο Τορναράς, Αθα-



95 

νάσιος Συμεών ο Τραπεζούντιος Ιωάννης ο Ναύκληρος και Ρωμανός αποδίδονται με 

την αρχαία στολή του μάρτυρα και κρατούν σταυρό. 

Ο άγιος Νικόλαος ο Καραμάνος ή Κασσέτης απεικονίζεται με ενδύματα που συν­

δυάζουν, τόσο την αρχαϊκή ενδυμασία των μαρτύρων όσο και αυτήν της εποχής της 

τουρκοκρατίας. Κρατεί και αυτός το χαρακτηριστικό σταυρό του μάρτυρα. 

Η αγία Αργυρή από την Προύσα είναι η μοναδική γυναίκα νεομάρτυρας που ε­

ντάσσεται στον εικονογραφικό αυτό κύκλο. Φορεί ενδύματα της εποχής της και κρατεί 

σταυρό. 

Είναι σήμερα γνωστό ότι ο Καισάριος Δαπόντες είχε προσωπικό ενδιαφέρον για 

το θέμα των νεομαρτύρων, ότι είχε γνωρίσει προσωπικά νεομάρτυρες και ότι είχε συ­

γκεντρώσει πάνω από τριάντα βίους νεομαρτύρων. Εξάλλου είναι αποδεδειγμένες οι 

σχέσεις του με συντάκτες μαρτυρολογίων και ιδιαίτερα τον λόγιο παπά Ιωνά Καυσοκα-

λυβίτη, ο οποίος είχε συνθέσει νεομαρτυρολόγιο. Έτσι πιθανολογείται ότι ο εικονογρα­

φικός κύκλος απεικονίστηκε σύμφωνα με το «κατάστιχου 'εορτών» που είχε καταρτίσει 

ο Καισάριος Δαπόντες. 

Ο κύκλος αυτός πέρα από την πρωτοτυπία της θέσης του στο συγκεκριμένο χώρο 

και το εικονογραφικό του ενδιαφέρον, αποκτά σπουδαιότητα γιατί οδηγεί σε ορισμένα 

ενδιαφέροντα συμπεράσματα όσον αφορά στην τιμή των νεομαρτύρων, αναδεικνύει τις 

σχέσεις των ζωγράφων με τους χορηγούς και ταυτόχρονα αντικατοπτρίζει τις θρησκευ­

τικές αντιλήψεις και τις ευρύτερες ιδεολογικές αναζητήσεις των Ορθοδόξων υπηκόων 

της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας στα τέλη του 18ου αιώνα. 



96 

ΑΝΔΡΕΑΣ ΦΟΥΛΙΑΣ 

Ο ΑΓΙΟΣ ΗΡΑΚΛΕΙΔΙΟΣ ΚΥΠΡΟΥ ΚΑΙ ΤΑ 

ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ ΛΑΤΡΕΙΑΣ ΤΟΥ 

0 Άγιος Ηρακλείδιος Επίσκοπος Ταμασσού της Κύπρου ήταν 

σύμφωνα με το βίο του και την παράδοση, μαθητής των 

Αποστόλων Βαρνάβα και Παύλου. 

Οι κυριότερες πηγές που αναφέρονται στον Άγιο είναι το 

ψευδεπίγραφο έργο «Περίοδοι και μαρτύριον του Αγίου 

Βαρνάβα του αποστόλου» και ο Βίος του Αγίου Ηρακλειδίου, 

έργα του 4ου-5ου αι. Τον Άγιο αναφέρει και το «συναξάριο 

Κωνσταντινουπόλεως», έργο του 10ου αι. 

Ο σημαντικότερος χώρος λατρείας του Αγίου είναι το ομώνυμο 

μοναστήρι και Μαρτύριο, στο χωριό Πολιτικό, στην περιοχή της 

αρχαίας Ταμασσού, όπου προχριστιανικά λατρευόταν ο 

Ασκληπιός. Είναι από τα πρώτα Χριστιανικά οικοδομήματα στην 

Κύπρο και χρονολογούνται λίγο πριν τα μέσα του 4ου αι. Η 

ημιτελής ανασκαφή και οι αλλοιώσεις που έγιναν λόγω της 

συνεχούς οίκησης, αφήνουν κενά ως προς τα κτίσματα που 

αρχικά υπήρχαν εκεί 



97 

Άλλος σημαντικός χώρος λατρείας του Αγίου είναι το καθολικό 

του Αγίου Ηρακλειδίου της μονής του Ιωάννη του Λαμπαδιστή 

στο χωριό Καλοπαναγιώτης, που αποδίδεται στον 11° αι. 

Η ανακοίνωση μας θα περιστραφεί γύρω από τον αρχικό χώρο 

λατρείας του, την Ταμασσό, με αναφορά στα αγιολογικά 

προβλήματα που προκύπτουν, μάλιστα σε σχέση με την 

πρωτοχριστιανική και παλαιοχριστιανική Κύπρο. 



98 

ΠΑΝΤΕΛΗΣ Γ. ΦΟΥΝΤΑΣ 

Η ΔΕΥΤΕΡΗ ΟΙΚΟΔΟΜΙΚΗ ΦΑΣΗ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΤΟΥ ΠΡΏΤΑΤΟΥ 

Σε προηγούμενες ανακοινώσεις (Συμπόσια Χ.Α.Ε. 1985,1997) υποστηρίξαμε από διαφορε­

τικές πλευρές, ότι ο όσιος Αθανάσιος ο Αθωνίτης δεν μετασκεύασε προϋπάρχοντα ναό, αλλά έκτισε 

εκ βάθρων νέο, με διάρθρωση εξ αρχής σταυροειδή, τόσο στο επίπεδο της κάτοψης (εγγεγραμμένος 

σταυρός) όσο και στην ανωδομή (ελεύθερος σταυρός). Στη συνέχεια παρουσιάσαμε σχέδιο αναπα­

ράστασης της νότιας όψης αυτού του ναού (Μακεδόνικα, τομ. 31, (1998) και Συμπόσιο της Χ.Α.Ε. 

1999). 

Αντικείμενο αυτής της παρουσίασης είναι η επόμενη γνωστή οικοδομική φάση του ναού, η 

κτιριακή μετασκευή που δέχθηκε τις τοιχογραφίες του Πανσελήνου. Η άμεσα αντιληπτή αιτία που 

προκάλεσε καταστροφές και επέβαλε μεταρρύθμιση του αρχικού τύπου, ήταν μια αναμφισβήτητη 

διαφορική καθίζηση του εδάφους. Προκειμένου να επισκευασθεί ο ναός, έπρεπε να εκτιμηθεί από 

διάφορες απόψεις η κατάσταση του ερειπίου και να διερευνηθούν οι ενδεχόμενες μορφές που μπο­

ρούσε να πάρει η κυρίως πληγείσα ανωδομή του. Έτσι έπρεπε να σταθμισθούν παράμετροι όπως: 

α. Δομικές δεσμεύσεις, 

β. "Τυπολογικές" προσαρμογές και τάσεις, 

γ. Προϋποθέσεις αισθητικής «αποκατάστασης», 

δ. Πρόβλεψη επάρκειας φυσικού φωτισμού. 

ε. Δυνατότητα ανάπτυξης του εικονογραφικού προγράμματος. 

Πιο συγκεκριμένα: 

α. Τί επέτρεπε και τί απέτρεπε η διαταραγμένη αρχική δομή; Οι κυριότερες παραμορφώσεις του 

δομικού φορέως, υποδεικνύουν ως αίτιο, την έντονη κλίση μεγάλου μέρους του αντίστοιχου υπε­

δάφους προς τα δυτικά και την ηπιώτερη, τοπική, προς τα βόρεια. Κατέπεσαν τότε, ή καθαιρέθη­

καν οι ανωδομές μετώπων. Η καθίζηση υπαγόρευε κατά την επισκευή, κάθε άλλο παρά την επι­

βολή πρόσθετων φορτίων στην ανωδομή. 

β. Ήταν προτιμότερη στο μεσαίο "κλίτος" μια οροφή επίπεδη ή δίκλινης ή μια θολωτή; Κατά την 

περίοδο αυτή δεν συνηθίζονται μεγάλες βασιλικές. Οι τύποι που προτιμώνται στη μνημειακή αρ­

χιτεκτονική είναι βασισμένοι στη θολοδομία. Κατά τον 13° αιώνα εμφανίζεται ένας νέος τύπος 

που "γειτονεύει" με τον τύπο της βασιλικής, οι σταυρεπίστεγοι, 

γ. Εν όψει των δυσμενών συνθηκών του έργου, οι Αθωνίτες μοναχοί, κληρονόμοι της μεγάλης βυ­

ζαντινής καλλιτεχνικής παράδοσης, ως ποιο βαθμό παραιτήθηκαν από την αξίωση για καλαίσθη­

τη και ευπρεπή εμφάνιση του μητροπολιτικού τους ναού, στο εσωτερικό και στο εξωτερικό; Θα 

τους ικανοποιούσε αισθητικά μια ενιαία αμφικλινής στέγη; 



99 

δ. Η μορφή της μετασκευής έπρεπε να εξασφαλίζει και τον αναγκαίο φυσικό φωτισμό, μέσω παρα­

θύρων. Αν δεχθούμε ενιαία αμφικλινή (ή ελαφρώς κλιμακωτή, χωρίς φωταγωγό) στέγη, τότε α­

πό τα 50 περίπου παράθυρα που είχε ο αρχικός ναός, καταργήθηκαν κατά την μετασκευή γύρω 

στα 24, δηλαδή προέκυψε μείωση του φωτισμού κατά 46%-48%. Η υποτιθέμενη επίδραση του 

Ησυχαστικού κλίματος (ενδοστρέφεια κλπ.) - και μάλιστα τόσο πρώιμη - στις συνθήκες 

(φυσικού) φωτισμού του Πρωτάτου, δεν πρέπει να υπερτιμάται. (Βλ. καθολικό μονής Χελανδα-

ρίου, πρβλ και παλαιολόγεια καθολικά μονών της Θεσσαλονίκης). Ποιες φωτιστικές συνθήκες 

χρειαζόταν η Ζωγραφική του Πανσελήνου για να «λειτουργήσευ>; 

ε. Ποια μορφή της μετασκευής θα ευνοούσε την ολοκλήρωση ενός πλήρους εικονογραφικού προ­

γράμματος; Γιατί σύμφωνα με τους ειδικούς μελετητές, αυτό του Πρωτάτου θα ολοκληρωνόταν 

εάν περιλάμβανε και την απεικόνιση του Παντοκράτορος αλλά και των Αγγελικών Τάξεων. Θα 

παρέβλεπε μια τέτοια έλλειψη, η Χριστοκεντρική οπτική των Αγιορειτών ασκητών; 

Η κατά το εφικτό επαναπροσέγγιση του σχετικού με τις παραμέτρους αυτές προβληματι­

σμού, συνδυαζόμενη με την επισήμανση ωρισμένων κατά χώραν σοβαρών ενδεικτικών στοιχείων 

(π.χ. η καμπύλωση των άνω περάτων της ζωγραφικής επιφάνειας, στο Β και Ν τοίχο του μεσαίου 

"κλίτους" και η ανυπαρξία παρόμοιας καμπύλωσης στον ανατολικό τοίχο) καθώς και η τεκμηρίωση 

της δυνατότητας εφαρμογής, ήδη από την παλαιοχριστιανική περίοδο, ειδικότερων τεχνικών, οδη­

γούν στην άποψη ότι πιο πιθανή διαμόρφωση της ανωδομής, κατά την εν λόγω μετασκευή, ήταν η 

εξής: Δόθηκε στο κτίσμα εξωτερικά η μορφή τρίκλιτης βασιλικής με υπερυψωμένο μεσαίο κλίτος, 

ενώ η εσωτερική διάρθρωση θα μας θύμιζε... σταυρεπίστεγο. Ο φωταγωγός ήταν ίσως εξ ολοκλή­

ρου ξύλινη κατασκευή με δίκλινη στέγη που κάλυπτε διαμήκη ξυλόπηκτο ημικυλινδρικό θόλο. Στις 

πλευρές αυτής της καμάρας διανοίγονταν με αλληλοτομία, ως τις εξωτερικές, κάθετες, ίσως μολυ-

βδεπένδυτες, παρειές του φωταγωγού, τοξωτά παράθυρα σε ρυθμική παράταξη. Η επιφάνεια της 

καμάρας μπορούσε να δεχθεί τοιχογράφηση. 

Στον Αθω, ξυλόπηκτοι θόλοι (καμάρα, τρούλλος), καλύπτουν σήμερα δύο ναϋδρια τα οποία 

ως κτίσματα θεωρούνται απ' τους μελετητές τους βυζαντινά. Επίσης η σημερινή ξυλεπένδυτη ορο­

φή της ξυλόστεγης τράπεζας της Μεγίστης Λαύρας, προσεγγίζει το σχήμα διασταυρούμενων καμά­

ρων. 



100 

Β Α Σ Ι Λ Ι Κ Ή ΦΩΣΚΟΛΟΥ 

Μαρία Μαγδαληνή. Η γνωστή μορφή του Θείου Πάθους, η άγνωστη αγία 

του Βυζαντινού Μεσαίωνα. 

Είναι γενικότερα γνωστό πως η καλλιτεχνική έκφραση της ύστερης βυζαντινής 

περιόδου χαρακτηρίζεται από την αυξανόμενη τάση για απόδοση συναισθημάτων 

και δραματικής έντασης. Η νεωτεριστική αυτή αισθητική εικονογραφείται με 

τον καλύτερο τρόπο από την ομάδα των Μυροφόρων στις σκηνές του Θείου 

Πάθους. Με ιδιαίτερα εκφραστικές κινήσεις πόνου και θλίψης, τραβώντας τα 

μαλλιά τους ή σκεπάζοντας τα μάτια σε ένδειξη βουβού κλάματος, οι μορφές 

αυτές αποτελούν αναπόσπαστο κομμάτι της εικονογραφίας των σχετικών 

παραστάσεων. 

Είναι, ωστόσο, ενδιαφέρον να σημειωθεί πως, παρά την ομοιόμορφη απόδοση 

των θλιμμένων γυναικών, παρατηρείται σε κάποιες περιπτώσεις η προσπάθεια να 

ξεχωρίσει μία από αυτές. Χαρακτηριστικό παράδειγμα αποτελεί η απεικόνιση 

της μυροφόρου που λυγίζει από πόνο και λιποθυμά στη σκηνή της Σταύρωσης 

αρκετών επαρχιακών μνημείων του νότιου ελλαδικού χώρου που χρονολογούνται 

στο δεύτερο μισό του 13ου αιώνα. Επίσης σε σύγχρονες παραστάσεις 

Αποκαθήλωσης ή Επιτάφιου Θρήνου που ανήκουν στην παραγωγή των μεγάλων 

καλλιτεχνικών κέντρων μία από τις γυναίκες της συνοδείας της Θεοτόκου 

εξαίρεται με κάποιο ιδιαίτερο τρόπο. Η ίδια τάση, τέλος, παρατηρείται και σε 

έργα που προέρχονται από την λατινοκρατούμενη ανατολή, στα οποία η 

εκφραστική μυροφόρος έχει επιπλέον αποκτήσει ήδη τα χαρακτηριστικά της 

αμαρτωλής Μαρίας Μαγδαληνής, όπως αυτή συνηθίζεται να απεικονίζεται την 

ίδια εποχή στη Δύση. 

Ο αριθμός και η διάδοση των σχετικών παραδειγμάτων μας επιτρέπουν να 

υποθέσουμε πως δεν πρόκειται για απλή αντανάκλαση της γενικότερης 

αισθητικής της εποχής και να αναζητήσουμε πιο συγκεκριμένες πηγές έμπνευσης 

των σχετικών θεμάτων. Η σχετική έρευνα στις γραπτές πηγές είχε ως 

αποτέλεσμα την ανεύρεση μίας ομιλίας του Νικηφόρου Κάλλιστου Ξανθοπούλου 

αφιερωμένης στην Μαρία Μαγδαληνή, που περιγράφει με δραματικό τόνο τη 

συμμετοχή της στο Θείο Πάθος. Με αφορμή το κείμενο αυτό θα επιχειρηθεί στη 

συγκεκριμένη ανακοίνωση μία σύντομη παρουσίαση της άγνωστης αυτής αγίας 

του βυζαντινού μεσαίωνα και παράλληλα μέσω της διερεύνησης των ιστορικών 

συνθηκών στα τέλη του Που αι. θα αναζητηθεί μία απάντηση στο ερώτημα της 

ιδιαίτερης σημασίας που λαμβάνει η θλιμμένη μυροφόρος στην εικονογραφία του 

Πάθους την περίοδο αυτή. 



101 

ΕΥΓΕΝΙΑ ΧΑΛΚΙΑ 

ΤΑ ΝΕΑ ΕΥΡΗΜΑΤΑ ΣΤΗ ΒΑΣΙΛΙΚΗ Δ ΤΗΣ ΝΙΚΟΠΟΛΗΣ, 

ΤΕΚΜΗΡΙΑ ΤΟΥ ΚΟΙΜΗΤΗΡΙΑΚΟΥ ΧΑΡΑΚΤΗΡΑ ΤΟΥ 

ΜΝΗΜΕΙΟΥ 

Η βασιλική Λ της Νικόπολης εντοπίσθηκε χο 1956 στο ΝΑ τμήμα 
της πόλης, έξω από τα παλαιοχριστιανικά τείχη. Η ανασκαφή της 
που άρχισε, από τον Α. Ορλάνδο, το ίδιο έτος και συνεχίσθηκε έως 
το 1961, έφερε στο φως τρίκλιτο ναό με εξέχον εγκάρσιο κλίτος, 
νάρθηκα και αίθριο. Το τελευταίο, καθώς και ολόκληρο το βόρειο 
κλίτος έμειναν άσκαφα, με αποτέλεσμα να μένει άγνωστος και ο 
προορισμός της βασιλικής-ενοριακός ή κοιμητηριακός. 
Για την εξακρίβωση του θέματος άρχισα το καλοκαίρι του 1999 
ολιγοήμερη ανασκαφική έρευνα, η οποία συνεχίσθηκε και το 
περασμένο έτος. Το 1999, η ανασκαφή του βόρειου πτερυγίου του 
εγκαρσίου κλίτους αποκάλυψε ότι η διαμόρφωση του δαπέδου στο 
βόρειο άκρο του είναι εντελώς διαφορετική από εκείνη του 
υπόλοιπου διαμερίσματος. Ενώ δηλαδή ολόκληρο το βόρειο 
"παστοφόριο" καλύπτεται με opus signinum, το βόρειο άκρο, σε όλο 
του το μήκος και σε πλάτος 1,60 μ., είναι καλυμμένο με λευκές 
μαρμάρινες πλάκες. Χωρίζεται μάλιστα από το υπόλοιπο διαμέριμα 
με ελαφρά υψωμένη βαθμίδα, που στήριζε προφανώς θωράκια, 
πολλά τεμάχια των οποίων βρέθηκαν ανάμεσα στις επιχώσεις. 
Εξακριβώθηκε επίσης η ύπαρξη άμεσης πρόσβασης στο χώρο από το 
εξωτερικό του ναού, μέσω εισόδου πλάτους 1,30 μ. που ανοίγεται 
στον ανατολικό τοίχο του βόρειου "παστοφορίου". Τα στοιχεία αυτά, 
που δηλώνουν ότι στο διαμέρισμα αυτό της βασιλικής ετελείτο 
κάποια ιδιαίτερη μορφή λατρείας, μας οδήγησαν στην επέκταση της 
έρευνας κάτω από τις μαρμάρινες πλάκες του δαπέδου. Η ανασκαφή 
στο σημείο αυτό, που πραγματοποιήθηκε το καλοκαίρι του 2000, 
αποκάλυψε μαρμάρινη σαρκοφάγο με συμβολικό διάκοσμο, στο 
δυτικό τμήμα του περιφραγμένου χώρου και κιβωτιόσχημο τάφο με 
ορθομαρμάρωση στο ανατολικό του. Η πρώτη, διαστάσεων 
2,67X0,09X0,70 μ., περιείχε ένα σκελετό, εντελώς διαλυμένο και 
χωρίς κρανίο, ενώ ο διπλανός τάφος περιείχε τα λείψανα έξι 
τουλάχιστον νεκρών. Η θέση του, σε μικρή απόσταση από την 



102 

πολυτελή σαρκοφάγο, η οποία αποτελεί την κύρια ταφή στο ναό και 
περιείχε πιθανόν λείψανα μάρτυρα, ερμηνεύεται ως ταφή ad 
sanctos, πιθανώς κληρικών, σύμφωνα με τις συνήθειες της εποχής. 
Το στάδιο της έρευνας δεν επιτρέπει ακόμη τη συνα^ω^ή ασφαλών 
συμπερασμάτων #ια την ταυτότητα και την ιδιότητα του νεκρού που 
περιείχε η σαρκοφάγος. Επιτρέπει όμως να παρατηρήσουμε ότι η 
τοποθέτηση της στο σημείο που βρέθηκε είναι σύγχρονη με την 
ανέγερση της βασιλικής και ότι επίσης αποτελεί προνομιακό είδος 
ταφής. Σημειώνουμε εξάλλου ότι πρόκειται όχι απλώς #ια την 
πρώτη παλαιοχριστιανική σαρκοφάγο που ανακαλύπτεται στη 
Νικόπολη, αλλά γενικά #ια την πρώτη εύρεση χριστιανικών 
ταφών στην πόλη, οι οποίες μάλιστα έρχονται να βεβαιώσουν τον 
κοιμητηριακό χαρακτήρα της εκτός των τειχών βασιλικής Δ. 



103 

ΝΑΪΝΏ ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ 

ΜΟΓΡΑΦΙΚΕΣ ΣΚΗΝΕΣ ΣΕ ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΑΠΟΥ ΝΙΚΟΛΑΟΥ 

ΤΟΥΓΈΩΡΠΟΥ ΚΛΟΝΙΖΑ 

Στην εικόνα παριστάνεται ο άγιος Νικόλαος ένθρονος και 

δεκατέσσερεις βιογραφικές σκηνές στο πλαίσιο. Ιδιαίτερη πρωτοτυπία 

παρουσίαζα η επιλογή και η διάταξη των σκηνών καθώς δυο πρόσθετες 

αυτοτελείς σκηνές μαρτυρίου δυο ανωνύμων αγίων, παρεμβάλλονται στην 

πιό σημαντική θέση του πλαισίου, στο κέντρο της άνω ζώνης. Εξετάζεται 

η εικονογραφία των σκηνών αυτών, οι οποίες ταυτίζονται με τον 

Αποκεφαλισμό της αγίας Παρασκευής και το Λιθοβολισμό του αγίου 

Στεφάνου, και η σημασία της τοποθέτησης τους σε αυτή τη θέση της 

εικόνας. 

Οι δώδεκα σκηνές απο το βίο του αγίου Νικολάου αποδίδονται 

σύμφωνα με τους γνώριμους τρόπους του Γεωργίου Κλόντζα με 

μικρογραφημένες ανήσυχες μορφές συχνά, επάνω σε βαθυγάλαζο 

ουρανό. Ως προς την εικονογραφία τους, ακολουθούνται καθιερωμένα στη 

ζωγραφική των κρητικών εικόνων πρότυπα τα οποία ο ζωγράφος με το 

προσωπικό του ύφος συχνά εμπλουτίζει με νέα στοιχεία απο τη δυτική 

τέχνη και προσάρμοζα σε ένα αναγεννησιακό περιβάλον. 

Σημ. Μελέτη της εικόνας δημοσιεύεται στο Δ.Χ.Α.Ε., τομ. KB', 2001. 



104 

ΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΟΣ Α. ΧΑΤΖΗΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΟΥ 

Ο ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΙ ΚΥΚΛΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΙΩΑΝΝΗ ΤΟΥ 

ΛΑΜΠΑΔΙΣΤΗ ΣΤΗΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΤΕΧΝΗ 

Ο Άγιος Ιωάννης ο Λαμπαδιστής τοπικός Άγιος της Κύπρου άκμασε στην περιοχή της 

Μαραθάσας κατά τους χρόνους της βασιλείας του Αυτοκράτορα του Βυζαντίου 

Νικηφόρου, το πιθανότερον του Φωκά (963-969). 

Η αρχαιότερη μαρτυρία εικονογραφικού κύκλου του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή, 

διασώζεται αποσπασματικά, σε τοιχογραφία (πριν το τέλος του 12ου αιώνα) στο 

εσωράχιο του ανατολικού ημικυκλικού τόξου που κάλυπτε πιθανώς τον τάφο του, στο 

παρεκκλήσιο του Αγίου, στο ομώνυμο μοναστήρι κοντά στο χωριό Καλοπαναγιώτης. 

Τα βασικότερα σημεία του βίου του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή διασώζουν δύο 

αρχαίες εικόνες του που φυλάσσονται στο μοναστήρι του. Η πρώτη (ΕΙΚΟΝΑ Α), 

παρέμεινε άγνωστη μέχρι σήμερα γιατί ήταν καλυμμένη με αργυρή επένδυση του 1776. 

Πρόκειται για την προσκυνηματική εικόνα του Αγίου που συνεχίζει να ευρίσκεται σε 

χρήση τοποθετημένη σε ειδικό ξυλόγλυπτο χρυσοποίκιλτο προσκυνητάρι-θρόνο. Στο 

κέντρο εικονίζεται ο Άγιος ολόσωμος και μετωπικός. Με βάση την τεχνοτροπία η 

παράσταση του Αγίου μπορεί να χρονολογηθεί στο 16ο αιώνα. Η απεικόνιση του όρθιου 

Αγίου, αντικατέστησε άλλη παλαιότερη του 13ου αιώνα, την οποίαν έξυσαν επίτηδες. 

Έχοντας υπόψιν τα στοιχεία αυτά καθώς και την αφύσικη θέση των χεριών και 

συγκρινόμενα με την τοιχογραφία του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή (14ος αιώνας) 

στην εκκλησία του Αγίου Νικολάου της Στέγης, θα-υποστηρίζαμε ότι αρχικά ο Άγιος θα 

εικονιζόταν με τις παλάμες των χεριών ανοικτές σε δέηση μπροστά στο στήθος και 

κατ'επέκταση η τοιχογραφία θα έγινε με βάση τη λατρευτική εικόνα του Που αιώνα. 

Περιμετρικά σε ελαφρώς υπερυψωμένο πλατύ πλαίσιο, εμφανίζονται δεκατέσσερεις 

σκηνές από το βίο του Αγίου. Η πίσω όψη της εικόνας καλύπτεται με διακοσμητικό 

μοτίβο που πιθανώς να μιμείται υφαντό. 

Η δεύτερη (ΕΙΚΟΝΑ Β), παρουσιάζει το νεαρό Άγιο Ιωάννη όρθιο μετωπικό να φορεί το 

καθιερωμένο ήδη από τη προσκυνηματική εικόνα καστανέρυθρο πολυτελή χιτώνα και να 

κρατά σταυρό ευλογίας και θυμιατήρι. Περιμετρικά του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή, 

σε ελαφρώς υπερυψωμένο πλατύ πλαίσιο εικονίζονται δεκατέσσερεις σκηνές από το 

Συναξάρι του Αγίου. Η πίσω όψη της εικόνας καλύπτεται με διακοσμητικό μοτίβο μπλε 

και κόκκινων γραμμών σε λευκό κάμπο που πιθανώς να μιμείται κάποιο υφαντό. 



105 

Στην ΕΙΚΟΝΑ Β παραποιείται το πρωτότυπο και στον Άγιο προστίθεται επιμάνικα, 

σταυρός και θυμιατός. Από τότε και εξής οι κατά καιρούς αγιογράφοι οι οποίοι δεν 

λάμβαναν υπόψιν τους το βίο του Αγίου (οποίος ήταν τυφλός από τα δέκα του χρόνια 

και πέθανε σε ηλικία είκοσι δύο ετών, άρα ήταν αδύνατον να υπήρξε διάκονος) άρχισε 

να αγιογραφείται ως διάκονος και να εντάσσεται στον αγιογραφικό κύκλο του ιερού 

βήματος ή του κυρίως ναού με νεότερες προσθήκες όπως την παπαλήθρα στο κεφάλι και 

την αναμμένη λαμπάδα ( ως παρερμηνεία του τόπου καταγωγής του, το χωριό 

Λαμπάδα). Στην εικόνα από το ναό της Ασίνου, ο Άγιος εικονίζεται να κρατεί με το δεξί 

χέρι σταυρό και με το αριστερό κλειστό βιβλίο, σε εικονογραφική παραλλαγή της 

απεικόνισης του Αγίου Ιωάννη του Καλυβίτη. Τις απεικονίσεις αυτές του Αγίου 

φαίνεται να γνώριζε και ο Κύπριος Λεόντιος Μαχαιράς όταν έγραφε, κατά το 15ο 

αιώνα: "Καί ο μέγας Ιωάννης ο Λαμπαδιστής εις την Μαραθάσαν, όπου διώχνει τα 

δαιμόνια, ο ποίος ήταν διάκος εις την ανορίαν της Μαραθάσας" (Χρονικόν, §36). 

Μια τέταρτη εικόνα εισέτι αδημοσίευτη, από το ναό του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή 

στο Πελέντρι του α'μισού του Που αιώνα, εικονίζει τον Άγιο Ιωάννη και συνδιάζει 

σκηνές του βίου του και από τις δύο εικόνες του 13ου αιώνα καθώς και άλλες άγνωστες 

από αλλού. 

Πηγές για την ιστόρηση του αγιολογικού κύκλου του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή 

αποτελούν οι χειρόγραφες και έντυπες Ακολουθίες του, και τα Συναξάρια που 

περιέχουν: (α) εκείνο της Ακολουθίας που εκδόθηκε το 1667 στην Βενετία από 

Ιερομόναχο Γεράσιμο τον Μυριανθέα. Στην Ακολουθία αυτή υπάρχει ολοσέλιδη 

δυτικότροπη χαλκογραφία με την παράσταση του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή σ'ένα 

νέο εικονογραφικό τύπο αυτόν του μοναχού που καθιερώνεται στην μεταβυζαντινή τέχνη 

της Κύπρου (φορητές εικόνες, μνημειακή ζωγραφική, μικροτεχνία), (β) εκείνο της 

χειρόγραφης φυλλάδας του 1721 που δημοσίευσε ο Ν.Γ. Κυριαζής στα "Κυπριακά 

Χρονικά", τομ. ιβ ' , 1936, σελ. 268-289 (Το Συναξάριο βρίσκεται στις σελ. 281-283). (γ) 

Το σπουδαιότερο και εκτενέστερο, που είναι αντίγραφο (ίσως συμπίλημα) του αρχέτυπου 

είναι το σωζόμενο της Μονής Σταυροβουνίου, του έτους 1903. 



106 

ΑΘΗΝΑ ΧΡΙΣΤΟΦΙΔΟΥ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟ ΝΕΩΤΕΡΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΙΕΡΑΣ ΜΟΝΗΣ ΑΓΙΩΝ ΘΕΟΔΩΡΩΝ 

ΣΤΟ ΠΡΑΣΤΕΙΟ ΤΗΣ ΕΞΩ ΜΑΝΗΣ 

Η μονή των Αγίων Θεοδώρων βρίσκεται ανατολικά του Πραστείου σε απόσταση 750 μ. από τον 

οικισμό. Περιλαμβάνει δύο ναούς, μονόροφα και διώροφα κτίσματα, τη βάση ενός πύργου, 

στέρνα και πηγάδι. Τη μονή παρουσίασε πρώτος ο R.Traquair, ο οποίος την επισκέφθηκε στις 

αρχές του 20ου αιώνα. Με τους δύο ναούς ασχολήθηκε ο Ν.Β,Δρανδάκης (ΠΑΕ 1976/Α'), ενώ η 

Β.Παλάντζα μελέτησε και δημοσίευσε τον βυζαντινό, ο οποίος ανήκει στους μονόκλιτους 

σταυροειδείς εγγεγραμμένους και χρονολογείται στο τελευταίο τέταρτο του 12ου ή στο 1ο 

τέταρτο του 13ου αιώνα. 

Το νεώτερο καθολικό είναι ένας σταυροειδής εγγεγραμμένος δίστυλος ναός, αρκετά μεγάλος για 

τα δεδομένα της περιοχής. Η κάτοψη του, σχεδόν τετράγωνη, έχει λόγο μήκους προς πλάτος 

1.12, ενώ το οικοδόμημα, εξαιρουμένου του τρούλλου, εγγράφεται σε κύβο, δεδομένου ότι το 

πλάτος του είναι σχεδόν ίσο προς το ύψος του κλειδιού των κεραιών του σταυρού (ύψος 

κεραίας/πλάτος = 1.01). Από την ανατολική πλευρά του κύβου προεξέχουν οι τρεις υψηλές 

τρίπλευρες αψίδες, ενώ το σταυρικό σχήμα των δίριχτων στεγών των κεραιών προβάλλει έντονα 

πάνω από τις μονόριχτες στέγες των γωνιακών διαμερισμάτων. Στην πλαστικότητα της 

στέγασης συμβάλλει η θλάση των γωνιών του τετραγώνου στήριξης του τρούλλου, ενώ το 

υψηλό τύμπανο με τις έντονες φωτοσκιάσεις των επάλληλων τόξων, που πλαισιώνουν τα 

δώδεκα παράθυρα του, ολοκληρώνει τη σύνθεση. 

Ο εσωτερικός χώρος του ναού έχει αλλοιωθεί από δύο ογκώδεις πεσσούς, οι οποίοι 

αντικατέστησαν ή κάλυψαν τους αρχικούς για την αντιμετώπιση σεισμικών βλαβών. Τα γωνιακά 

διαμερίσματα καλύπτονται από ημικυλινδρικούς θόλους. Το Ιερό καταλαμβάνει ολόκληρη την 

ανατολική κεραία και τα ανατολικά γωνιακά διαμερίσματα. Χωρίζεται από τον κυρίως ναό με 

κτιστό τέμπλο. Διαχωριστικοί τοίχοι υπάρχουν και μεταξύ των τριών ανατολικών διαμερισμάτων, 

τα οποία είναι διαμορφωμένα σε πλήρη Ιερά, με τρεις Αγιες Τράπεζες και τρεις κόγχες 

Πρόθεσης. Το μεσαίο Ιερό, που καταλαμβάνει την ανατολική κεραία, είναι αφιερωμένο στην 

Παναγία, ενώ τα δύο ακραία στους Αγίους Θεοδώρους, το βορινό στον Στρατηλάτη και το νότιο 



107 

στον Τήρωνα. Τρεις είναι και οι κόγχες στη δυτική όψη πάνω από την πόρτα, οι οποίες δεν 

φέρουν αγιογράφηση, αλλά φαίνεται ότι αντιστοιχούν στα τρία Ιερά. 

Στοιχεία χρονολόγησης δεν υπάρχουν στο ναό. Μόνο η καμπάνα φέρει τη χρονολογία 1639. Ο 

Β.Πατριαρχέας (Δπττυχοντης Εθνεγερσίας, 1971, σ. 555, 557) τοποθετεί χωρίς τεκμηρίωση την 

ανέγερση του νεώτερου καθολικού στις αρχές του 17ου αιώνα. Ο ίδιος αναφέρει ότι είχε διαβάσει 

στην κεντρική κρήνη του οικισμού την χρονολογία 1643 συνοδευόμενη από το όνομα του Ησαΐα, 

που είχε χρηματοδοτήσει το έργο. Αυτή είναι και η μόνη πληροφορία για την πιθανή εποχή που 

έζησε ο μυστηριώδης κτήτωρ, ο γιος του "δεοπότου κυρ Θεοδοσίου" και "πρωτοσύγκελλος της 

Μεγάλης Εκκλησίας", που εικονίζεται στο τέμπλο. Τυπολογικά και μορφολογικά στοιχεία, όπως 

οι αναλογίες των διαστάσεων, τα σχετικά μεγάλα ύψη των κεραιών και του τρούλλου, το 

δωδεκάπλευρο τύμπανο και τα πλαισιωμένα από επάλληλα τόξα παράθυρα, συνδέουν το 

μνημείο με την Αγία Σοφία στα Γούρνιτσα (2.5 χλμ ΒΔ του Πραστείου), κτισμένη το 1630 

σύμφωνα με κτητορική επιγραφή, και πιθανώς επαληθεύουν την τοποθέτηση της ανέγερσης 

των Αγίων Θεοδώρων στο 1ο μισό του 17ου αιώνα. 





ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ 

ΤΩΝ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ ΚΑΙ ΤΩΝ ΕΙΣΗΓΉΣΕΩΝ 

ΤΩΝ ΣΥΜΠΟΣΙΩΝ 

ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΤΗΣ 

ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗΣ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗΣ ΕΤΑΙΡΕΙΑΣ 

ΑΠΟ ΤΟ 1991 ΕΩΣ ΤΟ 2000 





111 

Αβραμέα Άννα. 1) Βοιωτία και Φωκίδα: Ιστορικό περίγραμμα μέχρι το 1204. DT, σελ. 1. 2) 

Βυζαντινή Μάνη: Προβλήματα ιστορίας και τοπογραφίας ΙΔ, σελ 1. 3) Η χορηγία κατά τους 

πρωτοβυζαντινούς χρόνους. ΙΕ, σελ 11. 4) Η βασιλική του Θόρσου στην Τεγέα και η επιγραφή της 

ET, σελ. 11. 

Αθανασούλης Δημήτριος. Ο ναός της Παναγίας της Καθολικής στην Γαστούνη. Χρονολόγηση 

και κτήτορες. Κ, σελ. 9-10. 

Αλεξοπούλου-Αγοράνου Αθήνα, Θεοδωροπούλου Ουρανία, Τσαϊρηδ Γιώργος. Η 

μελέτη των υλικών και του τρόπου χρήσης τους ως εργαλείο προσέγγισης της δημιουργικής 

διαδικασίας του Μ. Δαμασκηνού, στο έργο του «Ο Δείπνος ο Μυστικός). ΙΕ, σελ 12-13. 

Αλμπάνη Τζένη. Νεκρικά ακονογραφικά προγράμματα στη μεσοβυζαντινή περίοδο. ET, σελ 12. 

Αρβανιτόπουλος Σταύρος. Στοιχεία οργάνωσης του καθημερινού βίου σε ένα υστεροβυζαντινό 

πολεοδομικό σύνολο: Ύδρευση, αποχέτευση και ενταφιασμός στο Μυστρά ΙΖ, σελ. 11-12. 

Αργυρούδη Αναστασία. Η οχυρωμένη πόλη μέσα από τις μικρογραφίες βυζαντινών 

χειρογράφων. ΙΘ, σελ. 9. 

Αρχοντόπουλος Θεόδωρος. 1) Αφιερώματα και αντικείμενα λατρείας στη Μεσαιωνική Ρόδο. 

ΙΘ, σελ. 10-11.2) βλ. Αρχοντόπουλο Θ.- Παπαβασιλείσυ Ε. 

Αρχοντόπουλος Θεόδωρος- Παπαβασιλείου Ελένη. Ρόδος: Πληροφορίες για την ιστορία 

του τόπου μέσα από το γεγονός του θανάτου. ET, σελ 13-14. 

Ασδραχάς Σπύρος. «Δια συνδρομής και δαπάνης>: οι φυσιογνωμίες της χορηγίας τον ιη' αιώνα 

ΙΕ. σελ. 14. 

Ασημομύτης Βασίλειος. Ο ζωγράφος Δημήτριος Κακαβάς και η «Σχολή του 

Ναυπλίου».Ζητήματα Πελοποννησιακής Τοιχογραφίας του 17ου αιώνα. IB, σελ 7-8. 

Ασλανίδης Κλ. - Πινάτση Χρ. Το τέμπλο του ναού της Μεταμορφώσεως του Σωτήρος στην 

Άμφισσα. ΙΘ, σελ. 12-13. 

Αχειμάστου-Ποταμιάνου Μυρτάλη. Ζητήματα μνημειακής ζωγραφικής του 16ου αιώνα Η 

τοπική Ηπειρωτική Σχολή. ΙΑ, σελ. 11-13. 

Βαβατσιούλας Ορέστης-Διαμαντοπούλου Μαρικίττα. Ιστορική δομική έρευνα μονής 

Φωτοδότη Νάξου. ΙΑ σελ 37. 

Βαραλής Ιωάννης. 1) Παρατηρήσεις στον αρχιτεκτονικό τύπο του Καθολικού της Μονής 

Λατόμου. ΙΗ, σελ 9. 2) Δυο βημόθυρα ενθετικής τεχνικής στο Άγιον Όρος ΙΘ, σελ. 14. 

Βασιλακέρης Ανέστης. Σχετικά με το σπάραγμα τοιχογραφίας που φυλάσσεται στη Λαύρα και 

αποδίδεται στο ζωγράφο του Πρωτάτου. Κ, σελ 11-12. 

Βασιλάκη Μαρία. Εικόνα του Αγγέλου Μπιτζαμάνου στην Walters Art Gallery της Βαλτιμόρης 

ΙΑ σελ 38. 

Βασιλικού Νίκη. Οι τοιχογραφίες του Αγίου Νικολάου στο Μαλούνι Θεσπρωτίας. ET, σελ 15. 

Βελένης Γιώργος. 1) Οι οχυρώσεις των πόλεων στο Βυζάντιο. ΙΘ, σελ 15-16.2) βλ Γούναρη Γ.-

ΒελένηΓ. 



112 

Βελισσαρίου Παναγιώτης. 1) Κάστρον Γαρδνκίου. Υστεροβυζαντινός οχυρός οικισμός. ΙΑ, σελ 

39. 2) Η αρχκεισονική του καθολικού της Μονής Νίκωνος στην Λακεδαιμόνια κατά τις πηγές. IB, 

σελ. 9.2) Ο δίκλιτος σταυρεπίστεγος ναός στου Σέκουλα Ηλείας ΙΘ, σελ. 17. 

Bilban Yalcin Asnu. Some unpublished -early and middle- Byzantine sculptures from Istanbul 

and Asia Minor. ΙΘ, σελ 18-19. 

Βιταλιώτης Γιάννης. Οι τοιχογραφίες του παλαιού καθολικού της μονής Αγίου Στεφάνου στα 

Μετέωρα ΙΖ, σελ 13-14. 

Βογίατζής Σωτήρης. 1) Μια νέα πρόταση για την χρονολόγηση του καθολικού της Μ. Σαγματά 

στη Βοιωτία IB, σελ. 10-1L 2) Η αποκατάσταση του τέμπλου τσο καθολικού της Μ. Σαγματά στη 

Βοιωτία ΙΓ, σελ 2. 3) Η γραφική αναπαράσταση του τρούλου του καθολικού της Μ Σαγματά ΙΔ, 

σελ 2. 4) Στοιχεία για την οικοδομική ιστορία των λοιπών κτηρίων της μονής Αγ. Βησσαρίωνος 

(Δούσικο) στη Θεσσαλία ΙΕ, σελ 15-16. 5) Ο γλυπτός διάκοσμος του ναού στα Αλεπόσπιτα Λαμίας 

ET, σελ 16.6) Νεώτερα στοιχεία από την οικοδομική ιστορία της Παναγίας Σκριπού. ΙΖ, σελ. 15-16. 

7) Νεώτερα στοιχεία για την οικοδομική ιστορία του καθολικού της Νέας Μονής Χίου. ΙΗ, σελ. 10-11. 

8) Στοιχεία για την οικοδομική ιστορία της πύλης του περιβόλου της Ι. Μονής Μεγίστης Λαύρας του 

Αγίου Όρους ΙΘ, σε).. 20-21. 9) Νεώτερα στοιχεία για την οικοδομική ιστορία του Ι. Ν. Κοιμήσεως 

Θεοτόκου Καλαμπάκας Κ σελ 13-14. 

Βοκοτόπουλος Παναγιώτης. 1) Το τρίπτυχο του Osimo. IB, σελ. 12. 2) Ο γραπτός διάκοσμος 

του ναού της Μεταμορφώσεως στο Γαλαξείδι. Ε", σελ. 3. 3) Η Βάπτιση, οι Δαίμονες και ο Διάβολος. 

ΙΑ σελ 3.4) Οι επιδράσεις στην αρχιτεκτονική του Δεσποτάτου της Ηπείρου. Κ, σελ. 12. 5) Σχόλια 

σε ένα χειρόγραφο της Μονής Χελανδρίου. ΙΘ, σελ. 22. 

Βολανάκης Ιωάννης. 1) Ο ναός El Nazar στο Göreme της Καππαδοκίας ΙΔ, σελ. 4-5. 2) Ο 

βυζαντινός ναός του Αγίου Γεωργίου Βάρδα στην Αρνίθα Ρόδου. Ε, σελ 17-18. 3) 

Παλαιοχριστιανικές σαρκοφάγοι στη Δωδεκάνησο. ET, σελ. 17-18. 4) Οι πόλεις της νήσου Ρόδου: 

Ιαλυσός Κάμιρος και Λίνδος κατά την παλαιοχριστιανική εποχή και τους μέσους χρόνους ΙΖ, σελ 

17-18.5) Ανάγλυφα και επιγραφές επί λίθου της Ιεράς Μονής Δοχειαρίου του Αγίου Όρους Άθωνος 

ΙΗ, σελ 13-14. 

Βουρνούς Μανώλης. Ο ναός της Υπαπαντής στο στρατηγάτο της Χίου. Στοιχεία για ένα ανέκδοτο 

βυζαντινό μνημείο. ΙΘ, σε).. 23-24. 

Βραναπούλου Ελένη- Καλλιγά Αλεξάνδρα. Η συμβολή και τα όρια της τεχνικής εξέτασης 

στη μελέτη τεσσάρων ακόνων που φέρουν υπογραφή του Εμμανουήλ Λαμπάρδου. Πί σελ.15-16. 

Γαλάβαρης Γιώργος. 1) Το Βυζαντινό εικονογραφημένο χειρόγραφο τον 13w αιώνα 

Προβλήματα και προτάσεις Πί, σελ. 17. 2) Η παλαιστινιακή εικονογραφία Ανασκόπηση της έρευνας 

Κ, σελ 15 

Γαλάνη —Κρίκου Μίνα. Θήβα ΙΟ"9-14"^ αιώνας Η νομισματική μαρτυρία ΙΓ, σελ. 4. 

Γαρίδης Μίλτος. Μορφές χορηγείας και αισθητικοί προσανατολισμοί στη ζωγραφική του 16™ 

αιώνα ΙΕ, σε). 19-20. 



113 

Γερογιώργη Σοφία 1) Επένδυση ακόνας της Αγίας Παρασκευής στο Βυζαντινό Μουσείο. ΙΘ, 

σελ. 25. 2) Επιγραφικές μαρτυρίες σε λειψανοθήκη από τη Β. Ήπειρο. Κ, σελ. 16. 

Γεωργαντέλη Ευρυδίκη. 1) Νομίσματα Θράκης α' περίοδος (Αναστάσιος -Φωκάς). IB, σελ. 13-

14.2) Πύλες πύργοι και κάστρα στην εικονογραφία των βυζαντινών νομισμάτων. ΙΘ, σελ. 26-27. 

Γεωργίου Αντώνιος. Το αρχείο του βυζαντινολόγου Gabriel Millet στο College de France: 

Πρόγραμμα καταγραφής και αρχειοθέτησης Κ, σελ. 17-18. 

Γεωργοπούλου-Βέρρα Μυρτώ. Η Αγία πόλεις Ηερουσαλίμ. Εικόνα από τον ναό της Αγίας 

Αικατερίνης στους κήπους Ζακύνθου. Κ, σελ. 19-20. 

Γιακουμής Κωνσταντίνος. Η πρώτη απεικόνιση του νεομάρτυρα Νικολάου εκ Μετσόβου και η 

σκοπιμότητα διάδοσης της φήμης νεομαρτύρων στην περιοχή Αργυροκάστρου (1634-1653). Κ, σελ. 

21-22. 

Γκίνη-Τσοφοπούλου Ελένη. «Σχόλια σε μια εικόνα από το ναό του Κάστρου της Χώρας 

Κυθήρων». ΠΓ, σε).. 5. 

Γκιολές Νικόλαος. 1) Παλαιοχριστιανικά γλυπτά από τους Ωρεούς στη Βόρεια Εύβοια. ΙΘ, σελ. 

28. 2) Αναβίωση παλαιοχριστιανικών προσκυνημάτων το 18° αχ, η περίπτωση των Μεγάρων. Κ σελ 

23-24. 

Γκράτζίου Όλγα. 1) Εικονογραφημένα χειρόγραφα του 16e™ αιώνα. Προβλήματα της έρευνας. ΙΑ 

σελ. 14-16.2) Μεταμορφώσεις μιας θαυματουργής εικόνας. IB. σελ 15-16. 

Γούναρης Γεώργιος. 1) Η ανάγλυφη εικόνα δεομένης του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού 

Θεσσαλονίκης. Παναγία ή Αγ. Θεοδώρα; ΙΕ, σελ 21.2) βλ. Γούναρη Γ.- Βελένη Γ. 

Γούναρης Γεώργιος-Βελένης Γιώργος. Φίλιπποι. Από τη Ρωμαϊκή στη Χριστιανική πόλη. ΙΖ, 

σελ. 19-20. 

Γούναρη Εμμανουέλλα. Το κάστρο της Μήθυμνας Λέσβου και οι οικοδομικές του φάσεις ΙΘ, 

σελ. 29-30. 

Γουρίδης Αθανάσιος. Σύνολα βυζαντινής και μεταβυζαντινής κεραμικής από το Διδυμότειχο. ΙΘ, 

σελ. 31-32. 

Coulson Mary Lee. The "bacini" of Merbaka church: cultural diversity in the 13th century 

Péloponnèse. IH, σελ. 18. 

Δαδάκη Σταυρούλα. 1) Η πόλη των Σερρών κατά την υστεροβυζαντινή εποχή. ΙΖ, σελ. 21-22. 2) 

Μεσαιωνικές οχυρώσεις Θάσου. ΙΘ, σελ 33-34. 

Δελλαπόρτα Αικατερίνη. Οι λιτανείες Αγίων και Ιερών εικόνων στην μεταβυζαντινή ζωγραφική 

της Ζακύνθου. Κ, σελ. 25. 

Δεληγιάννη-Δωρή Ελένη. Μνημειακή αρχιτεκτονική και ζωγραφική στη μεταβυζαντινή Μάνη 

(1460-1830). ΙΑ σελ 6-8. 

Δεληνικόλας Νίκος. Η εφαρμογή πάτινας στα αρμολογήματα του συγκροτήματος των καθολικών 

του Οσίου Λουκά και στον Ναό των Ταξιαρχών Δεσφίνας. ΙΓ, σελ. 6. 

Δημακόπουλος Ιορδάνης. "Giago" : Οι ηλιακοί της Ενετοκρατούμενης Κρήτης ΓΒ, σελ. 17-18. 



114 

Δημητροκάλλης Γεώργιος. 1) Η Φραγκόκκλησια της Πεντέλης ΙΑ, σελ. 40-41. 2) Ο τρίκογχος 

ναός του Αγίου Βλασίσυ στην Βαλύρα Μεσσηνίας. F , σελ 7-8. 3) Ο τρουλλοκάμαρος ναός του Αγ. 

Παντελεήμονος Πολιανής Μεσσηνίας ΙΔ, σελ. 9.4) Ένας άγνωστος βυζαντινός ναός στην Μεσσηνία: 

Ο Άγιος Νικόλαος Ζερμπισίων. ΙΕ, σελ 22-23. 5) Ο Άγιος Σώζων Αλαγονίας. ET, σελ 19-20. 6) Ο 

σταυρεπίστεγος ναός στο Κάστρο Πήδημα Μεσσηνίας ΙΖ, σελ 23-24. 7) Ο Άγιος Νικόλαος 

Αλαγονίας. Κ, σελ. 19-20. 8) Το καθολικόν της Μονής Γαρδυάσυ Μεσσηνίας. ΙΘ, σελ 35-36. 9) Ο 

σταυρεπίστεγος ναός της Αγίας Τρίτης Καθενών Εύβοιας. Κ, σελ. 26-27. 

Δίονυσόπουλος Νίκος. Η Ρίζα του Ιεσσαί στους Αγίους Αποστόλους της Θεσσαλονίκης UB, σελ. 

19. 

Διαμαντοπούλου Μαρικίττα! Βλ Βαβατσιούλα ΟΔιαμαντοπούλου Μ. 

Δουκάτα -Δεμερτζή Σοφία. Ζωγραφικές μιμήσεις ορθομαρμάρωσης και διακόσμησης Opus 

Sectile την παλαιοχριστιανική περίοδο στον ελλαδικό χώρο. ΙΘ, σελ 37-38. 

Δρακοπούλου Ευγενία. 1) Μεταβυζαντινοί ζωγράφοι. Επεξεργασία σε ηλεκτρονικό υπολογιστή. 

ΙΑ σελ 42.2) Χορηγοί και ζωγράφοι στη μεταβυζαντινή Καστοριά ΙΕ, σελ 24. 

Δρανδάκη Αναστασία. 1) Η γαλακτοτροφούσα Παναγία σε πρώιμες κρητικές ακόνες Κ, σελ. 

28.2) βλ Δρανδάκη Α- Παραπαντάκης Δ 

Δρανδάκη Αναστασία- Παραπαντάκης Δημήτρης. Το πρόγραμμα ηλεκτρονικής 

τεκμηρίωσης της Βυζαντινής Συλλογής του Μουσείου Μπενάκη. ET, σελ 21-22. 

Δρανδάκη ς Νικόλαος. 1) Οι βυζαντινές τοιχογραφίες του Παλιομονάστηρου των Αγίων Σαράντα 

κοντά στη Σπάρτη. ΙΑ σελ. 4344. 2) Από τις τοιχογραφίες του Παλιομονάστηρου στον Βρονταμά 

Λακεδαίμονος. ΙΓ, σελ. 9. 3) Η βυζαντινή τέχνη στη Μάνη. ΙΔ σελ. 10-11. 4) Το εικονογραφικό θέμα 

«Άνωθεν οι Προφήτοα» σε τοιχογραφία της Μεγίστης Λαύρας του Αγίου Όρους ET, σελ 23. 5) 

Δυτικές επιδράσεις στις Μανιάτικες τοιχογραφίες του 13ου αιώνα Hi, σελ. 21-22. 

Δωρής Μιχάλης. Πρόταση για την τυπολογία των σταυρεπιστέγων ναών και τους αντίστοιχους 

συμβολισμούς. ΙΑ, σελ. 45-46. 

Εμμανουήλ Μελίτα. 1) Οι μεταβυζαντινές τοιχογραφίες της Παναγίας στο Μουτουλλά της 

Κύπρου. ΙΕ, σελ. 25-26. 2) Εικονογραφικά προγράμματα με νεκρικό χαρακτήρα κατά την 

Παλαιολόγεια περίοδο. ET, σελ. 24-25. 

Ετζέογλου Ροδονίκη. Τα μεγάλα αγιάσματα της Κωνσταντινουπόλεως Κ σελ. 29-30. 

Επιτροπάκης Περίανδρος. Μια μεταβυζαντινή καταδεσμική πινακίδα ΙΘ, σελ 39. 

Ευαγγελάτου Μαρία. Ο τάφος και η φάτνη του Χριστού στα βυζαντινά ψαλτήρια του 9™ αιώνα. 

Κ σελ 31-32. 

Ευαγγελάτου -Νοταρά Φλωρεντία. Μορφές χορηγίας σε σημειώματα κωδικών. 13°* αιώνας 

ΙΕ, σελ. 27. 

Ζαρίφης Νικόλαος. 1) Εφαρμογές της ψηφιακής επεξεργασίας εικόνων στη μελέτη και γραφική 

αποκατάσταση βυζαντινών τοιχογραφιών. Μ, σελ. 23-24.2) βλ Ντιντιούμη Σ.- Ζαρίφης Ν. 



115 

Ζαφειρίου Μιχάλης. Μαρτυρίες καταγωγής στις Παλαιοχριστιανικές ταφικές επιγραφές του 

ελλαδικού χώρου. ET, σελ 26-27. 

Ζαχαριάδου Ελισάβετ. 1) Η συγκέντρωση χορηγικών κεφαλαίων κατά τον ET' αιώνα JE, σελ 

18.2) Η καλύπτρα του Μετοχίτη και οι Αραβικοί αριθμοί στη Μονή της Χώρας. ΙΗ, σελ 25. 

Ζερλέντης Μιχαήλ, βλ Ψαραλογάκη Α. -Ζερλέντη Μ 

Θεοδωροπούλου Ουρανία, βλ Αλεξοπούλου-Αγοράνου Α, Θεοδωροπούλου Ο., Τσαϊρης Γ. 

Θεοχαρίδης Πλούταρχος. 1) Η αρχιτεκτονική στο Άγιον Όρος κατά τον 17" και 18" αιώνα IB, 

σελ 1-3. 2) Παρατηρήσεις σε παλιές οικοδομικές φάσεις της Μεγίστης Λαύρας (1005 -16^ αι.). Το 

ηγουμενείο - σκευοφυλάκειο και η «Κόρδα του Αγίου Αθανασίου». ΙΓ, σελ 10-11.3) Οχυρώσεις και 

άμυνα των βυζαντινών μοναστηριών. ΙΘ, σελ.42. 

Θεοχαρίδου Καλλιόπη. 1) Μαρτυρίες των ενσφράγιστων πλίνθων για τα τείχη και τους πρώιμους 

ναούς της Θεσσαλονίκης. ET, σελ. 28-29. 2) Πρώιμες φάσεις του κάστρου της Ναυπάκτου. ΙΘ, σελ 

4041. 

Ιωαννίδου Νικολία 1) Καθολικό Μονής Αυγού στα Δίδυμα Ερμιονίδας. ΙΑ, σελ. 47. 2) Το 

νεκροταφείο των Ελλήνων στο νησί του San Michèle Βενετίας. ET, σελ 30-31. 3) Κάστρο του 

Πλαταμώνα -Λευκός Πύργος Θεσσαλονίκης: Στο μεταίχμιο από την οχυρωματική τεχνική των 

βυζαντινών χρόνων στην νέα τεχνική. ΙΘ. σελ 43-44. 

Καδάς Σωτήριος. Η ζωγραφική των προσκυνηταριών των Αγίων Τόπων. Κ σελ 33-34. 

Καζαμία- Τσέρνου Μαρία Ο ναός της Θεοτόκου των Χαλκοπρατείων και η εικόνα της 

Παναγίας της Αγιοσορίτισσας. Κ, σελ. 35-36. 

Καζανάκη-Λάππα Μαρία 1) Η εκκλησιαστική ξυλογλυπτική στο 16" αιώνα: Προβλήματα και 

επισημάνσεις ΙΑ, σε).. 17-19 2) Σχόλια σε μια κρητική εικόνα του Μουσείου της Αντιβουνιώτισσας 

IB, σελ20-21. 3) Κρητική εικόνα με την παράσταση του Αγίου Γεωργίου εφίππου, δρακοντοκτόνου. 

ΙΓ, σελ 12-13. 4) Τρεις άγνωστες εικόνες με την υπογραφή του ζωγράφου Εμμανουήλ Λαμπάρδου. 

ΙΕ, σελ 29-30. 5) Η αντιμετώπιση του θανάτου στην όψιμη κρητική αναγέννηση. Μια πρώτη 

προσέγγιση μέσα από διαθήκες και νοταριακά έγγραφα ET, σελ. 32-33. 6) Κρητική ακόνα Παναγίας 

Βρεφοκρατούσας και Δεομένων Αγίων σε ιδιωτική συλλογή. Πί, σε).. 26-27. 

Κακαβάς Γιώργος. 1) Τρεις επτανησιακές εικόνες σε ιδιωτική συλλογή της Αθήνας Συμβολή στη 

μελέτη της μεταβυζαντινής εικονογραφίας ΙΑ, σελ. 48-49. 2) Αγνωστη ακόνα με το Λείψανο και 

σκηνές από το βίο του Αγίου Σπυρίδωνος. IB, σελ 22.3) Κρητικό τρίπτυχο με σκηνές Δωδεκαόρτου. 

ΙΓ, σελ 14.4) Το παρεκκλήσιον του Τιμίου Προδρόμου στο κελλί του Διονυσίου του εκ Φουρνά στις 

Καρυές του Αγίου Όρους ΙΔ, σελ. 12. 5) Μνείες χορηγίας σε υστεροβυζαντινές και μεταβυζαντινές 

εικόνες της Καστοριάς Μια πρώτη προσέγγιση. Œ, σελ 31.6) Μεταβυζαντινές ακόνες από το Κάτω 

Περιβόλι και το Βράχο του νομού Καστοριάς ET, σελ 34.7) Η παράσταση της Δέησης στα τρίπτυχα 

του Βυζαντινού Μουσείου: Ο κανόνας και οι αποκλίσεις ΓΖ, σελ 25. 

Καλαμαρά Πάρη. 1) Ένδυμα Η ταυτότητα της βυζαντινής κοινωνίας . Το παράδειγμα του 

γλυπτού αρ. 279 του Αρχαιολογικού Μουσείου Κωνσταντινούπολης ΙΓ, σελ 15. 2) Το ακονογραφικό 



116 

θέμα του Αρχαγγέλου Μιχαήλ ως κριτή των νεκρών και η κοινωνική παράμετρος της επικράτησης του 

κατά τη μεταβυζαντινή περίοδο στη Μάνη. ET, σελ, 35-36. 

Καλαντζή-Σμπυράκη Αικατερίνη. 1) Νεώτερα παλαιοχριστιανικά ευρήματα στην πόλη του 

Βόλου. ΙΑ, σελ 50.2) Πρώτη ανασκαφική δραστηριότητα στο νησί της Σερίφου. ET, σελ 39. 

Καλαντζοπούλου Τούλα. 1) Ένα γενικό ευρετήριο Βυζαντινών τοιχογραφιών της Ελλάδας. ΙΓ, 

σελ. 16.2) Σχέδια του Durand για τον διάκοσμο της Παναγίας Γοργοεπηκόου. Μ, σελ 28. 

Καλλιγά Αλεξάνδρα, βλ. Βρανοπούλου Ε. Καλλιγά Α 

Καλλιγά Χάρις. 1) Έγγραφα από τα Αρχεία της Βενετίας για εκκλησίες της Μονεμβασίας. IB, 

σελ. 23-24. 2) Πληροφορίες για την τοπογραφία και τα κτίσματα της Μονεμβασίας από έ/γραφα της 

Β' Ενετοκρατίας. ΙΓ, σελ 17-18. 3) Λατινικοί ναοί και καθολικά μοναχικά τάγματα στην Λακωνία 

κατά τη Β' Ενετοκρατία. ΙΛ σελ 13-14. 

Καλοπίση -Βέρτη Σοφία. 1) Επιγραφικές μαρτυρίες από τη μεσοβυζαντινή Μάνη. ΙΔ, σελ 15-

16. 2) Η χορηγία στο Βυζάντιο κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο και ο ρόλος της στη διαμόρφωση 

της τέχνης. ΕΕ, σελ. 32-33. 

Κανάρη Τριανταφυλλιά. 1) Ο κύκλος της ζωής του αγίου Νικολάου στο νάρθηκα της μονής 

Γαλατάκη (1586, εργαστήριο των αδελφών Κονταρή). YL, σελ 26-27. 2) Κρητική εικόνα με δυο 

θεομητορικές σκηνές και τρεις αγίους Κ σελ 37. 

Κανονίδης Ιωάννης. 1) Οι ταφές των μέσων και ύστερων βυζαντινών χρόνων σε πόλεις -κάστρα 

της Μακεδονίας. ET, σελ 37-38.2) βλ Μαρκή Ε- Πελεκανίδου Ε.- Κανονίδη Ι.- Καρύδα Ν. 

Κάππας Μιχάλης. Το εγκόλπιο -λειψανοθήκη του Κρατικού Μουσείου Ιστορίας και Πολιτισμού 

της Μόσχας. Κ σελ 38. 

Καραγιάννη Φλώρα. Από την πόλη της ύστερης αρχαιότητας στο βυζαντινό κάστρο. Το 

παράδειγμα της Μακεδονίας. ΙΘ, σελ 4546. 

Καραμπερίδη Αργυρώ. Πρώτα στοιχεία από την παλαιοχριστιανική βασιλική στον Αγιο Γεώργιο 

Δολιανών Ιωαννίνων. ΙΗ, σελ. 29-30. 

Καρατζόγλου Γιάννης. 1) Μια βασιλική του 16°° m. στο Πορτί των Θεσσαλικών Αγράφων. ΙΑ 

σελ 51-52. 2) Αρχική έρευνα στον Αγ. Γιάννη Παλιουριού Καρδίτσας. ΙΔ, σελ 17-18.3) Ο ναός του 

Αγ. Γεωργίου Γράλιστας Αγράφων. ΙΕ, σελ 34-35. 4) Το καθολικό της Μ Αγ. Γεωργίου 

«Καραϊσκάκη» και ο τύπος του. ΙΘ, σελ. 4748. 5) Παρεκκλήσια προσαρτημένα σε καθολικά των 

Θεσσαλικών Αγράφων. Κ σελ 39. 

Καρύδας Ν. βλ. Μαρκή Ε.- Πελεκανίδου Ε.- Κανονίδη Ι. Καρύδα Ν. 

Κάσδαγλη Α.Μ. βλ Μανούσου- ΝτέλλαΚ καιΚάσδαγλη Α Μ 

Κατσελάκη Ανδρομάχη. Παναγία Κασσωπίτρα και λείψανο του Αγ. Σπυρίδωνος: Δύο εικόνες σε 

ιδιωτική συλλογή. IB, σελ. 25. 

Κατσιμπίνης Χρήστος. Η ξύλινη στέγη της βασιλικής της Αγ. Αικατερίνης του Σινά .ΙΑ, σελ 

53-54. 



117 

Κατσιώτη Αγγελική. 1) Το ευρετήριο βυζαντινών τοιχογραφιών Χάλκης Δωδεκανήσου. ΙΔ, σελ. 

19-20.2) Επισκόπηση της μνημειακής ζωγραφικής του 13ου αιώνα στα Δωδεκάνησα ΙΗ, σελ.31-32. 

Κέπετζη Βικτωρία 1) Ειδήσεις για τη ζωγραφική ναών και οικισμών του 17°° και 18™ αι. στην 

ανατολική Μάνη. IB. σελ. 26. 2) Παραστάσεις θανάτου, κρίσης και σωτηρίας σε βυζαντινά 

εικονογραφημένα ψαλτήρια (^-Μ0 5 au). ET, σελ 40. 

Κοιλάκου Χαρίκλεια.1) Η Χριστιανική Θήβα Ανασκαφικές μαρτυρίες ΙΓ, σελ 19. 2) Η 

Βυζαντινή Θήβα από τον τέταρτο έως τον δέκατο πέμπτο αιώνα Η συμβολή των ανασκαφών. ΙΖ, σελ. 

28-29. 3) Η επισήμανση τοιχογραφιών του εργαστηρίου των Θηβαίων ζωγράφων Γεωργίου και 

Φράγγου Κονταρή στην περιοχή της γενέτειρας τους ΙΘ, σελ. 49-50. 

Κολιού Αδαμαντία. «Κανών εις κοιμηθέντας»: Πηγή ενός εικονογραφικού θέματος της 

μεταβυζαντινής ζωγραφικής ΙΔ, σελ. 21. 

Κόλλιας Ηλίας. 1) Η πόλη της Ρόδου από τα παλαιοχριστιανικά χρόνια έως την ιπποτοκρατία 

(1309). ΙΖ, σελ. 30. 2) Το αμυντικό σύστημα της Δωδεκανήσου κατά την βυζαντινή περίοδο και την 

εποχή τηςιπποτοκρατίας. ΙΘ, σελ 51. 

Κόλιας Ταξιάρχης. 1) Άμυνα και οχυρώσεις στο Βυζάντιο. Οι μαρτυρίες των γραπτών πηγών. ΙΘ, 

σελ. 52.2) βλ. Τσουρή Κ.- Κόλια Τ. 

Κολτσίδα -Μακρή Ιωάννα. Μολυβδόβουλλα με απεικόνιση σκηνής από το βίο του Αγίου 

Δημητρίου. Κ, σελ 40-41. 

Κομμάτας Διαμανός. 1) Το κάστρο της Κανίνας στην παλαιά Ήπειρο (Epirus Vêtus). ΙΘ, σελ 53. 

2) Δίγλωσση μεσοβυζαντινή επιγραφή από την περιοχή τη Μεσαιωνικής Κουναβιάς. Κ, σελ 42-43. 3) 

βλ Τόσκα Α- Κομμάτας Δ 

Κονιόρδος Βασίλειος, βλ. Κούσουλα Α- Κσναόρδος Β. 

Κορρές Μανόλης. Πολεοδομικές παρατηρήσεις στη μεσαιωνική Αθήνα ΙΓ, σελ. 20-21. 

Κουκιάρης Σίλας. 1) Οι ανεπίγραφοι ανιστάμενοι στην εις Άδου Κάθοδον. ET, σελ 41. 2) Η 

ακόνιση της ταφής Αρχιερέων Καθιστών. ΙΘ, σελ 54-55. 3) Τα προσκυνήματα των Αρχαγγέλων. Κ 

σελ. 4445. 

Κουκούλης Θεόδωρος. Παλαιοχριστιανικά, Βυζαντινά Μέθανα: Θέση Προφήτης Ηλίας. ΙΓ. σελ. 

22. 

Κούρεντα- Ραπτάκη Ασπασία. Προχριστιανική Φωκίδα Η περίπτωση της Αντίκυρας Ε", 

σελ. 23. 

Κούσουλα Αικατερίνη- Κονιόρδος Βασίλειος. Ανασκαφική έρευνα στον Πύργο του 

Τριγωνίου των Ανατολικών τειχών της Θεσσαλονίκης ΙΘ, σο.. 56-57. 

Κουτελάκης Χάρης. 1) Ιταλική εικόνα της Παναγίας «Maesta» σε ορθόδοξο ναό της Τήνου. ΙΑ 

σελ. 55-56. 2) Τα τοπωνύμια «Σοπόλια-Λεγούρια» της Βυζαντινής Αθήνας Ανασκευή στα 

«τοπωνυμικά παράδοξα» του Δημ. Καμπούρογλου. IB, σελ 27. 3) Εικόνα ex-voto από τη Μονή 

Καλόπετρας της Ρόδου. ΙΔ, σελ 22. 4) Η μαρμάρινη επένδυση της βρύσης στα Κουμέικα Σάμου. Μ, 

σελ. 33-34. 



118 

Κουφόπουλος Πέτρος. 1) Παρατηρήσεις στην οικοδομική των Ιουστινιάνειων τειχών της Μονής 

Σινά. ΙΗ, σελ. 35-36. 2) Κατασκευαστικές παρατηρήσεις στην ιουστινιάνεια πύλη του δυτικού τείχους 

της Μονής Σινά ΙΘ, σελ 58. 

Κουφοπούλου-Μυριανθέως Μαρίνα. 1) Τεχνίτες γνωστοί από έργα τους στη Μονή Σινά κατά 

τον 18° αιώνα ΙΑ, σελ. 57-58. 2) Νέα στοιχεία για τη μαρμαρική του 6ου και 18ου αιώνα στη Μονή 

Σινά ΙΔ, σελ. 31-32. 3) Παρατηρήσεις στις οικοδομικές φάσεις του πύργου του Αγίου Γεωργίου στο 

βόρειο τείχος της Μονής Σινά Μ, σελ. 4849.4) Τα παρεκκλήσια του νότιου τείχους της Μονής Σινά 

ΙΘ, σελ. 84-85. 5) Μεταβυζαντινές επιγραφές χαράγματα και σχέδια προσκυνημάτων στη Μονή Σινά 

Κ, σελ 60. 

Κύρου Άδωνις. Οχυρωμένα νησιώτικα καταφύγια στον Αργολικό κόλπο κατά τους σκοτεινούς 

αιώνες (5^-7* μ. Χ.). ΙΘ, σελ. 59-60. 

Κωνσταντινίδου Έλλη. Οι ξυλόστεγες εκκλησίες της μητροπολιτικής περιφέρειας Λεμεσού. ΙΑ 

σε?.. 59-60. 

Κωνσταντινίδη Χαρά. 1) Οι συλλειτουργούντες τοπικοί Ιεράρχες IB, σελ 28. 2) Ο ναός του Αγ. 

Παντελεήμονα στα Βελανίδια Επιδαύρου Λιμηράς Π", σελ. 24. 3) Ο ναός της Φανερωμένης στα 

Φραγκσυλιάνικα της Μέσα Μάνης. ΙΔ, σελ. 23. 4) Το άγιο μανδήλιο ως σύμβολο της Θείας 

Ευχαριστίας. ΙΕ, σελ 36. 5) Οι οικοδομικές φάσεις του ναού της Παναγίας Φανερωμένης στα 

Φραγκσυλιάνικα της Μέσα Μάνης. ET, σελ. 42. 6) Θεοτόκος Αχειροποίητος -Φανερωμένη: Μια 

ταυτόσημη λατρεία στην παλαιολόγεια εποχή. Νέοι προβληματισμοί στην ιστορία του ναού της 

Αχειροποίητου Θεσσαλονίκης Κ, σελ 4647. 

Κωνστάντιος Δημήτριος. 1) Μία οικογένεια ζωγράφων του 18ου αα. από το Καπέσοβο του 

Ζαγορίου. IB, σελ 29. 2) Χορηγία και τέχνη στην Ήπειρο την περίοδο της ύστερης Τουρκοκρατίας 

ΙΕ, σελ 37. 

Κωνσταντουδάκη-Κιτρομηλίδου Μαρία. 1) Η ζωγραφική ακόνων στην Κρήτη, 1550-1600: 

αναζητήσεις των καλλιτεχνών της εποχής προβληματισμοί της σημερινής έρευνας ΙΑ σελ. 20-22. 2) 

Η Ανάσταση του Χριστού σε πλούσιο τοπίο, έργο του ζωγράφου Ιωάννη Περμενιάτη (;). ΙΑ σελ. 24. 

3) Τρίπτυχο με σκηνές του Πάθους του δέκατου έκτου αιώνα ΙΗ. 4) Αμφίγραπτο τρίπτυχο του 

δεκάτου έκτου αιώνα Η ακονογραφία η τέχνη και ο ζωγράφος του. ΙΘ, σελ. 61. 

Λαμπράκη Άννα. 1) Αναγνώριση Μαρμάρων στα δάπεδα του συγκροτήματος Οσίου Λουκά 

Φωκίδος IB, σελ. 30-31. 2) Αναγνώριση των μαρμάρων στα δάπεδα του συγκροτήματος του Οσίου 

Λουκά Φωκίδος ΕΓ, σελ 25-26. 

Λαμπροπούλου Άννα-Μουτζάλη Αφέντρα. Ο ναός του Αγίου Νικολάου Αιγιαλείας 

Συμβολή στην ιστορία της Μονής Ταξιαρχών. ΙΣΤ. σελ 43. 

Λαυριώτης Νικόδημος- Λίτσας Ευθύμιος. Το ευαγγελιστάριο του σκευοφυλακίου της Ι. Μ 

Μ. Λαύρας Αγίου Όρους το λεγόμενο «του Φωκά», και τα προβλήματα του. Κ σελ. 48. 

Λεβέντης Αντώνιος. 1) Οι μαρμάρινες εικόνες και το τέμπλο της Παλαιάς Μητρόπολης Σερρών. 

ΙΖ, σελ 32-33. 2) Οι τοιχογραφίες του εξωκκλησιού του Ταξιάρχη στη μονή Τίμιου Προδρόμου 

Σερρών. Κ σελ. 49-50. 



119 

Λίτσας Ευθύμιος, βλ. Λαυριώτη Ν.-ΛίτσαΕ. 

Λοβέρδου-Τσιγαρίδα Κάτια. 1) Ανασκαφή βυζαντινού ναού μέσα στο κάστρο του Πλαταμώνα 

ΙΑ, σελ. 61.2) Η προχριστιανική και βυζαντινή φάση του κάστρου του Πλαταμώνα: Νέα στοιχεία. ΙΘ, 

σελ. 62-63.3) Το κάστρο του Πλαταμώνα 1995-1999. Κ, σελ 51-52. 

Λούβη- Κίζη, Ασπασία. 1) Απεικονίσεις της Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής τεχνολογίας. ΙΓ, 

σελ. 27-28.2) Δυτικές επιδράσεις στους τρόπους δόμησης βυζαντινών ναών. ΙΗ, σελ 37-38. 

Μαδεράκης Σταύρος. 1) Άγιος Δημήτριος στον Πλάτανε Σελίνου του νομού Χανίων. ΙΑ σελ 

62-63.2) Άγιος Φώτιος στους Αγίους Θεοδώρους Σελίνου Χανίων. IB, σελ 32-33. 3) Οι τοιχογραφίες 

της Αγίας Μαρίνας στους Μεσελερούς Ιεράπετρας ΙΔ σελ 25-26. 4) Άγιος Ιωάννης ο Θεολόγος 

στους Λάκκους (περιοχή Κρούστα) Μεραμπέλλου Λασιθίου Κρήτης. ΙΣΤ, σελ 4445. 5) Lacrimae 

Rerum. ΙΖ, σελ 34-35.6) Παρατηρήσεις στην τέχνη του 13°° αιώνα στην Κρήτη. ΙΗ, σελ. 39-40. 

Μαθά- Λεμαθά Λίνα. Οχυρωμένοι οικισμοί των Κυκλάδων στην περίοδο της Λατινοκρατίας: 

Δεδομένα και ζητήματα ΙΘ, σελ 64-65. 

Μαλτέζου Χρύσα Ιστορική εισαγωγή. Κοινωνία και τέχνες στην Ελλάδα κατά τον 13° αιώνα Μ, 

σε). 41. 

Μαμαλούκος Σταύρος. 1) Ο ναός του Αγίου Ανδρέα στους Παραμερίτες Ευβοίας ΙΑ, σελ. 64-

65.2) Μία βυζαντινή κτιτορική επιγραφή από την Ήπειρο. ΙΓ, σε). 29. 3) Τυπολογικά του καθολικού 

Βατοπεδίου και των παρεκκλησίων του. ΙΕ, σελ 38. 4) Ο ναός του Αγίου Αθανασίου στην Πρέβεζα 

ET, σελ. 46. 5) Παρατηρήσεις στη μεσοβυζαντινή ναοδομία του Αγίου Όρους ΙΖ, σελ 36-37. 6) Ο 

ναός του Αγίου Πολυκάρπου στην Τανάγρα Βοιωτίας. Η, σελ 4243. 7) Το κάστρο της Λιβαδειάς 

ΙΘ, σελ 66-67. 8) Παρατηρήσεις στην οικοδομική ιστορία και την αρχιτεκτονική του κτιριακού 

συγκροτήματος της Τράπεζας της Μεγίστης Λαύρας του Αγίου Όρους Κ, σελ 53-54. 

Μανούσου-Ντέλλα Κατερίνα. 1) Η πολεοδομική ένταξη των μεσαιωνικών οχυρώσεων της 

Ρόδου. ΙΖ, σελ 38-39.2) βλ Μανούσου-Ντέλλα Κ. και Κάσδαγλη Α Μ. 

Μανούσου-Ντέλλα Κ και Κάσδαγλη Α. Μ. Ο προμαχώνας του Αγ. Γεωργίου στις 

οχυρώσεις της Ρόδου. ΙΘ, σε)-. 68-69. 

Μαντοπούλου-Παναγιωτοπούλου Θάλεια 1) Νεώτερα στοιχεία για το ναό του Αγίου 

Νικολάου Τρανού στη Θεσσαλονίκη (1863). Προσέγγιση σ' ένα θέμα μεταβυζαντινής τυπολογίας. ΊΓ, 

σελ 30-31. 2) Τυπολογικές και μορφολογικές επεμβάσεις σε μεταβυζαντινούς ναούς κατά τον 19° 

αιώνα Μ, σελ 27-28. 3) Σχετικά με την μονή του Αγίου Μηνά στη Θεσσαλονίκη και την κεντρική 

αψίδα του Ιερού του σημερινού ναού. Œ, σελ. 3940. 4) Ναοί και μονές της Θεσσαλονίκης μέσα από 

το γενικό κτηματολόγιο της ελληνικής κοινότητας του 1918 και την κτηματογράφηση της πόλης ΙΖ, 

σε). 4041.5) Παρατηρήσεις στην αρχιτεκτονική και στις οικοδομικές φάσεις του πατριαρχικού ναού 

του Αγίου Γεωργίου Κωνσταντινούπολης ΙΘ. σελ 70-71. 

Μανωλέσσου-Κουνουπιώτου Ελένη. 1) Μεσοβυζαντινή γλυπτική στην Βοιωτία ΙΓ, σελ 32. 

2) Αγ. Νικόλαος Ραγκαβάς στο Ριζόκαστρο: Συμβολή στην ιστορία του μνημείου. ΙΖ, σελ. 31. 



120 

Μαρκη Ευτέρπη. 1) Τα χριστιανικά κοιμητήρια στην Ελλάδα ET, σελ. 47-48. 2) 

Παλαιοχριστιανικές και βυζαντινές οχυρώσεις στη Βόρεια Πιερία Οι περιπτώσεις των Λουλουδιών 

και της Πύνδας. ΙΘ, σελ. 72-73.3) βλ Μαρκή Ε.,- Πελεκανίδου Ε- Κανονίδη Ι - Καρύδα Ν. 

Μαρκη Ε.- Πελεκανίδου Ε.» Κανονίδης L-. Καρύδας Ν. Η Θεσσαλονίκη κατά τους 

παλαιοχριστιανικούς χρόνους. ΙΖ, σελ 42-43. 

Martorano Francesca. Fortifications Byzantines dans le theme de Calabre. ΙΘ, σελ 74. 

Μαστορόπουλος Γεώργιος. 1) Οι μονόκλιτοι σταυροειδείς εγγεγραμμένοι ναοί της Νάξου. ΙΖ, 

σελ. 4.2) Το «Κάστρο τ' Απαλίρου»: Ένα πρώιμο βυζαντινό οχυρό στο Αιγαίο. ΙΘ, σελ. 75-76. 

Μαστροκώστας Ευθύμιος. 1) Άγνωστοι παλαιοχριστιανικαί βασιλικοί εις τας επαρχίας 

Λεβαδείας και Παρνασσίδος. ΙΑ, σελ. 66-67. 2) Δύο χριστιανικοί ναοί, του Καστριού και της 

Αράχωβας. IB, σελ 34. 3) Ο Μητροπολιτικός ναός των Αγίων Τεσσαράκοντα Μαρτύρων εις το 

Χρισσόν. ΙΓ, σελ 33. 

Μαυροειδή- Σκλάβου Μαρία 1) Παρατηρήσεις στις παραστάσεις της πλάκας Τ. 95 του 

Βυζαντινού Μουσείου. ΙΑ σελ 68-69. 2) Παρουσίαση επιτύμβιων από τη συλλογή των κοπτικών 

γλυπτών του Βυζαντινού Μουσείου. ET, σελ 74. 3) Σταυροί -λειψανοθήκες της συλλογής 

Τσολοζίδη. Παρατηρήσεις στην τεχνική και στην εικονογραφία. Κ σελ 78. 

Μέντζος Αριστοτέλης. 1) Το μεσοβυζαντινό προσκύνημα του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 

και σύγχρονα ταφικά προσκυνήματα ET, σελ. 49. 2) Προσκυνητές και προσκυνήματα στη 

Θεσσαλονίκη και τους Φιλίππους στην πρωτοβυζαντινή περίοδο. Κ σελ. 55-56. 

Μερτζιμέκης Νικόλαος. Περί των κτητόρων του πύργου του Αρσανά της αγιορείτικης Μονής 

Ζωγράφου. ΙΘ, σε).. 77-78. 

Μηλίτση Ευαγγελία. 1) Πέντε μαρμάρινοι παλαιοχριστιανικοί άμβωνες από την Κω (μια πρώτη 

παρουσίαση). ΙΕ, σελ 41-42. 2) Προσκυνητές και προσκυνήματα στη Θεσσαλονίκη και τους 

Φιλίππους στην πρωτοβυζαντινή περίοδο. Κ σελ 55-56. 

Μητσάνη Αγγελική. 1) Η μνημειακή ζωγραφική στις Κυκλάδες κατά τον 13° αιώνα Μ, σελ. 44. 

2) Εικόνα της Παναγίας Δεομένης από την Καταπολιανή Πάρου. ΙΘ, σελ 79. 

Μίνιωτάκης Στυλιανός. Επισκοπή Σκοπέλου- κατοικία Επισκόπου. ΙΘ, σελ 80-81. 

Μουτζάλη Αφέντρα. 1) Παλαιοχριστιανικές θέσεις και μνημεία της επαρχίας Πατρών. ΙΑ σελ. 

70-71. 2) Ιεροί τόποι που χρησιμοποιήθηκαν από τους Χριστιανούς στην Πάτρα της πρωτοβυζαντινής 

περιόδου. ΙΓ, σελ. 34. 3) Η Ολυμπία από τον 4° ως τον 7° αιώνα Συμβολή στη μελέτη του 

παλαιοχριστιανικού οικισμού. ΙΕ, σελ. 4344. 4) L Ν. Ευαγγελισμού της Θεοτόκου Γαρδενών 

Αιγιαλείας. Κ σελ 57-58.5) βλ Λαμπροπούλου Α- Μουτζάλη Α 

Μουτσόπουλος Νικόλαος. Ο οχυρωμένος βυζαντινός οικισμός της Ρεντίνας (505-1505 αιώνας). 

ΙΖ, σελ. 4547. 

Μπακιρτζής Χαράλαμπος. Στρατιωτικοί Αγιοι ή πορτραίτα μελών της οικογένειας του Αλεξίου 

Α' Κομνηνού; Π", σελ. 35. 



121 

Μπαλλιάν Άννα. 1) Εκκλησιαστικά ασημικά από τη Θεσσαλία, 17** -18°̂  αιώνας. IB, σελ 35-36. 

2) Τοπικά εργαστήρια αργυροχοϊας: Μελένικο και Νικολίτζα 16^-17* αιώνας. ET, σελ. 50. 

Μπαλτογιάννη Χρυσάνθη. 1) Ελλαδικά εργαστήρια εικόνων του 16ου αιώνα ΙΑ, σελ. 23-25. 2) 

«Η οσιομάρτυς Θεοδοσία της θεοφύλακτου βασιλίδος των πόλεων γέννημα θρέμμα» σε εικόνα 

ομώνυμου ναού στη Χώρα Νάξου. ΓΖ, σελ 48. 

Μπεντερμάχερ-Γερούση Ευγενία. Ρωμαϊκό και πρωτοβυζαντινό νεκροταφείο στην Περισσά 

Θήρας. Συμβολή στον προσδιορισμό του οικισμού της Ελευσίνας. ET, σελ. 51-52. 

Μπίθα Ιωάννα. 1) Εικόνες του 18ου αιώνα στο Λαογραφικό Μουσείο Στεμνίτσας. Ε , σελ. 37-38. 

2) Αναγνώσεις κτητορικών μαρτυριών και τεχνοτροπικές προσεγγίσεις στα Κύθηρα του 13ου αιώνα 

ΙΕ, σελ. 45-46.3) Παρατηρήσεις στη μνημειακή ζωγραφική στα Κύθηρα κατά τον 13° αιώνα Η, σελ. 

45, 

Μπορμπουδάκης Μανόλης. 1) Οι τοιχογραφίες της Παναγίας Βόρρων. IB, σελ 39. 2) Οι 

τοιχογραφίες της Μονής ΚαρδιώτισσαςΒόρων. ΙΔ, σελ. 29. 

Μπούρας Χαράλαμπος. 1) Η εκκλησιαστική αρχιτεκτονική κατά τον 16° αιώνα ΙΑ σελ. 26-28. 

2) Επανεξέταση του καθολικού της Ζωοδόχου Πηγής ,Δερβενοσάλεσι. ΙΓ, σελ .36-37. 3) Η πρώτη 

οικοδομική φάση του Αγίου Νικολάου στο Καμπινάρι και η χρονολόγηση της. ΙΔ, σελ. 30. 4) Οι 

παλαιότερες οικοδομικές φάσεις του καθολικού της μονής Βαρνάκοβας. ΙΕ, σελ 47. 5) Ταφικά 

μνημεία στην μέση και την ύστερη βυζαντινή αρχιτεκτονική. ET, σελ 53-54. 6) Θέματα ερεύνης των 

μεσοβυζανπνών και των υστεροβυζαντινών πόλεων. Ε, σελ. 49. 7) Η απουσία ξένων επιδράσεων σε 

ιδρύματα Σέρβων ηγεμόνων κατά τον 13° και τον 14° αιώνα, στον ελληνικό χώρο. Η, σελ 46-47. 8) 

Σταυροειδείς τρουλλαίοι εγγεγραμμένοι ναοί στα ελληνικά νησιά Κ σελ. 59. 

Μπρίκας Αθανάσιος- Τσουρής Κωνσταντίνος. Η οχύρωση του Διδυμότειχου. ΙΘ, σελ. 82-

83. 

Μπρούσκαρη Έρση. Η παλαιοχριστιανική βασιλική των Δωροθέου, Ευτυχίου και πρεσβυτέρου 

Φωτεινού στην Καρδάμαινα της Κω: Πρώτη παρουσίαση. Ε, σελ. 38-39. 

Μυλοποταμιτάκη Κατερίνα. Τέχνη και χορηγοί στη βυζαντινή και μεταβυζαντινή Κρήτη. Ε , 

σελ. 50-51. 

Μυλωνάς Παύλος. 1) Περί του επιλεγομένου «Πύργου του Λογοθέτη» στο Τηγάνι Σάμου. Ε , 

σελ. 4041.2) Νεώτερες παρατηρήσεις στον επιλεγόμενο «Πύργο του Λογοθέτη» στην Σάμο. Ε, σελ. 

4041. 3) Άγνωστες απεικονίσεις του απροσδιόριστου «Μονυδρίου της Αναστάσεως» στην παραλία 

του Ρωσσικού, στο Άγιον Όρος Ε, σελ. 4849. 4) Προσπάθεια αναπαραστάσεως του παλαιοτέρου 

ναού Μιχαήλ Συννάδων στην Μεγίστη Λαύρα. ET, σελ. 55-56. 

Νίκα Άννα 1) Πρώτες παρατηρήσεις σε ένα νεκροταφείο της ύστερης αρχαιότητας στην Παστίδα 

Ρόδου. ET, σελ. 57. 2) Συνοπτική έκθεση των ανασκαφικών ερευνών στη παλαιοχριστιανική Ιαλυσό 

της Ρόδου. Ε, σελ.50. 

Ντέλλας Γιώργος. 1) Η εκκλησία του Αγίου Νικολάου στην Μεσαιωνική πόλη της Ρόδου. ET, 

σελ. 58-59. 2) Η Παναγία του Μπούργκου της Ρόδου. ΙΘ, σελ. 86-87. 3) Κατάλυμα της Ισπανίας στη 

μεσαιωνική πόλη της Ρόδου. Κ, σελ. 61-62. 



122 

Ντίνα Ασπασία. Νεώτερες έρευνες στην παλαιοχριστιανική πόλη των Φθιωτίδων Θηβών. ΙΓ, σελ. 

42-43. 

Ντιντιούμη Σοφία- Ζαρίφης Νίκος. Εφαρμογές της ψηφιακής επεξεργασίας εικόνων στη 

μελέτη δυο επιζωγραφισμένων γυάλινων θραυσμάτων. ΙΘ, σελ 88. 

Ξανθοπούλου Μαρία. Παλαιοχριστιανικά μεταλλικά λυχνάρια: Πρότυπα ή και απομιμήσεις των 

κεραμικών. ΙΘ, σελ. 89. 

Οικονομάκη-Παπαδοπούλου Γιώτα. Μεταλλοτεχνία του 16™ αιώνα; Μια πρώτη προσέγγιση. 

ΙΑ, σελ 29-30. 

Οίκονιμίδης Νίκος. Η χορηγία στη μέση Βυζαντινή περίοδο (8-12 αι.). ΙΕ, σελ. 52. 

Οικονόμου-Laniado Αναστασία. 1) Η κεραμεική των παλαιοχριστιανικών νεκροταφείων του 

Αργούς ΙΑ, σελ 72. 2) Το Αργός στους Βυζαντινούς Χρόνους. ΙΕ, σελ 53. 3) Το Άργος από τον 4° 

στον 7° οαώνα ΙΖ, σελ 51-52. 

Οικονόμου Κώστας. 1) Αρχιτεκτονικές παρατηρήσεις στο ναό της Κοιμήσεως Θεοτόκου Αιανής. 

Β, σελ. 42-43.2) Παρατηρήσεις στην αρχιτεκτονική σύνθεση των σταυρεπιστέγων ναών. ΙΓ, σελ 44-

45. 3) Η αρχιτεκτονική διερεύνηση του ναού της Μεταμορφώσεως του Σωτήρος στο Μαυρομμάτι 

Βοιωτίας. ΙΔ, σελ 33-34. 

Ousterhout Robert. Περί της κατασκευής του ναού του Παντεπόπτου στην Κωνσταντινούπολη. 

ΙΑ σελ 73. 

Παζαράς Θεοχάρης. 1) Ιστόρηση της θαυματουργικής έλευσης της εικόνας της Παναγίας 

Πορταϊτισσας στη μονή Ιβήρων του Αγίου Όρους ΙΕ, σελ. 54-55. 2) Ο γλυπτός διάκοσμος των 

βυζαντινών σαρκοφάγων και το ιδεολογικό του περιεχόμενο. ET, σελ. 60-61. 

Παζαράς Νικόλαος. Μαρτύριο των Αγίων Τεσσαράκοντα Αναβίωση ενός « Αρχαϊκού» 

εικονογραφικού τύπου σε μεταβυζαντινές εικόνες της Μονής Ξηροποτάμου. Κ, σελ. 63-64. 

Παΐσίδου Μελίνα. Η ανθρωπόμορφη Αγία Τριάδα στον Αγιο Γεώργιο της Ομορφοκκλησιάς 

Καστοριάς. ΙΖ, σελ. 53-54. 

Παναγιωτάκης Νικόλαος. Νέες ειδήσεις για τους ζωγράφους Θεοφάνη, Συμεών, Μάρκο Μπαθά 

και Μιχαήλ Δαμασκηνό από τα αρχεία της Βενετίας IB, σελ. 44. 

Πανσελήνου Ναυσικά. Τοιχογραφίες 13°° αιώνα στην Αργολίδα- παρατηρήσεις πάνω στη 

μνημειακή ζωγραφική του 13ου αιώνα στην Ελλάδα ΙΑ σελ. 74-75. 

Παπαβασιλείου Ελένη. 1) Το ευρετήριο βυζαντινών τοιχογραφιών Τήλου. ΙΔ, σελ. 35-36. 2) βλ. 

Αρχοντόπουλο Θ.- Παπαβασιλείου Ε. 

Παπαγεωργίου Αθανάσιος. Κυπριακές εικόνες του 13OT αιώνα Μ, σελ. 50. 

Παπάγγελος Ιωακείμ. 1) Παρατηρήσεις στην οικοδομική εξέλιξη του καθολικού της 

αγιορείτικης Μονής του Παντοκράτορος ΙΑ σελ 76. 2) Οι παραστάσεις των φιλοσόφων στην Αγία 

Παρασκευή Σιατίστης και στο Βατοπέδι. ΙΓ, σελ. 46-47. 3) Μεσαιωνικά διατειχίσματα στην 

Χαλκιδική. ΙΔ σελ. 37-38. 4) Η κρατητήρα του Βατοπεδίου. ΙΕ, σελ. 56. 5) Δυο μεταβυζαντινοί 



123 

χάλκινοι ενεπητραφσι σταυροί στις αγιορείτικες Μονές Δοχειαρίου και Βατοπεδίου. ΙΖ, σε?.. 55-56. 6) 

Η αγιορείτικη Μονή του Ζυγού (Φραγκόκαστρο). ΙΘ, σελ. 90-91. 

Παπαδάκη- Oekland Στέλλα. 1) Χορηγία και τέχνη στην Κρήτη κατά τον 11° και 12° οαώνα: 

Αμοιβαία επιβεβαίωση στην ιστορική τους προβολή. ΙΕ, σελ. 57. 2) Η τέχνη στην Κρήτη κατά τον 13° 

αιώνα ΙΗ, σελ. 51. 

Παπαδόπουλος Στέλιος. Ο χώρος ως Άγιος Τόπος. Μια ανθρωπολογική προσέγγιση. Κ σελ. 65. 

Παπαδοπούλου Βαρβάρα. 1) Εικόνα του Νικολάου Τζαφούρη στο Μουσείο Αντιβουντώτισσας 

στην Κέρκυρα ΙΕ, σε?» 58. 2) Παλοαοχριστιανακά λυχνάρια και βυζαντινά πολυκάνδυλα στο Μουσείο 

Ιδρύματος Βαρώνου Μιχαήλ Τοσίτσα ET, σελ. 62. 3) Παλαιοχριστιανική Ναύπακτος. ΙΖ, σελ. 57. 4) 

Νικόπολη. Βασιλική Αλκίσωνος Στοιχεία από την αρχαιολογική έρευνα Κ σελ. 66. 

Παπαθανασίου Ευάγγελος. 1) Η Κλεισούρα Πετρούσσης (Πλεύνας) -Πύργων (Μπομπλιτσίου)-

Βώλακος και των Πρόσω. ΙΘ, σελ. 92-93. 2) Συμβολή στην μελέτη της οργάνωσης του χώρου της 

νήσου Σαμοθράκης κατά τον Μεσαίωνα Κ σελ. 67 

Παπαθεοφάνους-Τσουρή Ευαγγελία. 1) Παλαιολόγεια αμφιπρόσωπη ακόνα από το 

Διδυμότειχο. ΙΘ, σελ. 94-95. 2) Οι τοιχογραφίες του εξωνάρθηκα του καθολικού της Μονής Αγίου 

Ιωάννου του θεολόγου Πάτμου. Κ σελ. 68-69. 

Παπαμαστοράκης Τίτος. 1) Η μορφή του Χριστού- Μεγάλου Αρχιερέα IB, σελ 45.2) Μια 

αυτοκρατορική εικόνα στο Μέγα Σπήλαιο. Π", σελ. 48. 3) Δύναται ο κτίζων τάφον στήλην επιθείναι. 

ΙΕ, σελ. 59. 4) Μαυσωλεία και επιτύμβια μνημεία κατά τις φιλολογικές πηγές στη μέση και ύστερη 

βυζαντινή περίοδο. ET, σελ 63. 

Παπασταύρου Έλενα. 1) Το θέμα της Γεννήσεως επί της Δυτικής πύλης του Καθεδρικού ναού, 

στο Τρογίρ. ΙΑ, σελ 77.2) Εικόνα της Γέννησης του Βυζαντινού Μουσείου αρ. Τ. 396. ET, σελ 64. 

Παραπαντάκης Δημήτρης. Βλ. Δρανδάκη Α- Παραπαντάκη Δ. 

Παρχαρίδου Μαγδαληνή. Πρώτες παρατηρήσεις στην απεικόνιση των καταστρεπτικών φυσικών 

φαινομένων στη μεταβυζαντινή μνημειακή ζωγραφική. ΙΘ, σε).. 96 

Πασαλή Αφροδίτη. 1) Ο Άγιος Παντελεήμων στην Ανατολή της Αγιας ΙΑ σελ 78. 2) Τρεις 

δισυπόστατοι ναοί στην Καλαμπάκα IB, σελ 4647. 3) Η Αγία Ανάληψις στα Καλύβια Αναλήψεως 

Ελασσώνος Π", σε?» 49-50.4) Η Μεγάλη Παναγιά στην Παραμυθιά Θεσπρωτίας. ΙΑ σελ 39-40. 5) Η 

Αγία Παρασκευή στο Νεροαδοχώρι Τρικάλων. ΙΕ, σελ 60-61. 6) Ο Άγιος Ιωάννης ο Θεολόγος στο 

Ζάρκο Τρικάλων. ET, σελ. 65-66.7) Η Ζωοδόχος Πηγή στην Παναγίτσα Τρικάλων. ΙΖ, σελ. 58-59. 8) 

Το καθολικό της μονής Κλεινού Καλαμπάκας. Η, σελ 52-53. 9) Η Μεταμόρφωση του Σωτήρος στο 

Μόδιον Φθιώτιδος. ΙΘ, σελ 97-98.10) Οι Ταξιάρχες στο Ελάφι Καλαμπάκας Κ, σελ 70-71. 

Πατρινέλλης Χρήστος. Ο Ελληνισμός κατά την πρώιμη Τουρκοκρατία (1453-1600). ΙΑ σελ. 31. 

Πατσουμά Αικατερίνη. Η κάμινος στην παράσταση της Δευτέρας Παρουσίας. ΙΑ σελ. 79. 

Πελεκανίδου Ε. βλ. Μαρκή Ε.- Πελεκανίδου Ε.- Κανονίδη L- Καρύδα Ν. 

Πέννας Χαράλαμπος. Οι κτίτορες της Παναγίας Κρήνας στη Χίο. Œ, σελ. 62-63. 



124 

Πετρίδης Πλάτων. 1) Προχριστιανική κεραμακή από τους Δελφούς ΙΓ, σελ. 51. 2) 

Παλαιοχριστιανικοί Δελφοί: Η μαρτυρία της κεραμεικής ET, σελ. 67. 3) Ένα σπάνιο δείγμα 

μικροτεχνίας από μάργαρο που βρέθηκε στους Δελφούς ΙΗ, σελ 54. 

Πινάτση Χριστίνα βλ. Ασλανίδη Κλ -Πινάτση Χρ. 

Πιτσάκης Κωνσταντίνος. Δίκαιο και ιδεολογία της ταφής στο Βυζάντιο. ET, σελ 68-69. 

Ποζιόπουλος Άρης. Ο ημικυκλικός προμαχώνας του κάστρου Αντιμαχείας στην Κω. ΙΕ, σελ 64-

65. 

Πολυβίου Μιλτιάδης. 1) Ανιχνεύοντας την δημιουργία ενός μεταβυζαντινού αγιορείτικου 

καθολικού. ΙΑ σελ80.2) Ταύτιση ανυπόγραφης ακόνας του Σιλβέστρου Αντιοχείας ΙΕ, σελ 66-67. 

Ποταμιάνος Ιάκωβος. 1) Ο αρχικός τρούλλος της Αγίας Σοφίας Κωνσταντινουπόλεως και το 

σύγγραμμα του Ανθέμιου περί παραδόξων μηχανημάτων. ΙΗ, σελ 55-56. 2) Η λεγομένη 

«Ανεστραμμένη» προοπτική και παρατηρήσεις επί ορισμένων βυζαντινών εκκλησιών. Κ σελ 72. 

Πουλημένος Γρηγόρης. 1) Παρατηρήσεις στην ναοδομία της περιόδου της Επανάστασης (1821-

1830). IB, σελ. 48-49.2) Παρατηρήσεις στις όψεις των βυζαντινών ναών των Αθηνών. Œ, σελ. 68. 

Ρηγόπουλος Γιάννης. 1) Εμμανουήλ Σκορδαη, η Αγία Τριάδα Προβλήματα «ανάγνωσης». ΙΑ 

σε). 81-82. 2) Η Βρεφοκτονία του Γεωργίου Καστροφύλακα στον παλαιό ναό του Αγίου Μηνά 

Ηρακλείου Κρήτης. Εικονογραφικά προβλήματα ΙΖ, σελ60-61. 

Σαββοπούλου -Κατσίκη Ξανθή. 1) Χρονολογημένα μεταβυζαντινά τέμπλα στη Δυτική 

Μακεδονία (16*-18* ca.). ΙΕ, σελ 69-70. 2) Άγιος Γεώργιος στον Κριθαρά και Παναγία στο Διάκο: 

Δυο παραδείγματα αναβίωσης βυζαντινού αρχιτεκτονικού τύπου στο χώρο της Μακεδονίας. ET, σελ 

70-71. 3) Παλαιοχριστιανικές και βυζαντινές οχυρώσεις στο νομό Κιλκίς ΙΘ, σελ 99-100. 4) 

Μεταβυζαντινά κωδωνοστάσια στη Μακεδονία Κ σελ73. 

Σαΐτας Γιάννης. Η χαρτογράφηση της Μάνης από τη Γαλλική Αποστολή στο Μοριά (1829-1832). 

ΙΑ σελ 4142. 

Σαμπανίκου Εύη. 1) Τεχνοτροπικές Τάσεις στη Μνημειακή Ζωγραφική του 17™ αιώνα στην 

Κεντρική Θεσσαλία ΙΖ, σελ 62-63.2) Μεταβυζαντινή φορητή εικόνα της Παναγίας με το «Άνωθεν οι 

Προφήται» και τον Ακάθιστο Ύμνο από τον ναό του Αγ. Δημητρίου Τρικάλων. ΙΘ, σελ. 101-102. 

Σέμογλου Αθανάσιος. 1) Πορτραίτα δωρητών και η τέχνη της ενδυμασίας στην Κύπρο (14°-16° 

αιώνα). ΙΕ, σε).. 71-72. 2) Οι τρεις ευρέσεις της Τίμιας Κεφαλής του Ιωάννου του Προδρόμου. ET, 

σε). 72-73. 3) Το παρεκκλήσι του Αγίου Νικολάου της Μεγίστης Λαύρας στο Άγιον Όρος (1560). 

Προσέγ/ιση στις τεχνοτροπικές αναζητήσεις του Θηβαίου ζωγράφου «Φρόγγου του Κατελλάνου». ΙΖ, 

σε). 64-65. 4) Ο Αιθίοπας Θρυλικός Άγιος Ελεσβαάν (El Asbeha) και η μονή του Τιμίου Προδρόμου 

Σερρών. ΙΗ, σελ. 57-58. 5) Η παράσταση του Ευαγγελισμού της δυτικής αψίδας του καθολικού Α1-

Adra της μονής των συριανών (Deir es Soyriani) στην Αίγυπτο. Μια πρόδρομη ακονογραφία 

προεικονίσεων της Παναγίας ΙΘ, σε).. 103-104. 6) Ο Άγιος Κυριάκος και ο Τίμιος Σταυρός. 

Ερμηνευτική προσέγγιση ενός εικονογραφικού "Unicum" σε άγνωστη πρώιμη κρητική εικόνα του 

Μουσείου του Λούβρου (RF. 1972/54). Κ σελ. 74-75. 



125 

Serafimova Aneta. The naos wall- painting of the Kuceviste Monastery (1591) near Skopje and 

the provincial epirote school. Μ, σελ. 59-60. 

Σιγάλα Μαρία Η Παναγιά η Εννιαμερίτισσα ή Οδηγήτρια στη Χάλκη της Δωδεκανήσου. Ε, σε?.. 

52-53. 

Σιμάτου Άννα-Μαρία, Χριστοδουλοπούλου Ροζαλία. Άγιος Θωμάς Τανάγρας. ΕΓ, σελ. 

54-55. 

Σιώμκος Νικόλαος. Πρώιμος Βκονογραφικός κύκλος του βίου της Αγίας Άννας στο υπερώο του 

Αγίου Στεφάνου Καστοριάς. Κ, σελ 76-77. 

Σοφοκλέους Σοφοκλής. 1) Το εικονοστάσι των αρχών του 16ου αιώνα στο ναό Παναγίας 

Καθολικής στο Πελένδρι. ΙΑ, σελ 83. 2) Αποτελέσματα των καταγραφών της εκκλησιαστικής 

κληρονομιάς στη Μητρόπολη Λεμεσού, 1986-1990. ΒΒ, σελ. 50-51. 

Σταυρίδου- Χρυσοχόου Στέλλα. 1) Η Γεωγραφική Υφήγησις του Κλαυδίου Πτολεμαίου και τα 

Βυζαντινά χειρόγραφα Seraqliensis 57 και 27 της Κωνσταντινουπόλεως. ΙΑ σελ. 43. 2) Νεώτερα 

στοιχεία από την έρευνα των Πτολεμαϊκών χειρογράφων του 13ου και του 14ου αιώνα ΙΕ, σελ 73-74. 

3) Ο Παρισινός κώδιξ Gr. 1401 της Πτολεμαϊκής γεωγραφίας. ET, σελ. 80-81. 

Σταυροπούλου Αγγελική. Η Εύρεση και η Ύψωση του Τιμίου Σταυρού στο τρίπτυχο του 

Κλόντζα Ε, σελ. 56. 

Στείρης Γεώργιος. Μεταβυζαντινή Εικόνα του Αγίου Δημητρίου. ΙΕ, σελ. 75-76. 

Στείρος Στάθης. Σεισμοί ως αίτιο ναοδομίας κατά τον 16° -18° αιώνα ΙΖ, σελ 66-67. 

Στεφανίδου Αλεξάνδρα. Η οικογένεια δωρητών Μαθά και η σχέση της με τη Μονή Αγ. Ιωάννου 

του Θεολόγου της Πάτμου κατά το 17° αιώνα. ΙΕ, σελ. 77. 

Στούφη- Πουλημένου Ιωάννα. 1) Αισθητικές αντιλήψεις των Καππαδοκών Πατέρων (Μ 

Βασίλειος Γρηγόριος ο Θεολόγος Γρηγόριος ο Νύσσης). ΙΓ, σελ. 57-58. 2) Παρατηρήσεις στο 

καθολικό της Μονής Πετράκη. ΙΗ, σελ. 61. 3) Χριστιανικά αρχιτεκτονικά μέλη από τη Μονή Βαρσών 

Αρκαδίας Κ, σελ 79. 

Στρατή Αγγελική. 1) Ζωγραφικό εργαστήριο του 18OT αιώνα στην περιοχή Σερρών Νιγρίτας. IB, 

σελ. 52-53. 2) Οι εικόνες του Χριστού Παντοκράτορος και της Παναγίας Οδηγήτριας του Καθολικού 

της Ι. Μ Τιμίου Προδρόμου Σερρών. ΕΓ, σελ, 59. 3) Οι τοιχογραφίες του αρχονταρικίου στην Ι. Μ. 

Τιμίου Προδρόμου Σερρών. ΙΔ, σελ 4445. 4) Οι τοιχογραφίες του γενεθλίου του Προδρόμου στην Ι. 

Μ. Τιμίου Προδρόμου Σερρών. ΙΕ, σελ 85-86. 5) Παρατηρήσεις στις παλαιότερες τοιχογραφίες του 

Καθολικού της Ι. Μ Τιμίου Προδρόμου Σερρών. ET, σελ. 75-76. 6) Τρεις εικόνες από το 

εκκλησιαστικό Μουσείο Σερρών. Ε, σελ. 68-69. 7) Το ακονογραφικό θέμα των επτά παίδων εν 

Εφέσω και η εξάπλωση του στη χριστιανική λατρεία Κ, σελ. 80-81. 

Ταμπάκη Σαπφώ. Πανίερος ναός της Αναστάσεως Ιεροσολύμων: Τα παρεκκλήσια του 

προσκυνήματος του Γολγοθά Κ, σελ. 82. 

Τόσκα Λήδα- Κομμάτας Δαμιανός. Οι βυζαντινοί υδρόμυλοι στην Πολίχνη Θεσσαλονίκης. 

Ε, σελ 70. 



126 

Τούρτα Αναστασία. 1) Εικόνες ζωγράφων από το Λινοτόπι (Ιο015 -1705 ca.). IB, σελ. 54-55. 2) 

Ρουμάνοι Ηγεμόνες δωρητές σε εικόνα της Μονής Βλατάδων. ΙΕ, σελ. 78. 

Τριανταφυλλίδης Π. Γυάλινα αντικείμενα παλαιοχριστιανικής και βυζαντινής εποχής από την 

ανασκαφή του Ιερού του Ερεθιμίου Απόλλωνος στο Θεολόγο Ρόδου. ΙΖ, σελ. 71-72. 

Τριανταφυλλόπουλος Δημήτριος. 1) «Αναγεννήσεις» και Ησυχασμός στη μεταβυζαντινή 

τέχνη: από τον Θεοφάνη στον Διόνυσο εκ Φουρνά και στον Κόντογλου. ΙΑ, σελ. 84-85. 2) Ελπίς εκ 

των ΙΗ', ΙΘ' και Κ'αιώνων. (Λόγος Ε' υπέρ Αλεξάνδρου). IB, σελ. 56-57. 3) Από τον Albrechl Dürer 

στο Νίκο Γκάτσο (ut pictura poesis- iterum). IT, σελ 60-61. 4) Περί της γλυκείας χώρας Κύπρου, εν 

μνημείοις κοα λίθοις φθεγγομένης. ΙΔ, σελ. 4647. 5) Πάτμος και Εύβοια: Παραλειπόμενα και σχόλια 

στον βίο και την εικονογραφία του Οσίου Χριστοδούλου. ΙΘ, σελ 105. 

Τσαϊρης Γιώργος, βλ Αλεξοπούλου-Αγοράνου Α., Θεοδωροπούλου Ο., Τσαϊρης Γ. 

Τσάκαλος Αντώνιος. Παρεμβάσεις χορηγών στην εικονογράφηση των ναών. Η περίπτωση του 

Karanlik Kilise στην Καππαδοκία Κ, σε?.. 83-84. 

Τσαμακδά Βασιλική. Η απεικόνιση των βυζαντινών ναών στον Σκυλίτζη της Μαδρίτης. ΙΖ, σελ. 

73-74. 

Τσίγαρίδας Ευθύμιος. 1) Οι τοιχογραφίες του ναού της Παναγίας Κυριώτισσας στη Βέροια ΙΑ, 

σελ 86-87. 2) Περί των τοιχογραφιών του μη σωζόμενου ναού της Αγίας Φωτεινής Βέροιας. IB, σελ 

58-59. 3) Φορητές εικόνες στη Μακεδονία και το Άγιο Όρος κατά τον 13° αιώνα Η, σελ. 62-63. 4) 

Άγνωστο έργο του Θεοφάνη του Κρητός στα Μετέωρα ΙΘ, σελ 106-107. 

Τσιγωνάκη Χριστίνα. Ο άμβωνας του Αγίου Τίτου της Γόρτυνας. ΙΘ, σελ 108. 

Τσουρής Κωνσταντίνος. 1) Παλαιοχριστιανικά κοα βυζαντινά οχυρωματικά έργα χωρίς 

οικιστικό προορισμό. ΙΘ, σελ 109-110.2) βλ. Μπρίκα Α- Τσουρή Κ. 3) Τσουρή Κ -Κόλια Τ. 

Τσουρής Κωνσταντίνος- Κόλιας Ταξιάρχης. Η ύδρευση σπς βυζαντινές πόλεις, Ζ'- ΙΕ' 

αι.: Τα μνημεία και οι πηγές. ΙΖ, σε).. 75-76. 

Vanderheyde Catherine. 1) Γλυπτά σε δεύτερη χρήση στην Ήπειρο. ΙΖ, σελ 77-78. 2) 

Μεσοβυζαντινές επιβιώσεις στα γλυπτά του 13°° αιώνα ΓΗ, σελ. 64-65. 

Φιλόθεου Γιώργος. 1) Η τοιχογραφία της Δευτέρας Παρουσίας στην εκκλησία της Παναγίας 

Καθολικής στο Πελένδρι (Κύπρος). ET, σελ. 77. 2) Η βυζαντινή ζωγραφική στην Κύπρο στον 13° 

αιώνα ΙΗ, σελ 66. 

Φούντας Παντελής. 1) Σκάριφος και δομική χάραξη της κάτοψης στο ναό του Πρωτάτου. ΙΖ, σελ 

79-80. 2) Το ξυλόγλυπτο τέμπλο του Πρωτάτου και η χρονολόγηση του. Μ, σελ 67-68. 3) Πρωτάτο 

του Αγ. Αθανασίου: Τα επί μέρους άγνωστα στοιχεία της διάρθρωσης των πλευρικών όψεων. 

Τεκμηρίωση. ΙΘ, σελ, 111-112. 4) Η συμβολή του V. Barskij στην «ιστορική διάσωση» ενός 

άγνωστου Αθωνικού ναού, κτίσματος του Νεαγκόε Μπασαράμπ (1512-1521). Κ σελ 85. 

Φύσσας Νικόλας. Οι τοιχογραφίες της μονής Ubisi στη Γεωργία: Τριαδολογικός και 

ευχαριστιακός προβληματισμός σε ένα παλοαολόγειο εικονογραφικό πρόγραμμα ΙΖ, σελ. 81-82. 



127 

Φώσκολου Βασιλική. 1) Η Επιγραφή της Όμορφης Εκκλησιάς στην Αίγινα: Μια προσπάθεια 

ιστορικής ερμηνείας. ΙΕ, σελ 79. 2) Πιθανή απεικόνιση του Παναγίου Τάφου στη παράσταση του 

Επιταφίου Θρήνου της Όμορφης Εκκλησίας στην Αίγινα. ET, σε).. 78. 

Walter Christopher. Ο αποκεφαλισμός του Ιωάννου του Προδρόμου στη ζωγραφική του 17™ και 

18ου αιώνα IB, σε?. 66-67. 

Χαλκιά Ευγενία. 1) Η Λαυρεωτική κατά την παλαιοχριστιανική εποχή: Μερικά νέα ευρήματα IB, 

σελ. 60-61.2) Στοιχεία για την παλαιοχριστιανική και βυζαντινή Ίμβρο. Ε, σελ. 80. 3) Οι τράπεζες στη 

νεκρική λατρεία ET, σελ 79.3) Λαβή χάλκινου λύχνου από την Ολυμπία Η, σελ. 69. 

Χαρκιολάκης Νικόλαος. Ο ναΐσκος της Αγίας Θεοδώρας στον Βαστά Μεγαλοπόλεως Ε, σελ. 

83-84. 

Χασούρα Ολυμπία Οι βυζαντινές τοιχογραφίες του Αγίου Γεωργίου στο Λογκανίκο της 

Λακωνίας Ε, σελ 62-63. 

Χατζηδάκης Μανόλης. 1) Μερικά προβλήματα της Κρητικής τοιχογραφίας στο 16° αιώνα ΙΑ 

σελ 32-33.2) Η χορηγία στις δυο πρώτες εκατονταετίες μετά την Άλωση (1450-1650). Œ, σελ 81-82. 

Χατζητρύφωνος Ευαγγελία. Ο ναός των Αγίων Αρχαγγέλων στην Κερασιά του Μεγάλου 

Εμβόλου (Καραμπουρνού). IB, σε).. 62-63. 

Χριστοδουλοπούλου Ροζαλία, βλ. Σιμάτου Α Μ- Χριστοδουλοπούλου Ρ. 

Χρίστοφίδου Αθηνά. 1) Οι μονόκλιτες τρουλλαίες βασιλικές της Έξω Μάνης Παραλλαγή σε ένα 

θέμα ΙΑ σελ 88-89. 2) Η μονή Ντεκούλου στο Οίτυλο τη Μάνης. Ε , σελ. 64-65. 3) Κτήτορες 

εκκλησιών και μοναστηριών στη μεταβυζαντινή Έξω Μάνη. ΙΑ σελ 48-49. 4) Μεταβυζαντινή Μάνη. 

Οικονομία και εμπόριο. Στοιχεία από ένα ακιδογράφημα σε εκκλησία της Μεσσηνιακής Καστανιάς 

Ε , σε). 83-84.5) Συμβολή στην τοπογραφία της Έξω Μάνης κατά τους Βυζαντινούς χρόνους Ε, σελ. 

85-86.6) Η Β' Ενετοκρατία στην Έξω Μάνη. Νεώτερα στοιχεία για τον Άγιο Σπυρίδωνα Καρδάμυλης 

ΙΗ, σε). 70-71. 7) Ένας ασυνήθιστος αρχιτεκτονικός τύπος σε ναό της Τραχήλας στη Μεσσηνιακή 

Μάνη. ΙΘ, σε). 113-114. 

Χρίστοφοράκη Ιωάννα. Παρατηρήσεις στην ακονογραφία του βόρειου κλίτους του ναού του 

Τιμίου Σταυρού στο Πελέντρι της Κύπρου. ΓΗ, σελ 72. 

Ψαραλογάκη Αναστασία- Ζερλέντης Μιχαήλ Ταφές και ταφικές κατασκευές στην 

εκκλησία της Παναγίας του Μπούργκου, στην μεσαιωνική πόλη της Ρόδου. ET, σελ. 82-83. 

Ψαρρή Γιώτα. 1) Συμβολή στη μελέτη της μεταβυζαντινής ζωγραφικής του 17ου αιώνα στη Ρόδο: 

Η καλλιτεχνική δραστηριότητα του Μανουήλ. Ιερέα και Σακελιόνα Ρόδου. Ε, σε). 87-88. 2) 

Τοιχογραφίες του 17ου αιώνα στη Ρόδο. Η, σελ. 73. 





ΟΙ ΟΜΙΛΗΤΕΣ ΤΟΥ 2 1 Ο Υ ΣΥΜΠΟΣΙΟΥ 

1. Χριστίνα Αγγελίδη 
Κηφισίας 118 Γ', Τ. Κ. 115 26 Αθήνα 

2. Γιώργος Αιγινήτης 
Λακωνίας 3, Τ. Κ. 185 45 Πειραιάς 

3. Μιχάλης Ανδριανάκης 
13ηΕΒΑ Σουρμελή 24, Τ. Κ. 731 00 Χανιά 

4. Πασχάλης Ανδρούδης & Αθανάσιος Σέμογλου 
Α.Π. Θ., Τομέας Αρχαιολογίας, Ιστορίας και Τέχνης Τ. Κ. 540 06 Θεσ/νίκη 

5. Θεόδωρος Αρχοντόπουλος 
Καισαρείας 68, Τ. Κ. 184 50 Νίκαια 

6. Κλήμης Ασλανίδης & Χριστίνα Πινάτση 
Αμειψίου 6, Τ. Κ. 111 43 Αθήνα 

7. Ιωάννης Βαραλής 
Παχυμέρη 3, Τ. Κ. 104 43 Αθήνα 

8. Ανέστης Βασιλακέρης 
Καραϊσκάκη 58, Τ. Κ. 566 26 Θεσσαλονίκη 

9. Μαρία Βασιλάκη 
Ι. Σφακιανάκη 22, Τ. Κ. 731 34 Χανιά 

10. Κωνσταντίνος Βαφειάδης 
Μεταμορφώσεως 6, Τ. Κ. 185 42 Πειραιάς 

11. Σωτήρης Βογιατζής 
Λεμεσού 29, Τ. Κ. 156 69 Παπάγου 

12. Κώστας Γερασίμου 
Ικάρου 2, Τ. Κ. 6050 Λάρνακα, Κύπρος 

13. Αικατερίνη Δελλαπόρτα 
Καλλισπέρη 30, Τ. Κ. 117 42 Αθήνα 

14. Ιορδάνης Δημακόπουλος 
Αλατσάτων 65, Τ. Κ. 122 41 Αιγάλεω 

15. Γεώργιος Δημητροκάλλης 
Ηπείρου 24, Τ. Κ. 104 33 Αθήνα 

16. Ελένη Δωρή 
Πανεπιστημιούπολη, Τ. Κ. 157 84 Ζωγράφου 

17. Μαρία Ευαγγελάτου 

Βυζαντινό & Χριστιανικό Μουσείο, Βασ. Σοφίας 22, Τ. Κ. 106 75 Αθήνα 

18. Στέλλα Frigerio-Ζένιου 

42, rue de Vermont, 1202 Genege, Switcher land 

19. Νικολία ϊωαννίδου 
Καλλιδρομίου 20, Τ. Κ. 114 72 Αθήνα 

20. Γιώργος Κακαβάς 
Τυμφρηστού 16α Τ. Κ. 117 43 Αθήνα 

21. Τριανταφυλλιά Κανάρη 
Ζήνωνος 24, Τ. Κ. 152 34 Χαλάνδρι 

22. Τούλα Καλαντζοπούλου 
Κοδριγκτώνος 65, Τ. Κ. 104 34 Αθήνα 

23. Φλώρα Καραγιάννη 
Σκοπού 10, Τ. Κ. 546 36,40 Εκκλησιές Θεσσαλονίκη 



130 

24. Φραγκίσκα Κεφαλλωνίτου 
8η ΕΒΑ- Κάστρο Τ. Κ. 451 10 Ιωάννινα 

25. Ανίτα Κουμούση & Αφέντρα Μουτζάλη 
6η ΕΒΑ Φιλοποίμενος 56, Τ. Κ. 226 22 Πάτρα 

26. Χρυσαυγή Κούτσικου 
Δημ. Καλλέργη 3, Τ. Κ. 174 55 Άλιμος 

27. Πέτρος Κουφοπούλος & Μαρίνα Μυριανθέως-Κουφοπούλου 
Σισμανογλείου 11, Τ. Κ. 152 35 Βριλήσσια 

28. Ειρήνη Λεοντακιανάκου 
Πινότση 20, Τ. Κ. 117 41 Αθήνα 

29. Σταύρος Μαδεράκης 
Λυκούργου 48, Τ. Κ. 175 63 Π. Φάληρο 

30. Σταύρος Μαμαλούκος 
Έκτορος 9, Τ. Κ. 152 35 Βριλήσσια 

31. Γεώργιος Μαστορόπουλος 
Κλεψύδρας 2, Τ. Κ. 105 55 Αθήνα 

32. Χρήστος Μεράντζας 
Μελετίου Γεωγράφου 47, Τ. Κ. 453 33 Ιωάννινα 

33. Καλυψώ Μιλάνου 
Μουσείο Μπενάκη, Κουμπάρη 1, Τ. Κ. 106 74 Αθήνα 

34. Μαρία Μιχαηλίδου-Σοφία Ντιντιούμη-Πασχάλης Ανδρούδης 
4η ΕΒΑ ,οδός Ιπποτών, Τ. Κ. 851 00 Ρόδος 

35. Χαράλαμπος Μπούρας 
Αναγνωστοπούλου 37, Τ. Κ. 106 73 Αθήνα 

36. Μαρία Νάνου 
Νικάνδρου 2Α Τ. Κ. 384 46 Ν. Ιωνία Βόλου 

37. Μελίνα Παϊσίδου 
Γ. Θεοτοκά 7, Τ. Κ. 546 21 Θεσσαλονίκη 

38. Βαρβάρα Παπαδοπούλου 
Βαλαωρίτου 17, Τ. Κ. 454 44 Ιωάννινα 

39. Ευάγγελος Παπαθανασίου 
Παπάφη 10, Τ. Κ. 546 39 Θεσσαλονίκη 

40. Έλενα Παπασταύρου 
Ειρήνης 78, Τ. Κ. 153 41 Αθήνα 

41. Μαγδαληνή Παρχαρίδου 
Πετροπουλακιδών 3, Τ. Κ. 546 35 Θεσσαλονίκη 

42. Αφροδίτη Πασαλή 
Μεγ. Αλεξάνδρου 7, Τ. Κ. 412 22 Λάρισα 

43. Brigitte Pitarakis 
168 Bd. Du Montparnasse 750 14 Paris France 

44. Ξανθή Προεστάκη 
Λ Κατσώνη 25, Τ. Κ, 166 73 Βούλα 

45. Νικόλαος Ρουμελιώτης 
Βρανά 37, Τ. Κ. 115 25 Αθήνα 

46. Σταυρούλα Σδρόλια 
7η ΕΒΑ Ανθίμου Γαζή 46, Τ. Κ. 412 22 Λάρισα 

47. Νικόλαος Σιώμκος 
Αναξίμανδρου 82, Τ. Κ. 542 50 Χαριλάου, Θεσσαλονίκη 



131 

48. Κατερίνα Σολομωνίδου-Παπαζαχαρία 
Πανεπιστήμιο Κύπρου, Τμήμα Ιστορίας και Αρχαιολογίας 

49. Αντώνης Τσάκαλος 
Βυζαντινό & Χριστιανικό Μουσείο, Βασ. Σοφίας Τ. Κ. 22 106 75 Αθήνα 

50. Γεώργιος Τσιγάρας 
Περικλέους 16, Τ. Κ. 671 00 Ξάνθη 

51. Ανδρέας Φούλιας 
Άρνολτ 4, Τ. Τ. 3075 Λεμεσός, Κύπρος 

52. Παντελής Φούντας 
Βιάνδρου 9, Τ. Κ. 543 51 Θεσσαλονίκη 

53. Βασιλική Φώσκολου 
Ναϊάδων 27, Τ. Κ. 175 61 Αθήνα 

54. Ευγενία Χαλκιά 

Βυζαντινό & Χριστιανικό Μουσείο, Βασ. Σοφίας 22 Τ. Κ. 106 75 Αθήνα 

55. Νανώ Χατζηδάκη 
Ηλιοδώρου 2-4, Τ. Κ. 116 35 Αθήνα 

56. Χριστόδουλος Χατζηχριστοδούλου 
Φανερωμένης 86-88-90, Τ. Θ. 21995, Τ. Κ. 1515 Λευκωσία, Κύπρος 

57. Αθηνά Χριστοφίδου 
Τζώρχζ5,Τ.Κ. 106 82 Αθήνα 















Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

