
  

  Annual Symposium of the Christian Archaeological Society

   Vol 22 (2002)

   Twenty-Second Symposium on Byzantine and Post-Byzantine Archaeology and Art

   

 

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 30/01/2026 02:11:35



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 30/01/2026 02:11:35



ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΔΕΥΤΕΡΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΈΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

'Αθήνα, 17,18 κοί 19 Μαΐου 2002 

Βυζαντινό καί Χριστιανικό Μουσείο 
Βασ. Σοφία; 22, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2002 





ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΔΕΥΤΕΡΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

'Αθήνα, 17,18 και 19 Μαΐου 2002 

Βυζαντινό καί Χριστιανικό Μουσείο 

Βασ. Σοφίας 22, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2002 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΔΕΥΤΕΡΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 17,18 και 19 Μαΐου 2002 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 

Π Ρ Ο Γ Ρ Α Μ Μ Α 

Το καθιερωμένο εαρινό συμπόσιο για τη Βυζαντινή και τη Μεταβυζαντινή 

Αρχαιολογία και Τέχνη συγκαλείται για εικοστή δεύτερη φορά από την Χριστιανική 

Αρχαιολογική Εταιρεία κατά το τριήμερο 17-19 Μαΐου 2002. Οι πρωινές 

συνεδριάσεις αρχίζουν στις 09.30 και οι απογευματινές συνεδριάσεις της πρώτης και 

δεύτερης ημέρας αρχίζουν στις 17.00 και της τρίτης στις 17.30. Ως ειδικό 

επιστημονικό θέμα, του εφετινού συμποσίου, έχει ορισθεί «Αρχαιολογικά τεκμήρια 

βιοτεχνικών εγκαταστάσεων κατά τη βυζαντινή εποχή 5ος-15ος αι.» Σε αυτό έχει 

αφιερωθεί μια εισήγηση (διάρκειας μισής ώρας). 

Η πρωινή και η απογευματινή συνεδρίαση της Παρασκευής είναι αφιερωμένες 

σε θέματα αρχιτεκτονικής και μικροτεχνίας. Η πρωινή συνεδρίαση του Σαββάτου 

καλύπτεται από το ειδικό θέμα. Η απογευματινή συνεδρίαση της ίδιας ημέρας καθώς 

και οι συνεδριάσεις της Κυριακής είναι αφιερωμένες στη βυζαντινή και 

μεταβυζαντινή ζωγραφική. 

Επειδή ο αριθμός των ανακοινώσεων είναι μεγάλος (65), παρακαλούνται τόσον 

οι ομιλητές όσον και οι προεδρεύοντες των συνεδριάσεων να τηρούν με σχολαστική 

ακρίβεια τον χρόνο παρουσίασης που προβλέπεται από το πρόγραμμα. 

Η Χριστιανική Αρχαιολογική Εταιρεία ευχαριστεί το Υπουργείο Πολιτισμού το 

οποίο, όπως και κατά τα προηγούμενα έτη ενίσχυσε οικονομικώς το εαρινό 

Συμπόσιο του 2002, και το Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο για τη φιλοξενία 

του. 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΔΕΥΤΕΡΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 
ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 17,18 και 19 Μαΐου 2002 
Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 

Παρασκευή, 17 Μαΐου 2002 
Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Π. Βοκοτόπουλος & Η. Κόλλιας 
09.30 Έναρξη του Συμποσίου. Χαιρετισμοί. Ανακοινώσεις του Προέδρου. 
09.45 Ιωάννης Βαραλής: Η πρόθεση και το διακονικό στις παλαιοχριστιανικές 

εκκλησίες του ελλαδικού χώρου: ζητήματα ορολογίας και αρχαιολογικών 
δεδομένων. 

10.00 Σοφία Ντιντιούμη: Ανασκαφές στους παλαιοχριστιανικούς οικισμούς της 
νήσου Κω: Οι οικισμοί της Κεφάλου και του Μαστιχαρίου. 

10.15 Πέτρος Κουφόπουλος & Μαρίνα Μυριανθέως-Κουφοπούλου: Ζητήματα 
αναπαράστασης των στεγών του καθολικού της Μονής Σινά. 

10.30 Παντελής Φούντας: Παλίμψηστου τοιχοδομικού επανάγνωση: Το πρόβλημα 
του πλίνθινου διακόσμου στο ναό του Πρωτάτου. 

10.45 Γεώργιος Δημητροκάλλης: Η Γένεση του σταυροειδούς εγγεγραμμένου. 
11.00 Μιχάλης Κάππας: Η εφαρμογή του απλού τετράστυλου σταυροειδούς 

εγγεγραμμένου ναού στη Μικρά Ασία. 
11.15 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 
11.45 Σωτήρης Βογιατζής: Το καθολικό της Μονής Τσάτσαρη στην Ασωπία 

Βοιωτίας. 
12.00 Γεώργιος Προκοπίου: Ο ναός του Προφήτη Ηλία στην Ι. Μονή «Τσάτσαρη» 

Ασωπίας. 
12.15 Σταύρος Μαμαλούκος: Περί των βυζαντινών εκκλησιών της Θρακικής Αίνου. 
12.30 Πασχάλης Ανδρούδης & Αλέξανδρος Λαζαρίδης: Εντοπισμός και 

καταγραφή των παλαιότερων οικοδομικών φάσεων της βορειοδυτικής 
πτέρυγας της Μονής Οσίου Γρηγορίου στο Άγιον Όρος. 

12.45 Νικόλαος Μπονόβας: Συμβολή αρχιτεκτονικών και παλαιογραφικών 
δεδομένων στη μελέτη του συγκροτήματος εισόδου της Ιεράς Μονής 
Βατοπαιδίου. 

13. 00 Γιάννης Καρατζόγλου: Νεώτερα στοιχεία για τον Άγ. Γιάννη Παλιουριού 
Καρδίτσας. 

13.15 Συζήτηση 
13.45 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης 
Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ι. Κακούρης & Μ. Παναγιωτίδου 
17.00 Αφροδίτη Πασαλή: Το καθολικό της μονής Αγίας Τριάδας στην Δέση 

Τρικάλων. 
17.15 Νικολία Ιωαννίδου: Το καμπαναριό του Αγίου Γεωργίου των Ελλήνων 

Βενετίας (τέλη 16ου αι.): συσχετισμοί με καμπαναριά ελλαδικού χώρου. 
17.30 Μαριάννα Οικονόμου: Μονή Αγιων Πάντων Αχαΐας (1728) Ελαιοτριβείο-

πατητήρι. 
17.45 Χαρίτων Σταυροβουνιώτης & Χριστόδουλος Χατζηχριστοδούλου: Ένας 

λησμονημένος θαυματουργός της βυζαντινής Κύπρου: Ιερομάρτυς Αρτέμων «ο 
εν τω Αυλώνι Σολίας» (BHG3 175). 

18.00 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 



6 

18.30 Χαράλαμπος Μπούρας: Ημίεργα αρχιτεκτονικά μέλη σε μεσοβυζαντινούς 
ελλαδικούς ναούς. 

18.45 Δημήτριος Λιάκος: Ο γλυπτός διάκοσμος στις κρήνες και τις φιάλες των 
μονών του Αγίου Όρους. 

19.00 Αναστασία Δρανδάκη: «Υγιαίνων χρω πάντοτε...». Ενεπίγραφος 
ορειχάλκινος κάδος με σκηνή κυνηγίου στο Μουσείο Μπενάκη. 

19.15 Nina Chichinadze: Some Aspects of the decoration of Holy Images with 
Repousse Revetment. 

19.30 Αννα Νίκα: Λίθινη μήτρα κοσμημάτων από τη μεσαιωνική πόλη της Ρόδου. 
19.45 Αναστάσιος Αντωνάρας: Γυάλινα υστεροβυζαντινά αγγεία, βενετικής 

προέλευσης. 
20.00 Νίκος Κοντογιάννης: Τμήμα κινέζικου αγγείου από τη Βυζαντινή Μεθώνη. 
20.15 Κωνσταντίνος Βαφειάδης: Τα αθωνικά επιτραχήλια με τρεις μορφές στα 

κυκλικά διάχωρα. Νέα στοιχεία για τη χρονολόγηση τους. 
20.30 Συζήτηση 
21.00 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης. 

Σάββατο, 18 Μαΐου 2002 
Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Χ. Μπούρας & Σ. Καλοπίση 
09.30 Ηλίας Κόλλιας: Βιοτεχνικές εγκαταστάσεις παραγωγής ζάχαρης 

κατά το μεσαίωνα στη νοτιοανατολική Μεσόγειο. 
10.00 Ευτέρπη Μαρκή: Χωροθέτηση παραγωγικών και εργαστηριακών 

δραστηριοτήτων στο επισκοπικό συγκρότημα των Λουλουδιών Πιερίας. 
10.15 Μαρία Χειμωνοπούλου: Γεωργική τεχνολογία στις Λουλουδιές Πιερίας. 
10.30 Ευαγγελία Αγγέλκου: Εργαλεία και εργαστηριακές δραστηριότητες. 
10.45 Γεώργιος Γούναρης: Πανεπιστημιακή ανασκαφή Φιλίππων. Εγκαταστάσεις 

υαλουργείου. 
11.00 Μαρία Σκορδαρά: Γυάλινα αντικείμενα από το παλαιοχριστιανικό εργαστήριο 

υαλουργίας στους Φιλίππους. 
11.15 Αικατερίνη Λοβέρδου-Τσιγαρίδα: Παραγωγική μονάδα άσβεστου της 

παλλαιοχριστιανικής περιόδου στο λιμάνι του κάστρου του Πλαταμώνος. 
11.30 Δ ι ά λ ε ι μ μα 
12.00 Όλγα Καραγιώργου: Λίθος την μελανίαν υποκρινόμενος: ενδείξεις για την 

εκμετάλλευση των λατομείων του Θεσσαλικού λίθου στη Μέση Βυζαντινή 
περίοδο. 

12.15 Χαρίκλεια Κοιλάκου: Βιοτεχνικές εγκαταστάσεις βυζαντινής εποχής στη 
Θήβα. 

12.30 Πλάτων Πετρίδης: Βιοτεχνικές εγκαταστάσεις της πρώιμης βυζαντινής 
περιόδου στους Δελφούς. 

12.45 Νικολέττα Σαραγά: Εργαστήρια κεραμικής βυζαντινών χρόνων στο οικόπεδο 
Μακρυγιάννη. 

13.00 Γιώργος Ντέλλας: Οι μεσαιωνικοί ανεμόμυλοι της Ρόδου. 
13.15 Παύλος Τριανταφυλλίδης: Υαλοποιία και Υαλουργεία κατά την Ύστερη 

Αρχαιότητα στη Ρόδο. 
13.30 Συζήτηση 
14.00 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης. 



7 

Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Α. Καββαδία & Ρ. Ετζέογλου 
17.00 Γιάννης Βιταλιώτης: Ιστορικός και λειτουργικός χρόνος στο εικονογραφικό 

πρόγραμμα: Μια χαρακτηριστική περίπτωση από τον χριστολογικό κύκλο. 
17.15 Γιώργος Φουστέρης: Παρατηρήσεις στη διάταξη του χριστολογικού κύκλου 

σε σταυροειδείς εγγεγραμμένους ναούς. 
17.30 Ανέστης Βασιλακέρης: Η τεχνοτροπία που εμπνέεται από τεχνική στην 

παλαιολόγεια ζωγραφική. 
17.45 Ανδρέας Φούλιας: Ανεικονικός διάκοσμος στην Κύπρο την περίοδο των 

αραβικών επιδρομών. 
18.00 Χριστίνα Σπανού: Η βυζαντινή τέχνη στη μητροπολιτική περιφέρεια Κιτίου 

της Κύπρου έως τα τέλη του 13ου αιώνα. 
18.15 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 
18.45 Ευθύμιος Τσιγαρίδας: Οι τοιχογραφίες του ναού του Αγίου Βλασίου Βέροιας 

και του ναού των Ταξιαρχών Θεσσαλονίκης. Η σχέση τους με το ζωγράφο 
Γεώργιο Καλλιέργη. 

19.00 Βαρβάρα Παπαδοπούλου: Μια επιτύμβια παράσταση του 14ου αι. στο ναό της 
Παναγίας Παρηγορήτισσας στην Άρτα. 

19.15 Σταύρος Μαδεράκης: Η Δέηση. Παραλλαγές του θέματος από την Κρήτη. 
19.30 Χριστίνα Παπακυριακού: Η προδοσία του Ιούδα. Η μεταεικονομαχική 

εικονογραφία της παράστασης. 
19.45 Σταύρος Γουλούλης: «Ρίζα Ιεσσαί» των Αγίων Αποστόλων Θεσσαλονίκης: 

προφητικές σκηνές και κείμενα των Προφητών. 
20.00 Συζήτηση 
20.30Δεξίωση. 

Κυριακή, 19 Μαΐου 2002 
Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ε. Τσιγαρίδας & Ν. Γκιολές. 
09.30 Αφέντρα Μουτζάλη: Όψεις της ετερότητας στο Βυζάντιο: Η παρουσία των 

μαύρων στη ζωγραφική. 
09.45 Νεκτάριος Ζάρρας: Ο Χριστός «Εν ετέρα μορφή». Εικονογραφικές 

παρατηρήσεις. 
10.00 Γιώργος Φιλόθεου: Η συλλογή φορητών εικόνων του Καλοπαναγιώτη και 

το εικονοφυλάκιο της μονής του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή. 
10.15 Αθανάσιος Σέμογλου: Η εικόνα της Σταύρωσης της Μονής Σινά (αρ. Β. 36) 

και το «μωσαϊκό» της περιεχόμενο. Μια νέα ερμηνεία. 
10.30 Γιάννης Ηλιάδης: Η λατρευτική εικόνα του Αγίου Φιλίππου στο Άρσος 

Λεμεσού. 
10.45 Μαγδαληνή Παρχαρίδου: Η λατρευτική εικόνα της Παναγίας της Κοσίνιτσας 

(ή Εικοσιφοίνισσας). 
11.00 Ελισάβετ Γιώτα: Παρουσίαση και γενικές παρατηρήσεις πάνω σ' ένα μερικώς 

δημοσιευμένο εικονογραφημένο τετραευαγγέλιο της Φλωρεντίας: Bibl. 
Laurenc. Conv. Soppr. gr. 160. 

11.15 Απόστολος Μαντάς: Η δημιουργία του εικονογραφικού θέματος «Χριστός η 
Άμπελος» στη βυζαντινή τέχνη. 

11.30 Κυριάκος Παπαϊωακείμ: Φορητές εικόνες. Μητροπολιτική περιφέρεια Κιτίου 
από 15ον μέχρι 19ον αιώνα 



8 

11.45 Συζήτηση 
12.00 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 
12.30 έως 14.30 Ετήσια Τακτική Γενική Συνέλευση των μελών της Χριστιανικής 

Αρχαιολογικής Εταιρείας, με θέματα ημερήσιας διάταξης: 
α) Έκθεση και έγκριση των πεπραγμένων του Διοικητικού 

Συμβουλίου κατά το 2001. 
β)Έκθεση και έγκριση της Εξελεγκτικής Επιτροπής της 

οικονομικής διαχείρισης κατά το 2001. 
γ) Διάφορες ανακοινώσεις και συζήτηση θεμάτων που θα 

τεθούν από τα μέλη. 
Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ν. Χατζηδάκη & Μ. Γεωργοπούλου. 
17.30 Νικόλαος Παζαράς: Τρεις εικόνες του κύκλου του Θεοφάνη στη Μονή 

Ξηροποτάμου στο Άγιον Όρος. 
17.45 Γεώργιος Πέτρου: Ο ζωγράφος Θεοφάνης ο Κρης στην Κύπρο: Ενδείξεις ή 

πραγματικότητα; 
18.00 Μαρία Καζανάκη-Λάππα: Κρητικό βημόθυρο σε ιδιωτική συλλογή. 
18.15 Αγγελική Σταυροπούλου:Η Αγία Αικατερίνη σε εικόνα του 16ου αιώνα. 
18.30 Δ ι ά λ ε ι μ μ α 
19.00 Κώστας Γερασίμου: Άγνωστη εικόνα του Εμμανουήλ Τζάνε στην Κύπρο. 
19.15 Λάζαρος Κωνσταντινίδης: Ορφικά στοιχεία στη μεταβυζαντινή τοιχογραφία 

του βίου στην εκκλησία Παναγίας Κρίνας Χίου. 
19.30 Ξανθή Προεστάκη: Μεταβυζαντινές παραστάσεις με την παραβολή των 

κακών γεωργών του αμπελώνος. 
19.45 Σταυρούλα Σδρόλια: Το έργο του Κρητικού ζωγράφου Αντωνίου Αγοραστού 

στη Σκόπελο. 
20.00 Αικατερίνη Παρασκευοπούλου & Γεώργιος Ρουσοδήμος: Το ξύλο των 

βυζαντινών και μεταβυζαντινών εικόνων της Καστοριάς. 
20.15 Συζήτηση 
20.45 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης και του 22ου Εαρινού Συμποσίου 

Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης. 



9 

ΑΓΓΕΛΚΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΑ 

ΕΡΓΑΛΕΙΑ ΚΑΙ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΑΚΕΣ ΔΡΑΣΤΗΡΙΟΤΗΤΕΣ 

Η ανασκαφή στη θέση Λουλουδιές της Πιερίας, πέρα από το ενδιαφέρον της 

αποκάλυψης ενός μοναδικού αρχιτεκτονικού συνόλου, έδωσε έναν μεγάλο αριθμό 

κινητών ευρημάτων. Ανάμεσα στα ευρήματα αυτά ξεχωρίσαμε κάποια εργαλεία, 

μεταλλικά και λίθινα, που σχετίζονται με διάφορες εργαστηριακές δραστηριότητες οι 

οποίες αναπτύχθηκαν στο χώρο του συγκροτήματος κυρίως μετά τους σεισμούς που 

έπληξαν την Πιερία στα μέσα του 6ου αι. Φαίνεται ότι οι κάτοικοι του συγκροτήματος 

προχώρησαν στη δημιουργία εργαστηρίων στο χώρο με σκοπό την αξιοποίηση των 

διαφόρων υλικών μέσα από τη διαδικασία της ανακύκλωσης τους. 

Στην ανακοίνωση θα παρουσιαστούν συνολικά εικοσιοκτώ σχεδόν ακέραια 

εργαλεία. Από αυτά, οκτώ σχετίζονται με γεωργικές δραστηριότητες. Πρόκειται για 

δύο τσεκούρια, δύο αξίνες, ένα δρεπάνι και τρία αμπελουργικά κλαδευτήρια. Με 

ξυλουργικές εργασίες σχετίζονται ένα πριόνι, ένα σκεπάρνι-σφυρί, τέσσερα τρυπάνια 

και ένα χάλκινο σφυρί. Με οικοδομικές δραστηριότητες σχετίζονται μία αξίνα, ένα 

σκαρπέλο, μία σμίλη και ένα μυστρί. Επίσης θα παρουσιαστούν τέσσερα σιδερένια 

εργαλεία που σχετίζονται πιθανόν με την επεξεργασία του γυαλιού και τέλος δύο 

σιδερένιες κουτάλες χύτευσης μετάλλου και τρεις λίθινες μήτρες κοσμημάτων. Στην 

ανακοίνωση γίνεται προσπάθεια να ενταχθούν οι δραστηριότητες αυτές στο χώρο. 

Όλα τα εργαλεία χρονολογούνται στον 6° και 7° αι. 



10 

ΠΑΣΧΑΛΗΣ ΑΝΔΡΟΥΔΗΣ - ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ ΛΑΖΑΡΙΔΗΣ 

ΕΝΤΟΠΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΤΑΓΡΑΦΗ ΤΩΝ ΠΑΛΑΙΟΤΕΡΩΝ ΟΙΚΟΔΟΜΙΚΩΝ ΦΑΣΕΩΝ 
ΤΗΣ ΒΟΡΕΙΟΔΥΤΙΚΗΣ ΠΤΕΡΥΓΑΣ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΟΣΙΟΥ ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ 
ΣΤΟ ΑΠΟΝ ΟΡΟΣ 

Η Μονή Οσίου Γρηγορίου Αγίου Ορους ιδρύθηκε στις αρχές του 14ου αιώνα. 
Κατεστραμμένη από τους πειρατές πριν το 1500, ανοικοδομήθηκε με χορηγίες του 
Στεφάνου του Μέγα, ηγεμόνα της Μολδαβίας (1457-1504). Η μονή εικονίζεται σε 
ένα σχέδιο του Ρώσου μοναχού V. Barskij (1744), που την περιγράφει ως 
«κυκλοειδή» και σκοτεινή, με πύλη και πύργο στο βόρειο τείχος, χωρίς αυλή και με 
το καθολικό καλυμμένο με ενιαία στέγη. Η μονή είχε ψηλά τείχη και τέσσερις ναούς 
και ογδόντα κελλιά, σε τρεις ή τέσσερις σειρές, με εξώστες προς τη θάλασσα. Το 
καθολικό, ναός μικρός με τέσσερις κτιστούς πεσσούς και με κρυφό τρούλο κάτω από 
την ενιαία στέγη του, ήταν κτισμένο δίπλα στο ανατολικό τείχος. Επάνω από το 
νάρθηκα υπήρχαν δύο παρεκκλήσια. Ενα τρίτο βρίσκονταν επάνω από την είσοδο της 
μονής και καλύπτονταν με τρούλο. 

Η περιγραφή του μοναστηριού έγινε λίγο πριν από την πυρκαγιά που το 
κατέστρεψε «ολοσχερώς» την 30η Νοεμβρίου 1761. Το σχέδιο που την συνοδεύει 
αποτελεί τη μοναδική μαρτυρία για την πιθανή μορφή της μονής το 1744, λίγο πριν 
την πυρκαγιά. Διακρίνονται με σαφήνεια το οικοδομικό περίγραμμα και ο στενός 
εσωτερικός χώρος της που κατελάμβανε το καθολικό με τη μεγάλη στέγη του. Επίσης 
ο μεγάλος αμυντικός πύργος, δίπλα στην είσοδο της μονής. 

Το έργο της ανοικοδόμησης και κτιριακής επέκτασης της μονής (προς Α.) 
ανέλαβε ο μοναχός Ιωακείμ. Το παλαιό καθολικό αντικαταστάθηκε με ένα νέο, 
μεγαλύτερο ναό. Η ανοικοδόμηση των κτιρίων του παλαιού συγκροτήματος του 16ου 
αι. μπορεί να παρατηρηθεί επάνω από τη σημερινή στάθμη της αυλής. Οι επεκτάσεις 
και οι ανακατασκευές μετά την πυρκαγιά ήταν ευδιάκριτες περισσότερο στην 
ανατολική πτέρυγα- επέκταση της μονής. Η υπό εξέταση βορειοδυτική πτέρυγα 
διαρθρώνεται καθ' ύψος σε έξι στάθμες και παρουσιάζει πλήθος εσωτερικών χώρων. 
Το δυτικό της σκέλος περιλαμβάνει το παρεκκλήσι της Αγίας Αναστασίας της 
Ρωμαίας, τα κτίρια των γραφείων της μονής και τους υπόλοιπους υπόγειους χώρους 
με τους θόλους και τα σταυροθόλια (πλυσταριό) κοντά στο κηροπλαστείο της μονής. 

Η έρευνα μας για τον εντοπισμό και την καταγραφή των οικοδομικών φάσεων 
της βορειοδυτικής πτέρυγας της μονής πραγματοποιήθηκε στους δαιδαλώδεις 
υπόγειους χώρους της, όπου οι τοίχοι επικαλύφθηκαν σε νεώτερη εποχή με πεταχτό 
τσιμέντο. Πραγματοποιήσαμε διερεύνηση των αρμών και της σχέσης των διαφόρων 
τοιχοποιων. Ιδιαίτερα στην κατώτερη στάθμη της βορειοδυτικής πτέρυγας, 
βρεθήκαμε μπροστά σε μια σειρά από τοιχοποιίες διαφορετικών οικοδομικών 
φάσεων. Τα σχέδια που εκπονήσαμε μετά την αποτύπωση της πτέρυγας, 
συμπληρώθηκαν με την επί τόπου διερεύνηση αρμών και τοιχοποιιών. Διαπιστώθηκε 
η ύπαρξη και άλλων υπόγειων χώρων, φραγμένων σε νεώτερους χρόνους με τοιχεία 
από μπετόν. Παρά τις αντικαμενικές δυσκολίες της έρευνας καταγράψαμε τα ίχνη 
των παλαιότερων φάσεων, χρονολογώντας τις, με όσο το δυνατόν περισσότερη 
ακρίβεια. Για τη χρονολόγηση λάβαμε υπόψη και τα ιδιαίτερα μορφολογικά στοιχεία 
των αλλαγών που έγιναν στην βορειοδυτική πτέρυγα μετά την πυρκαγιά του 1761. 

Ο εξωτερικός βόρειος τοίχος της πτέρυγας μας παρουσιάζει δύο τοιχοποιίες, 
που χωρίζει ένας αρμός αρκετού ύψους. Η τοιχοποιία προς Α., δίπλα στο νεωτερικό 
εξώστη από μπετόν, είναι και η παλαιότερη. Το παράθυρο της παρουσιάζει μορφή 
τοξοθυρίδας με μονολιθικό πρέκι. Το τμήμα τοίχου αυτό είναι παλαιότερο, καθώς 



11 

διακόπτεται βίαια στον αρμό. Η τοιχοποιία προς Δ. δομείται με λίθους, που κοντά 
στον αρμό είναι περισσότερο επιμελημένοι. 

Ο βόρειος τοίχος διαρθρώνεται σε αρκετό ύψος. Τα ανοίγματα του έχουν 
πλίνθινα τόξα και διατάσσονται κατ' όροφο και ύψος. Κάποια παράθυρα είναι 
διευρυμένα, με χαμηλές ποδιές και αμυντικό προσανατολισμό (πιθανόν για κανόνια). 
Με τη μονή συνδέεται ένα μικρό προστατευμένο αραξοβόλι (πιθανόν του 16ου αι.), 
κάτω ακριβώς από τον όγκο της ΒΔ. πτέρυγας. Στο χώρο του βρήκαμε και ένα μικρό 
εγκόλπιο με σλαβική επιγραφή, έργο ίσως του 16ου αι. 

Η πυρκαγιά φαίνεται ότι κατέστρεψε και τον μεγάλο πύργο του 
συγκροτήματος. Η έρευνα μας στα υπόγεια της μονής εντόπισε τοιχοποιίες, ιδιαίτερα 
παλαιές, που μάλλον ανήκουν σε αυτόν. Ενας τοίχος, πιθανόν τμήμα της βόρειας 
πλευράς του, σώζεται σε αρκετό ύψος και μέρος του είναι εξωτερικά ορατό στα 
δυτικά της κυρίας εισόδου της μονής. Στο υπόγειο, η πλευρά αυτή παρουσιάζει ένα 
όρυγμα επικοινωνίας με το υπόγειο της βόρειας πτέρυγας- προσθήκης της μονής 
(τέλη 19ου αι.). Στην κάτοψη σχήματος Π της κατασκευής που πιθανότατα ανήκει 
στον παλαιό πύργο, εγγράφεται ο τετράγωνος πύργος του κωδωνοστασίου (μετά το 
1761). Στο σχέδιο του Barskij ο παλαιός πύργος βρίσκονταν δίπλα στον βόρειο τοίχο 
της ΒΔ. πτέρυγας. Το μέγεθος της καταστροφής του πύργου από την πυρκαγιά του 
1761, θα πρέπει να ήταν μεγαλύτερο προς την πλευρά της αυλής. Πιστεύουμε ότι 
σημαντικό κομμάτι της κάτοψης του καταλαμβάνει ο πύργος του κωδωνοστασίου, 
στη βόρεια πλευρά του οποίου έχει εντοιχιστεί, σε δεύτερη χρήση, τμήμα σλαβικής 
επιγραφής με γράμματα δηλωτικά του ονόματος Στέφανος Βοεβόδας. 

Οσον αφορά την πτέρυγα μας, πιστεύουμε ότι οι εκτεταμένες επισκευές ή 
ανακατασκευές των χώρων της μετά το 1761 θα πρέπει να συνοψιστούν στα εξής : 

- ανοικοδόμηση του νοτίου τοίχου της Β. πτέρυγας (προς την αυλή) με τις επάλληλες 
τοξοστοιχίες και τον κεραμοπλαστικό διάκοσμο ανάμεσα στα τόξα. 

- επανασχεδιασμός των εσωτερικών χώρων του βορείου σκέλους της πτέρυγας και 
σύνδεση τους με τα κατάλοιπα των παλαιότερων οικοδομικών φάσεων της μονής 
(14ος και 16ος αι.). Διαμόρφωση του παρεκκλησίου των Αρχαγγέλων στον ανώτερο 
όροφο του βορείου σκέλους της πτέρυγας, δίπλα στο κωδωνοστάσιο. 

- οικοδόμηση του παρεκκλησίου της Αγίας Αναστασίας της Ρωμαίας και του πύργου 
του κωδωνοστασίου. Διαμόρφωση νέας εισόδου της μονής. 

- Ανοικοδόμηση της δυτικής πτέρυγας της μονής επάνω από τη στάθμη της 
εσωτερικής αυλής. 



12 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΑΝΤΩΝΑΡΑΣ 

ΓΥΑΛΙΝΑ ΥΣΤΕΡΟΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΑΓΓΕΙΑ ΒΕΝΕΤΙΚΗΣ ΠΡΟΕΛΕΥΣΗΣ 

Η παρούσα εργασία πρόκειται να επικεντρωθεί στην παρουσία ενός 

συγκεκριμένου τύπου αγγείων σε υστεροβυζαντινά στρώματα διαφόρων 

πόλεων του ελλαδικού χώρου. Ως αφετηρία θα χρησιμεύσουν ευρήματα από 

τη Θεσσαλονίκη, ενώ ευρήματα από αλλού θα βοηθήσουν στην ασφαλέστερη 

χρονολόγηση τους, στη διευκρίνιση του τόπου παραγωγής τους και στις 

διάφορες χρήσεις που πιθανώς είχαν τα ιδιότυπα αυτά αγγεία, 

Τα αγγεία έχουν βάση επίπεδη αδιαμόρφωτη, πυθμένα έντονα κωνικό 

εσωτερικά, στον οποίο διακρίνεται ίχνος συμπαγούς υαλουργικής κάνης. Το 

σώμα τους είναι φακοειδές και ο ατρακτοειδής λαιμός τους ορίζεται στη βάση 

του και στη μετάβαση προς το καλυκωτό χείλος από δύο πλαστικούς 

δακτυλίους. Το γυαλί συνήθως είναι χρώματος βαθύ μπλε, και σπανίως λαδί ή 

εντελώς αποχρωματισμένο, καθαρό από προσμίξεις και φυσαλίδες. Σε 

ορισμένες περιπτώσεις ο λαιμός και το χείλος είναι στρεπτά, δηλαδή φέρουν 

πλάγιες δεξιόστροφες ραβδώσεις, που σε μία μόνο περίπτωση είναι ορατές 

και στο σώμα. Τα αγγεία είναι κατασκευασμένα με εμφύσηση σε μήτρα και 

στη συνέχεια με περαιτέρω ανάπτυξη με ελεύθερη εμφύσηση. Ως 

αποτέλεσμα του τρόπου κατασκευής τους προκύπτει η ραβδωτή 

διαμόρφωση της επιφάνειας τους. Το ύψος τους είναι γύρω στα 22 εκ. ενώ το 

ωοειδούς διατομής σώμα τους έχει πλάτος 10X7 εκ. 

Ίσως τα φακοειδή αυτά αγγεία να αποτελούσαν κάποιο είδος ευλογίας 

ή γενικότερα κάποιο τύπο προσκυνηματικού αγγείου. Αν και δεν σώθηκαν 

στοιχεία του περιεχομένου τους, είναι πιθανό να περιείχαν λάδι για την 

επίχυση του νεκρού με λάδι κατά την εκφορά. 

Τα διακοσμημένα αγγεία φέρουν λευκό γεωμετρικό διάκοσμο που 

συνίσταται σε κάλυψη του σώματος τους με αβακωτό μοτίβο όπου 

εναλλάσσονται αβαφή και κίτρινα -υπόλευκα σήμερα- διάχωρα. Ο λαιμός 

κοσμείται από λεπτή ταινία, επίσης λευκή, που περιστρέφεται ξεκινώντας από 



13 

το χείλος και καταλήγει στη βάση του. Σε ορισμένες περιπτώσεις διακρίνεται 

ότι χρησιμοποιήθηκε στη διακόσμηση και δεύτερο χρώμα, το ερυθρό. 

Αγγεία του τύπου έχουν βρεθεί σε διάφορα σημεία της ανατολικής 

Μεσογείου, αποτελούν βενετικά προϊόντα, που πιθανώς ταυτίζονται με τις 

fiaschette da pellegrino των πηγών, και χρονολογούνται στον 14° με 16° αι. 



14 

ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

Η ΠΡΟΘΕΣΗ ΚΑΙ ΤΟ ΔΙΑΚΟΝΙΚΟ ΣΤΙΣ ΙίΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΕΣ ΕΚΚΛΗΣΙΕΣ ΤΟΥ ΕΛΛΑΔΙΚΟΥ 

ΧΩΡΟΥ: ΖΗΤΗΜΑΤΑ ΟΡΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΩΝ ΔΕΔΟΜΕΝΩΝ 

Μολονότι η σχετική με την πρόθεση και το διακονικό βιβλιογραφία αριθμεί αρκετούς τίτλους 
άρθρων και μονογραφιών, γραμμένων από ορισμένους από τους πιο έγκριτους μελετητές της 
Λειτουργικής και της Ναοδομίας, τα ζητήματα που θέτουν οι δύο όροι (και χώροι) φαίνεται να 
αναζητούν επιπλέον συνεξέταση και ενδεχομένως επανερμηνεία. Πρόκειται για ζητήματα που 
αφενός αφορούν στην ταύτιση των συγκεκριμένων χώρων, στην αρχιτεκτονική τους διευθέτηση 
και στο είδος του διακόσμου τους, ενώ αφετέρου άπτονται της χρήσης τους και της τέλεσης 
ιεροπραξιών στο εσωτερικό τους. 

Σύμφωνα με τις μέχρι σήμερα απόψεις, το διακονικόν, γνωστό κατά κύριο λόγο από το 
κείμενο που τιτλοφορείται Testamentum Domini, ταυτίζεται με ένα από τα δύο παστοφόρια, που 
διατάσσονται εκατέρωθεν της αψίδας του πρεσβυτερίου στις βασιλικές της Συρίας και των 
οποίων η λειτουργική χρήση αναφέρεται στο κείμενο των Αποστολικών Διαταγών. Στην περιοχή 
των Βαλκανίων οι ερευνητές, εξαιτίας της σπανιότητας των πληροφοριών σχετικά με το 
λειτουργικό τυπικό των πρώιμων χριστιανικών αιώνων, θεώρησαν στη συντριπτική πλειοψηφία 
τους τα δύο συγκεκριμένα κείμενα ως τα μόνα που θα μπορούσαν να υπομνηματίσουν τις 
χρήσεις ορισμένων προσκτισμάτων των ανασκαπτόμενων παλαιοχριστιανικών εκκλησιών. 
Ειδικότερα σε ό,τι αφορά στον ελλαδικό χώρο, οι όροι πρόθεση και διακονικόν υιοθετήθηκαν για 
να οριστούν δύο από τα προσκτίσματα των περισσότερων παλαιοχριστιανικών ναών, έτσι ώστε 
να ταυτιστούν οι χώροι και να τεθούν οι προορισμοί τους, με βάση το αξίωμα ότι οι περιοχές της 
Συρίας και οι εντεύθεν του Αιγαίου περιοχές χρησιμοποιούσαν το ίδιο λειτουργικό τυπικό. 
Φωτεινή εξαίρεση υπήρξε η διαφοροποίηση του καθηγητή Δημητρίου Πάλλα, που διατύπωσε τη 
ριζοσπαστική, για την εποχή της, θεωρία ότι η συγγραφή του Testamentum Domini έγινε στον 
ελλαδικό χώρο με βάση ένα περίφημο πρότυπο, ίσως αυτό του διακονικού της βασιλικής Β της 
Νικόπολης. 

Ωστόσο, αν το βασικό αξίωμα αμφισβητηθεί και αν συνεξεταστούν τα δεδομένα των 
επιγραφικών μαρτυριών, ιδιαίτερα από την περιοχή της Συροπαλαιστίνης, τότε ίσως η οπτική 
γωνία των πραγμάτων να οδηγήσει την έρευνα σε διαφορετικά μονοπάτια, ίσως όχι και τόσο 
βατά. Κατ' αρχάς τα κείμενα του Testamentum Domini και των Αποστολικών Διαταγών 
χρονολογούνται, σύμφωνα με τις νεότερες απόψεις, στο τελευταίο τέταρτο του 4ου αιώνα και 
αντικατοπτρίζουν την πραγματικότητα της λατρείας στις περιοχές της Συρίας, της Φοινίκης και 
της Παλαιστίνης. Οι επιγραφές των ψηφιδωτών δαπέδων σε προσκτίσματα εκκλησιών των 
περιοχών αυτών, οι οποίες διασώζουν τον όρο διακονικόν, συνηγορούν στην ταύτιση του 
διακονικού με το βαπτιστήριο. Τα ψηφιδωτά δάπεδα των συγκεκριμένων προσκτισμάτων 
διαθέτουν θεματολόγιο που δεν συνθέτει μιαν ιδιαίτερη φυσιογνωμία, δηλωτική της ιερότητας 
του χώρου τον οποίον κοσμούν, ενώ δεν παρατηρούνται αναλογίες με τα ψηφιδωτά δάπεδα 
εκείνων των προσκτισμάτων των ελλαδικών εκκλησιών, τα οποία απαντούν στη βιβλιογραφία 
είτε ως προθέσεις είτε ως διακονικά. Τέλος, αν τα προσκτίσματα που αναφέρονται στο 
Testamentum Domini ως διακονικόν και locus presbyterorum et diaconorum ταυτίζονται, τότε 
υπάρχει μια τουλάχιστον σχετική επιγραφική μαρτυρία: πρόκειται για την ψηφιδωτή επιγραφή 
του δαπέδου ενός προσκτίσματος εκκλησίας (;) που έχει ανασκαφεί στη θέση Χαντίντ της 
Χαντίντα, στο σημερινό Ισραήλ. 



15 

Η βασική λειτουργική χρήση ενός διακονικού στους ναούς της Συροπαλαιστίνης είναι η 
κατάθεση των προσφορών των πιστών σε ένα προπαρασκευαστικό στάδιο της θείας λειτουργίας, 
πριν από την ευχαριστιακή σύναξη καθ' εαυτήν, έτσι ώστε να μεταφέρονται εν πομπή ο άρτος και 
ο οίνος για καθαγιασμό κατά την έναρξη της λεγόμενης λειτουργίας των πιστών. Η αμφισημία 
των υλικών καταλοίπων ωστόσο δεν μπορεί να δώσει υπόσταση — και πολύ περισσότερο — να 
επιβεβαιώσει την υπόθεση ότι ένα τέτοιο προπαρασκευαστικό στάδιο υπήρχε και στο 
λειτουργικό τυπικό που είχε υιοθετηθεί στις εκκλησίες του ελλαδικού χώρου. 

Από την άλλη πλευρά, οι χρήσεις του προσκτίσματος του διακονικού δεν λείπουν από 
τους ναούς της Δύσης: τουναντίον, οι ανάγκες αποθήκευσης ιερών σκευών, αρωματικών υλών, 
μύρου και ελαίου, καθώς και αμφίων, βιβλίων και τιμίων λειψάνων ικανοποιούνταν από το 
πρόσκτισμα του σεκρεταρίου. Μία από τις πρωιμότερες μνείες (506) του προσκτίσματος αυτού 
απαντά στον 66° κανόνα της Συνόδου της Αγάθης (της σημερινής Agde, στη Νότια Γαλλία), ο 
οποίος επικυρώνει αντίστοιχο κανόνα της Συνόδου της · Λαοδικείας ("quoniam non oportet 
insacratos ministros licentiae habere in secretarium, quod Graeci diaconicon appellant, ingredi 
et contigere vasa domenica"). Οι χρήσεις του σεκρεταρίου, όπως μας τις εξηγούν άλλες πηγές 
της ίδιας εποχής, ταυτίζονται με εκείνες του διακονικού ως σκευοφυλακίου. Όμως σε αντίθεση 
με τους ναούς της Ανατολής, το σεκρετάριο δεν χρησίμευε για την κατάθεση των προσφορών 
των πιστών σε προπαρασκευαστικό της ευχαριστιακής σύναξης στάδιο, αφού σύμφωνα με τη 
δυτική οικογένεια των λειτουργικών τυπικών, οι πιστοί (ή δύο αντιπρόσωποι τους, κατά το 
αμβροσιανό τυπικό του Μιλάνου, ή οι πιο έγκριτοι, σύμφωνα με τα λειτουργικά έθιμα της 
Αλεξάνδρειας) τις κατέθεταν μόλις στην αρχή της λειτουργίας των πιστών. Επιπλέον, το 
σεκρετάριο βρισκόταν στο δυτικό τμήμα της εκκλησίας, κοντά στο νάρθηκα, όπως για 
παράδειγμα αυτό που έκτισε ο πάπας Σύμμαχος (498-514) στα βόρεια της ανατολικής στοάς του 
αίθριου στον Άγιο Πέτρο της Ρώμης. 

Υπάρχουν εκείνες οι ενδείξεις που συνηγορούν στην υπόθεση ότι στην πλειονότητα των 
ναών των ελλαδικών περιοχών μέχρι και τα τέλη περίπου του 6ου αιώνα είχε υιοθετηθεί ένα 
λειτουργικό τυπικό που θα ανήκε στην οικογένεια των τυπικών της Δύσης: με ιδιομορφίες και με 
έντονη την εντόπια λατρευτική παράδοση, παρουσίαζε ομοιότητες τόσο με τα τυπικά της 
Βόρειας Ιταλίας και της Νότιας Γαλλίας, όσο και με αυτό της Αλεξάνδρειας. Οι ενδείξεις αυτές 
παρέχονται από φαινομενικά μικρής σημασίας λεπτομέρειες: από τη θέση και την αρχιτεκτονική 
μορφή των προσκτισμάτων των ελλαδικών βασιλικών, τα οποία βρίσκουν αναλογίες με τα 
σεκρετάρια ναών της δυτικής λεκάνης της Μεσογείου, καθώς και από τις σφραγίδες 
ευχαριστιακού άρτου και άρτου ευλογίας, που παρουσιάζουν ομοιότητες με εκείνες της Κάτω 
Αιγύπτου. 



16 

ΑΝΕΣΤΗΣ ΒΑΣΙΛΑΚΕΡΗΣ 

Η ΤΕΧΝΟΤΡΟΠΙΑ ΠΟΥ ΕΜΠΝΕΕΤΑΙ ΑΠΟ ΤΕΧΝΙΚΗ 

ΣΤΗΝ ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΕΙΑ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ 

Από μελέτες κυρίως του καθηγητή Belting είναι γνωστό το 

καλλιτεχνικό φαινόμενο των τεχνοτροπικών χαρακτήρων που καθορίζονται 

από την τεχνική κατά την οποία έχει εκτελεστεί ένα έργο. Οι δυνατότητες 

που παρέχονται από το κάθε υλικό ή μέσο και συγχρόνως οι δεσμεύσεις, 

είναι αναμενόμενο να ευνοούν την ανάπτυξη κάποιων εκφραστικών τρόπων 

και συνεπώς να αποτρέπουν την εφαρμογή άλλων. 

Σ' αυτήν την ανακοίνωση επισημαίνεται ένα συγγενές αλλά σχεδόν 

αντίστροφο φαινόμενο: μία τεχνοτροπική θέση που απαντά σε ορισμένα 

παλαιολόγεια έργα, η οποία εμπνέεται από την οπτική εντύπωση που 

παράγουν οι διαφορετικές τεχνικές, όπως η τοιχογραφία, το ψηφιδωτό ή η 

τεχνική της φορητής εικόνας. Δίνονται παραδείγματα έργων στο στυλ των 

οποίων διαγιγνώσκεται η επίδραση της όψης έργου άλλης τεχνικής 

(ψηφιδωτού, εικόνας κλπ.) ή άλλου υλικού. 

Το γεγονός ότι δεν πρόκειται για αναπαραγωγή του οπτικού 

αποτελέσματος της άλλης τεχνικής, αλλά για μία αφομοιωμένη διασκευή 

ορισμένων εκφραστικών της μέσων, αποσυνδέει εντελώς το φαινόμενο από 

την υποκατάσταση ενός υλικού με κάποιο ευτελέστερο, όπως είναι π.χ. η 

ευρέως διαδεδομένη μίμηση της ορθομαρμάρωσης. Είναι κατά κάποιο 

τρόπο ένα δάνειο, το οποίο χρησιμοποιεί ο παλαιολόγειος ζωγράφος ως μία 

επιπλέον πηγή έμπνευσης. 

Η τεχνοτροπική αυτή θέση παρουσιάζεται να έχει δύο κύριες 

εφαρμογές: η μία είναι λειτουργική, σχετίζεται δηλαδή με τη λειτουργία της 

απεικόνισης, όπως στην περίπτωση όπου μία τοιχογραφία επέχει θέση 

εικόνας, ενώ η άλλη υπηρετεί αποκλειστικά το αισθητικό αποτέλεσμα. 

Σε ορισμένες περιπτώσεις όπου απαντά μεμονωμένα, π.χ. σε ένα μόνο 

πρόσωπο, θα μπορούσε να ερμηνευθεί ως επίδραση του προτύπου, το οποίο 

πιθανόν να ήταν αποδοσμένο σε διαφορετικό φορέα-τεχνική. 



17 

Παρατηρείται ότι η ιδιαίτερη αυτή τεχνοτροπική θέση δε συνδέεται 

αποκλειστικά με το προσωπικό ύφος του καλλιτέχνη, αλλά μάλλον 

υιοθετείται συνειδητά και προσαρμόζεται σ' αυτό. Επιπλέον δεν έχουν 

εντοπιστεί ενδείξεις που να την περιορίζουν σε κάποιο συγκεκριμένο 

καλλιτεχνικό περιβάλλον ή εργαστήριο ή που να της προσδίδουν 

χαρακτήρα τεχνοτροπικού ρεύματος. Το σύνολο των έργων ωστόσο όπου 

έχει επισημανθεί ανήκει σε ενήμερους και ιδιαίτερα προικισμένους 

ζωγράφους. 

Γενικά το φαινόμενο αυτό θα μπορούσε να θεωρηθεί ως μία από τις 

κατ5 εξοχήν εκφάνσεις του τεχνοτροπικού πλουραλισμού που χαρακτηρίζει 

την καλλιτεχνική δραστηριότητα της εποχής των Παλαιολόγων. 



18 

ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Μ. ΒΑΦΕΙΑΔΗΣ 

ΤΑ ΑΘΩΝΙΚΑ ΕΠΙΤΡΑΧΗΛΙΑ ΜΕ ΤΡΕΕ ΜΟΡΦΕΣ ΣΤΑ ΚΥΚΛΙΚΑ ΔΙΑΧΩΡΑ. ΝΕΑ 

ΣΤΟΓΧΕΙΑ ΓΙΑ ΤΗ ΧΡΟΝΟΛΟΓΗΣΗ ΤΟΥΣ. 

Στα σκευοφυλάκια των μονών του Αγίου Όρους φιλοξενείται ένας αριθμός ομοειδών επιτραχηλίων με 

κοινά εικονογραφικά και τεχνοτροπικά χαρακτηριστικά, για τα οποία έχει ήδη κάνει λόγο ο Millet στο 

γνωστό βιβλίο του για τα εκκλησιαστικά κεντήματα του 1947. Πρόκειται για μια στενή λωρίδα 

μεταξωτού υφάσματος, η επιφάνεια της οποίας δεν καλύπτεται πλήρως από το κέντημα. Λεπτή συνεχής 

ταινία από χρυσό σύρμα διαμορφώνει μονή σειρά σηρικών τροχών, με τρεις ημίσωμες μορφές 

εγγεγραμμένες στους κύριους τροχούς, και ζωόμορφο διάκοσμο στα διάκενα, ενώ οι παρυφές 

κοσμούνται με ανεικονικά μοτίβα. Το εικονογραφικό πρόγραμμα των συγκεκριμένων αμφίων εμπνέεται 

από την ακολουθία της Προσκομιδής. Σε δύο από τα επιτραχήλια της εν λόγω ομάδας, που ανήκουν στη 

μονή Μ. Λαύρας, διαβάζουμε τις εξής επιγραφές: + Ιωακείμ αργύερέου Δρόμος και: + Ιωακείμ 

ιερ[ομον]άχου κ[αι] π[νευματι]κού κ[αι] σνγγέλου της βίεγάλης] Εκκ/.ησί[ας], αντίστοιχα Ενεπίγραφο 

είναι επίσης και το ομόλογο επιτραχήλιο της μονής Διονυσίου: + Δημήτριος ιερεύς Βαρια[νός;] και μέγας 

σκεΌοφύλαξ της Μεγά/.ης τον Θ[εο]ύ Εκκ/.ησίας. 

Η διάταξη του διακόσμου των επιτραχηλίων αυτών σε σηρικούς τροχούς και η εγγραφή των 

εικονιστικών θεμάτων σε κυκλικά διάχωρα, ορισμένα κλασικιστικά μοτίβα που γεμίζουν το χώρο, η 

χαρακτηριστική αυστηρή, συνεχής και σεσυρμένη ταινία που τρέχει παντού διαμορφώνοντας τα 

σχήματα, η πλαστική απόδοση της φόρμας και, τέλος, τεχνικά χαρακτηριστικά, όπως ο περιορισμός 

στους τύπους της βελονιάς, προδίδουν εργαστήριο χρυσοκεντητικής με μεγάλη παράδοση που εμπνέεται 

σαφώς από τα παλαιολόγεια πρότυπα. 

Ωστόσο, διακοσμητικά μοτίβα που ενδημούν σε βυζαντινά κυρίως άμφια και πέπλα, οι σταυροί σε 

κύκλους λόγου χάριν, έχουν εδώ ήδη εκλείψει. Εικονιστικά θέματα, όπως η μορφή του Γρηγορίου του 

Παλαμά, που ως γνωστόν αξιοποιείται κυρίως στα μετά την Αλωση χρόνια, ιδιαίτερα από το αθωνικό 

περιβάλλον, ο «κρυπτογραφημένος» δικέφαλος αετός στην παρυφή, αλλά και ο ανατολίζων ζωομορφικός 

διάκοσμος υποδεικνύουν, κατά τη γνώμη μας, ως χρόνο κεντήσεως των εν λόγω εργόχειρων την περίοδο 

αμέσως μετά το 1453. Αντιστρόφως, το γεγονός ότι τα ακριβώς χρονολογημένα μετά τα μέσα του 16ου 

αιώνα επιτραχήλια δε διασώζουν τίποτε από τα χαρακτηριστικά γνωρίσματα των υπό συζήτηση αμφίων 

ορίζει ασφαλώς ένα terminus ante. Η χρήση μάλιστα των επιτραχηλίων αυτών από αξιωματούχους του 

περιβάλλοντος του Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως, που προέρχονται ή έχουν μαρτυρημένες σχέσεις 



19 

με τα μοναστήρια του Άθω καταδεικνύει μάλλον την μετά το 1483/84 περίοδο, οπότε οι Αγιορείτες 

καταλαμβάνουν ανώτατα εκκλησιαστικά αξιώματα και επιβάλλουν την παρουσία τους στο Πατριαρχείο. 

Ο Millet προσπάθησε να προσδιορίσει ακριβέστερα το χρόνο φιλοτέχνησης των επιτραχηλίων της 

ομάδας αυτής, και για το λόγο αυτό στηρίχθηκε στο terminus ante της εκλογής του Ιωακείμ Δράμας στον 

πατριαρχικό θρόνο το 1498. Το πετραχήλι όμως του Ιωακείμ αναφέρεται σε Μητροπολίτη και όχι 

Πατριάρχη. Σε ένα αθωνικό έγγραφο του 1528, που δημοσιεύτηκε τελευταία, κάνει την εμφάνιση του 

ένας ακόμη μητροπολίτης Δράμας με το όνομα Ιωακείμ, ο οποίος βεβαίως δεν πρέπει να ταυτιστεί με τον 

Πατριάρχη. Ωστόσο, το εν λόγω άμφιο είτε χρονολογηθεί λίγο πριν το 1498, είτε το αργότερο γύρω στο 

1528, η μεταξύ τους μικρή χρονική διαφορά συμπίπτει και επιβεβαιώνει απλώς το στενό χρονικό πλαίσιο 

κατασκευής των επιτραχηλίων μας, όπως ορίζουν τα μορφολογικά τους γνωρίσματα που 

προαναφέρθηκαν. Σε αυτά τα χρονικά πλαίσια το διονυσιάτικο επιτραχήλιο του σκευοφύλακα Δημητρίου 

ίσως θα πρέπει να αποδοθεί στον ομώνυμο του Μεγάλο Χαρτοφύλακα του Πατριαρχείου, που 

διατελούσε χρέη γραμματέα κατά την πρώτη πατριαρχεία του διονυσιάτη μοναχού Νήφωνος του Β' 

(τέλη 1486-αρχές 1488). Αν έτσι έχουν τα πράγματα, τότε το επιτραχήλιο θα πρέπει να χρονολογηθεί 

μετά το 1488. 

Εν πάσει περιπτώσει, τα άμφια αυτά, που εντοπίζονται κυρίως σε μονές του Αγίου Όρους ή 

εξαρτήματα τους, εκπροσωπούν κάποιο συρμό στην ιερατική αμφίεση και απηχούν τον αισθητικό 

προσανατολισμό επώνυμων υψηλόβαθμων και πεπαιδευμένων κληρικών του κλίματος του Πατριαρχείου 

μεταξύ των ετών 1483/84-1530. Και συνεπώς θα πρέπει να είναι έργα ονομαστού και εμπνευσμένου 

εργαστηρίου χρυσοκεντητικής της Βασύλεύουσας. 



20 

ΓΙΑΝΝΗΣ Σ. ΒΙΤΑΛΙΩΤΗΣ 

ΙΣΤΟΡΙΚΟΣ ΚΑΙ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΟΣ ΧΡΟΝΟΣ ΣΤΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ: 

ΜΙΑ ΧΑΡΑΚΤΗΡΙΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΠΤΩΣΗ ΑΠΟ ΤΟΝ ΧΡΕΤΟΛΟΠΚΟ ΚΥΚΛΟ 

Στη μνημειακή ζωγραφική, από χη μεσοβυζαντινή μέχρι και τη μεταβυζαντινή περίοδο, 

παρατηρείται συχνά κάποια μορφή «ανταγωνισμού» μεταξύ ιστορικού και λειτουργικού χρόνου 

στη διάταξη του εικονογραφικού προγράμματος. Στη διαπραγμάτευση του θέματος αυτού 

χρησιμοποιούμε ως αντιπροσωπευτικό παράδειγμα τρεις σκηνές του ευρύτερου χριστολογικού 

κύκλου: Την Ιαση του Παραλυτικού της Βηθεσδά, τη Συνάντηση του Χριστού με τη Σαμαρείτιδα 

και την Ιαση του εκ γενετής Τυφλού 

Είναι γνωστό ότι στο εικονογραφικό πρόγραμμα του βυζαντινού ναού, όπως αυτό το 

βλέπουμε διαμορφωμένο στα μεγάλα μνημεία του 11ου αιώνα, στην επιλογή των σκηνών του 

χριστολογικού κύκλου παίζει σημαντικό ρόλο η διάταξη του εκκλησιαστικού χρόνου. Δηλαδή, 

προκρίνονται οι παραστάσεις στις οποίες αντιστοιχεί μία σημαντική εορτή του έτους -το 

συμβατικά αποκαλούμενο «Δωδεκάορτο»- εικονίζονται όμως συμπληρωματικά και κάποιες 

«δευτερεύουσες» χριστολογικές σκηνές (π.χ. Νιπτήρ, Απιστία Θωμά), που επίσης γίνονται 

αντικείμενο ανάμνησης από την Εκκλησία, με συγκεκριμένες λειτουργικές αναφορές. Η λογική 

που διέπει τη διάταξη των σκηνών εντός του ναού κατά κανόνα προσδιορίζεται από τη χρονική 

σειρά με την οποία συνέβησαν τα αντίστοιχα γεγονότα, δηλαδή από τον ιστορικό χρόνο. 

Μέχρι και την υστεροβυζαντινή περίοδο, η Ίαση του Παραλυτικού, η Σαμαρείτις και η Ιαση 

του Τυφλού εμφανίζονται στη μνημειακή ζωγραφική ενταγμένες στον κάπως γενικευμένα 

αποκαλούμενο «κύκλο των Θαυμάτων» (π.χ. Decani, Μονή της Χώρας, ναοί Μυστρά). Έχει από 

παλιά παρατηρηθεί ότι η συχνή ιστόρηση της μίας σκηνής δίπλα στην άλλη οφείλεται πρώτον 

στην εξιστόρηση τους στο Κατά Ιωάννην Ευαγγέλιο (αντίστοιχα, κεφάλαια Ε' 1-15, Δ' 1-30, Θ' 1-

39) και δεύτερον στο ότι οι σχετικές περικοπές διαβάζονται την περίοδο του Πεντηκοσταρίου, 

συγκεκριμένα την 3π, 4π και 5π Κυριακή μετά το Πάσχα. Να επισημάνουμε ακόμη ότι, αντίθετα 

από άλλες ευαγγελικές περικοπές που αφηγούνται Θαύματα του Χριστού και απλώς διαβάζονται 

κάποιες Κυριακές του έτους, χωρίς λειτουργικές αναφορές, στις τρεις παραπάνω περικοπές έχει 

αφιερωθεί μέρος των ύμνων της ημέρας, οι οποίοι περιέχονται στο βιβλίο του Πεντηκοσταρίου. 

Κατά τη μεταβυζανπνή περίοδο παρατηρείται μία ουσιαστική αλλαγή στη θέση των τριών αυτών 

σκηνών μέσα στο εικονογραφικό πρόγραμμα. Σε κάποια μνημεία, που εκπροσωπούν 

διαφορετικές σχολές ζωγραφικής, εξακολουθεί η παλαιά παράδοση ένταξης τους στον κύκλο των 



21 

Θαυμάτων (π.χ. Καθολικά Μονών Διονυσίου και Ξενοφώντος). Αντίθετα, σε κάποια άλλα μνημεία 

γίνεται φανερή, λόγω της θέσης τους στο πρόγραμμα του ναού, η διπλή ένταξη τους: Αφ' ενός στον 

κύκλο των Θαυμάτων και αφ' ετέρου στον αναστάσιμο κύκλο (π.χ. Καθολικά Μονών Μεγίστης 

Λαύρας, Δοχειαρίου και Κουτλουμουσίου). Τέλος, σε αρκετούς ναούς παρατηρούμε την 

αποκλειστική ένταξη και των τριών σκηνών -ή, τουλάχιστον, κάποιων από αυτές- στον αναστάσιμο 

κύκλο (π.χ. Καθολικά Μονών Μυρτιάς, Ντίλιου, Φιλανθρωπηνών, Αγίου Στεφάνου Μετεώρων και 

Αγίας Τριάδας Σπαρμού Ολύμπου). Συνήθως μάλιστα τα τρία επεισόδια διατάσσονται σύμφωνα με 

τη σειρά κατά την οποία διαβάζονται οι αντίστοιχες περικοπές τις Κυριακές του Πεντηκοσταρίου 

και όχι κατά τη σειρά της ευαγγελικής αφήγησης. Να προστεθεί ότι κάποτε παρεμβάλλεται μεταξύ 

της Ίασης του Τυφλού και της Σαμαρείτιδος η Μεσοπεντηκοστή, η οποία εορτάζεται την Τετάρτη 

της τέταρτης εβδομάδας. Ανάλογη διάταξη παρατηρείται και σε επιστύλια τέμπλων που 

χρονολογούνται στην ίδια περίοδο. Χαρακτηριστική επίσης είναι η αναγραφή, σε ορισμένες 

περιπτώσεις, όχι του συνήθους θεματικού τίτλου, αλλά της Κυριακής κατά την οποία το 

αντίστοιχο ευαγγελικό επεισόδιο εορτάζεται (π.χ. Κυριακή της Σαμαρείτιδος). 

Αυτή η κατίσχυση του λειτουργικού έναντι του ιστορικού χρόνου είναι μία επιπλέον 

έκφραση της διαρκώς αυξανόμενης επιρροής του λειτουργικού τυπικού στο εικονογραφικό 

πρόγραμμα. Το τελευταίο αυτό φαινόμενο, όπως έχει πολλές φορές επισημανθεί, αρχίζει να 

γίνεται ιδιαίτερα εμφανές ήδη από τον 12° αιώνα και βάζει τη σφραγίδα του στη μνημειακή τέχνη 

της υστεροβυζαντινής περιόδου, παίρνοντας διάφορες μορφές. 

Η επιρροή της λατρείας στην εκκλησιαστική τέχνη φαίνεται να ενισχύεται περαιτέρω στη 

μεταβυζαντινή περίοδο. Ειδικά στις περιπτώσεις όπου ο λειτουργικός χρόνος υποκαθιστά τον 

ιστορικό, παρατηρούμε ουσιαστικά την υποκατάσταση, ως εικονογραφική πηγή, του κειμένου των 

Τεσσάρων Ευαγγελίων από το λειτουργικό Ευαγγέλιο ή Ευαγγελιστάριο. Να σημειωθεί σχετικά ότι 

στους χρόνους της Τουρκοκρατίας ο όρος «Ευαγγέλιο» κατέληξε να σημαίνει όχι τα Τέσσερα 

Ευαγγέλια (ή Τετραευάγγελο), αλλά το Ευαγγέλιο κατά τας αναγνώσεις. Είναι γεγονός ότι η κύρια, 

αν όχι η μοναδική, επαφή του πληρώματος της Εκκλησίας με το κείμενο της Καινής Διαθήκης 

πραγματοποιείτο μέσω των εκκλησιαστικών ακολουθιών και σύμφωνα με τον διαρκώς 

επαναλαμβανόμενο, για αιώνες, ετήσιο κύκλο της λατρείας. Ο τελευταίος καθόριζε εξάλλου και 

τον κύκλο των κοσμικών ασχολιών και αργιών, δηλαδή τον κοσμικό χρόνο. Η κεντρική αυτή θέση 

της λατρείας εντός της κοινωνίας πιθανότατα συνετέλεσε και στην αύξηση της επιρροής του 

λειτουργικού χρόνου στη διάρθρωση μέρους του εικονογραφικού προγράμματος. 



22 

ΣΩΤΗΡΗΣ ΒΟΓΙΑΤΖΗΣ 

ΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΤΣΑΤΣΑΡΗ ΣΤΗΝ ΑΣΩΠΙΑ ΒΟΙΩΤΙΑΣ 

Πρόκειται για τμήμα ενός μικρών διαστάσεων σταυροειδούς εγγε­

γραμμένου ναού με νάρθηκα αφιερωμένου στον Προφήτη Ηλία. Το νότιο 

τμήμα αποκόπηκε, δηλαδή τα νότια διαμερίσματα, μέρος της κεραίας και 

του νάρθηκα και στη θέση τους κατασκευάστηκε τοίχος πλησιέστερα 

προς το κεντρικό διαμέρισμα δηλαδή σε θέση που δεν υπήρχε αρχικά, Ο 

ναός λοιπόν έχει μέσου ύψους τρούλο που φέρεται από ισχυρούς τοιχο-

πεσσούς. Το ιερό προσκολλάται απ ευθείας στην κυρίως ναό δηλαδή ο 

σταυροειδής τύπος είναι απλός. Στα ανατολικά προεξέχει μεγάλη ημικυ­

κλική αψίδα, ενώ αυτή της Πρόθεσης χωνεύεται στο πάχος του ανατολι­

κού τοίχου. Τα γωνιακά διαμερίσματα είναι επιμήκη και στεγάζονται με 

στενές και χαμηλές διαμήκεις καμάρες. Χαμηλά τοξωτά ανοίγματα συν­

δέουν τα πλάγια διαμερίσματα με τον κεντρικό χώρο. Το τέμπλο της 

Πρόθεσης σχηματίζεται από spolia μεσοβυζαντινού τέμπλου που μόλις 

διακρίνονται κάτω από παχύ στρώμα ασβεστωμάτων. 

Ο ναός φωτίζεται από οκτώ παράθυρα στο τύμπανο του τρούλου 

και ένα δίλοβο στον βόρειο τοίχο. Ένα ακόμα δίλοβο διαπερνά την αψίδα 

του ιερού και ένα μονόλοβο της Πρόθεσης. Το τελευταίο χωρίζεται από 

μαρμάρινο αμφικιονίσκο. Ο νάρθηκας είναι τριμερής. Τα πλάγια διαμε­

ρίσματα καλύπτονται με χαμηλές εγκάρσιες καμάρες, ενώ το κεντρικό με 

ψηλότερη διαμήκη. 

Εξωτερικά ο ναός είναι ασβεστωμένος. Ο τρούλος έχει μέσου ύ­

ψους τύμπανο οκταγωνικής κάτοψης και καλύπτεται με πυραμιδοειδή 

κεραμοσκεπή στέγη. Πάνω στον δυτικό τοίχο υψώνεται μονόλοβο κωδω-

νοστάσιο με δίκλινη κάλυψη από κεραμίδια. Κάτω από τα επανειλημμέ­

να ασβεστώματα που καλύπτουν τους τοίχους διακρίνεται σε πολλά ση­

μεία το πλινθοπερίκλειστο σύστημα δομής της τοιχοποιίας. Στις ακμές 

του τύμπανου υπάρχουν συμφυείς κιονίσκοι. Τα παράθυρα σχηματίζο-



23 

νται από τρία επάλληλα τόξα από τα οποία το εσωτερικό είναι λίθινο σε 

ελαφριά εσοχή. Το δεύτερο είναι κατασκευασμένο από τούβλα ακτινωτά 

τοποθετημένα, ενώ το τελευταίο είναι πάλι λίθινο. 

Στα ανατολικά προεξέχει η τρίπλευρη κόγχη του ιερού. Στα βο­

ρειοανατολικά όπου το έδαφος είναι σχετικά αδιατάρακτο διαπιστώνεται 

η ύπαρξη χαμηλής λίθινης κρηπίδας πάνω στην οποία βαίνει το κτήριο. 

Πώρινος κοσμήτης περιτρέχει τις τρεις πλευρές χωρίς να επεκτείνεται 

στα τμήματα του ανατολικού τοίχου. Η δομή της τοιχοποιίας είναι παρό­

μοια με αυτή του τρούλου με κανονικό πλινθοπερίκλειστο σύστημα Ο 

νότιος τοίχος του ναού είναι πλήρως ανακατασκευασμένος από αργόλι-

θοδομή χωρίς ανοίγματα ούτε καμία χρονολογική ένδειξη. 

Στη δυτική όψη διαπιστώνουμε το ίδιο πλινθοπερίκλειστο σύστημα 

δομής που εμφανίζεται χωρίς διακοπή έως το μονόλοβο τοξωτό κωδωνο-

στάσιο που υψώνεται αξονικά στο μέσον της δυτικής πλευράς κατασκευ­

ασμένο στην ίδια οικοδομική φάση με τον υπόλοιπο ναό. Πάνω από την 

τοξωτή θύρα εισόδου υπάρχει η συνηθισμένη κόγχη για την αφιέρωση 

του ναού, με ιδιαιτέρως πολυτελή κατασκευή. Φαίνεται λοιπόν από τα 

παραπάνω ότι ο Προφήτης Ηλίας Τσάτσαρη αποτελεί τμήμα ενός ναού, 

όχι ιδιαιτέρως υψηλών προθέσεων, που παρέμεινε έως σήμερα άγνωστος 

στην επιστήμη και εντάσσεται χωρίς ιδιαίτερες πρωτοτυπίες στον κύριο 

κορμό της αρχιτεκτονικής του 12ου αιώνα. 



24 

ΚΩΣΤΑΣ ΓΕΡΑΣΙΜΟΥ 

ΑΓΝΩΣΤΗ ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΕΜΜΑΝΟΥΗΛ ΤΖΑΝΕ ΣΤΗ ΚΥΠΡΟ 

Ένα πολύ σημαντικό έργο, άγνωστο μέχρι σήμερα, που βρίσκεται σε 

ιδιωτική συλλογή στη Κύπρο είναι το μικρό τρίπτυχο του φημισμένου 

ζωγράφου και ιερέα Εμμανουήλ Τζάνε. Το έργο φέρει την υπογραφή του 

καλλιτέχνη και χρονολογείται στο 1674. Στο κεντρικό τμήμα παριστάνει την 

Παναγία Βρεφοκρατούσα στο τύπο της Γλυκοφιλούσας - παραλλαγή 

Καρδιώτισσας - με σεβίζοντες αγγέλους εκατέρωθεν. Από τα δύο θυρόφυλλα 

έχει διασωθεί το αριστερό, το οποίο εικονίζει τον Άγιο Αντώνιο στη μπροστινή 

όψη και πίσω τον Άγιο Ιάκωβο τον Αδελφόθεο. 

Ο Εμμανουήλ Τζάνες Μπουνιαλής είναι, μαζί με το Θεόδωρο Πουλάκη, 

ένας από τους σημαντικότερους Κρητικούς ζωγράφους του δεύτερου μισού 

του 17ου αι.1. Γεννήθηκε στο Ρέθυμνο γύρω στο 1610 και πέθανε στη Βενετία 

στις 28 Μαρτίου του 1690. Το 1646, μετά την κατάληψη του Ρεθύμνου από 

τους Τούρκους, έφυγε από την Κρήτη. Τον Απρίλιο του 1648 τον συναντάμε 

στην Κέρκυρα, όπου μένει και ζωγραφίζει πολλές εικόνες, τουλάχιστον, ως το 

τέλος του 1654. Το Μάρτιο του 1658 ο Τζάνες βρίσκεται στη Βενετία όπου και 

θα παραμείνει μέχρι το θάνατο του. Η τέχνη του επηρεάστηκε από τη 

σύγχρονη ιταλική τέχνη σε μικρότερο βαθμό από εκείνη του Πουλάκη. Οι 

σχεδιαστικές και τεχνοτροπικές του ικανότητες ήταν εξαιρετικές, με 

αποτέλεσμα να επιδίδεται με μεγάλη επιτυχία στις μικρογραφικές σκηνές. 

Ήταν λεπτολόγος στο έπακρο, όπως εξάλλου μαρτυρεί και το προαναφερθέν 

τρίπτυχο, όπου, στα 64 χρόνια του, εξακολουθεί να επιδεικνύει επιμέλεια, 

σταθερότητα και αγάπη για τις μικρογραφίες, στοιχεία που διατηρεί 

ζωγραφίζοντας μέχρι τα βαθιά του γεράματα. Στην Κύπρο υπήρχαν άλλες δύο 

εικόνες του Τζάνε, μία του Χριστού και μία της Παναγίας, που βρίσκονταν στο 

καθολικό της Μονής της Θεοτόκου στην κατεχόμενη σήμερα Κυθρέα και οι 

οποίες κλάπηκαν από τους Τούρκους μετά την Εισβολή του 1974. 



25 

ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΓΙΩΤΑ 

ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΚΑΙ ΓΕΝΙΚΕΣ ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΠΑΝΩ Σ' ΕΝΑ ΜΕΡΙΚΩΣ 

ΔΗΜΟΣΙΕΥΜΕΝΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΜΕΝΟ ΤΕΤΡΑΕΥΑΓΓΕΛΙΟ ΤΗΣ 

ΦΛΩΡΕΝΤΙΑΣ:ΒΙΒΕ. LAURENC. CONV. SOPPR. GR. 160 

Το τετραευαγγέλιο της Λαυρεντιανής βιβλιοθήκης είναι γραμμένο σε περγαμηνή, 

μετρίας ποιότητας, με αμιγή μικρογράμματη γραφή και καστανή μελάνη. Τίτλοι, κεφαλαία 

γράμματα και σχόλια έχουν γραφεί με ερυθρά μελάνη. Τα 214 φύλλα φέρουν μέτριες 

διαστάσεις (225x200mm). Περιλαμβάνουν το πλήρες κείμενο των τεσσάρων ευαγγελίων 

γραμμένο σε μία μόνο στήλη η οποία αποτελείται απο 27 γραμμές. Στην αρχή του 

χειρογράφου, καθώς επίσης και στο πρώτο φύλλο του ευαγγελίου κατά Ματθαίου (φ. 8α), 

μία νεώτερη σημείωση γραμμένη στα λατινικά αναφέρει ότι το 18ο αιώνα το 

τετραευάγγελο ανήκε στο μοναστήρι των βενεδικτινών της Φλωρεντίας. Σύμφωνα με 

βιβλιογραφικές πληροφορίες της εποχής, ο κώδικας αυτός μεταφέρθηκε στην Λαυρεντιανή 

βιβλιοθήκη κατά το τέλος 18ου-αρχές 19ου αιώνα. 

Ο κώδικας κοσμείται με κανόνες αντιστοιχίας, οι οποίοι φέρουν πλαίσιο με απλά 

γεωμετρικά ποικίλματα, με πορτραίτα των ευαγγελιστών και επίτιτλα που διακοσμούν την 

αρχή κάθε ευαγγελίου, καθώς επίσης και με τέσσερις ολοσέλιδες μικρογραφίες. Οι δύο 

πρώτες βρίσκονται στην αρχή του χειρογράφου και εικονογραφούν την Πεντηκοστή (φ. 6β) 

και την Δέηση (φ. 7α). Οι δύο άλλες διακοσμούν τα δύο τελευταία φύλλα του κώδικα και 

απεικονίζουν την Αποκαθήλωση (φ. 213β) και τον Επιτάφιο Λίθο-Χαίρετε (φ. 214α), θέμα 

μοναδικού εικονογραφικού ενδιαφέροντος. 

Η ιδιαιτερότητα αυτής της εικονογράφησης έγκειται στην θέση που περνούν οι 

ολοσέλιδες μικρογραφίες μέσα στον κώδικα, στην επιλογή των θεμάτων καθώς τέλος και 

στην ιδιομορφία που παρουσιάζουν οι επιλεγμένοι εικονογραφικοί τύποι. 

Στις ελάχιστες αναφορές που έχουν γίνει μέχρι τώρα σ'αυτό το χειρόγραφο, οι 

ερευνητές δεν συμφωνούν ως προς την χρονολογία του (ο G. Millet, επηρεασμένος απο τις 

πληροφορίες των καταλόγων του 18ου και 19ου αιώνα, χρονολογεί το χειρόγραφο στον 10ο 

αιώνα, ενώ ο Κ. Weitzmann το τοποθετεί στο δεύτερο μισό του Που αιώνα) και δεν 

παρουσιάζουν καμμία υπόθεση ως αναφορά στον τόπο παραγωγής του. 

Αντικείμενο της παρούσας ανακοίνωσης είναι η λεπτομερή παρουσίαση της γραφής 

και της εικονογράφησης αυτού του κώδικα, με σκοπό τον σαφέστερο χρονολογικό 

προσδιορισμό του και και την ανίχνευση του τόπου δημιουργίας του. 



26 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΓΟΥΛΟΥΛΗΣ 

ΡΙΖΑ ΙΕΣΣΑΙ ΤΩΝ ΑΠΩΝ ΑΠΟΣΤΟΛΩΝ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ: 

ΠΡΟΦΗΤΙΚΕΣ ΣΚΗΝΕΣ ΚΑΙ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΩΝ ΠΡΟΦΗΤΩΝ 

Η 'Ρίζα ΙεσσαΓ των Αγίων Αποστόλων Θεσσαλονίκης (1328-1334) αποκτά 

ιδιαίτερη σημασία σε σχέση με τις άλλες γνωστές του σύνθετου εικονογραφικού 

τύπου - περίπου 25 σε διάστημα 5 αιώνων (13ος - 18ος αι.) - κυρίως χάρη στην 

ύπαρξη 22 προφητών που κρατούν ενεπίγραφα ειλητά, μέσω των οποίων 

'σχολιάζονται' οι παρακείμενες σκηνές. Η ταύτιση των μορφών αυτών είναι 

δυνατή χάρη στην ύπαρξη μερικών επιγραφών με τα ονόματα τους, στα 

φυσιογνωμικά χαρακτηριστικά και στο περιεχόμενο των κειμένων των ειλητών 

(αρχή από πάνω αριστερά [+]): 1) Βαρούχ [;] (παραλλαγή Βαρούχ 3.36;), 2) 

Ιερεμίας (11.19), 3) Αγγαίος (2.9), 4) Άγνωστος (Ζαχαρίας, πατήρ Προδρόμου;) 

(Μιχαίας 4.8), 5) Άγνωστος [Ιώβ;] (Ωσηέ 6.1), 6) Ζαχαρίας (1.8), 7) Μαλαχίας 

(1.5), 8) Σοφονίας: (3.8), 9) Αββακούμ (2.1 και 3), 10) Ησαΐας: (11.6), 11) Δανιήλ 

(10.5), 12) Ιεζεκιήλ (1.19), 13) 10) Μωϋσής (επιγρ. Μ[ΩΥΟΗΟ]) (Δανιήλ, 2.44), 

14) Αμώς (7,7), 15) Οβδιού (1,18), 16) Ιωνάς (1.1), 17) Ηλίας (Δ' Βασιλειών 2.2), 

18) Ιωήλ (3.1), 19) Ναούμ (2.14), 20) Ωσηέ (6.1), 21) Ελισαίος (Δ' Βασ. 2.12), 

22) Μιχαίας (2.1) (κάτω δεξιά). 

Από τις 15 σκηνές ταυτίζονται με επιγραφές μόνον δύο στην κάτω ζώνη: 1) η 

'Χρίση του Δαβίδ' και 2) παράσταση (πιθανόν) του Χριστού εικονιζόμενου σε 

προτομή επάνω σε άνθος, συνοδευόμενη από την επιγραφή: Σκύμνος λέοντος 

εκ βλαστού Ιούδα υιέ μου άνέβης (αναπεσών έκοιμήθης ως λέων..) 

(Γένεσις 49.9), η οποία μέχρι τώρα δεν είχε αναγνωσθεί από όσους ασχολήθηκαν 

με τη σύνθεση [:Chr. Stephan, Apostelkirche, Worms 1986, 160. Ν. 

Dionisopoulos, «Loza Jesejeva», Zograf, 21 (1990), 63 (σχέδιο), 69]. Από τις 

υπόλοιπες άλλες ταυτίζονται σχετικά εύκολα κι άλλες όχι. Χωρίζονται σε 3 

κατηγορίες: α) σκηνές της Παλαιάς Διαθήκης (οι δύο προηγούμενες, ο 'Πόκος του 

Γεδεών', το 'όραμα του Πυρρού Ιππέα' του Αββακούμ), β) σκηνές της Καινής 

Διαθήκης (Υπαπαντή - Γέννηση - Σταύρωση του Χριστού), και γ) σχεδόν ή τεΜως 

αταύτιστες (συνολικά 8), όπου συνήθως εικονίζεται η κυρίαρχη μορφή του 

Χριστού ως Εμμανουήλ, Παλαιός Ημερών, Παντοκράτωρ, Μεγάλης Βουλής 

Άγγελος). Τρεις ακόμη σκηνές παραλείφθηκαν ή καταστράφηκαν (Άστρον εξ 

Ιακώβ', 'Όνος Βαλαάμ', 'Τρεις Παίδες'), είναι όμως γνωστές από άλλες Ρ.Ι. ή την 

αρχέτυπη σύνθεση (βλ. Μ. Taylor, DOP, 24/25 (1980/81), 124 κ.ε.). Οι προφήτες 

δεν σχετίζονται με τις σκηνές της κάτω ζώνης, αλλά προσδιορίζουν τις 12 σκηνές, 

εντασσόμενες σε δύο εξάδες σε κατακόρυφη διάσταση. 

Το κριτήριο της ταύτισης των σκηνών με βάση τα χωρία των παρακείμενων 

προφητών δεν είναι απόλυτο, επειδή τα κείμενα δεν αποδίδουν πάντοτε επακριβώς 

το περιεχόμενο των εικόνων, αλλά έχουν παραδειγματικό χαρακτήρα. Στενή 

σχέση εικόνας και κειμένου διαπιστώνεται σε λίγες περιπτώσεις, στους προφήτες 



27 

Ιωνά, Αμώς, Ιεζεκιήλ-Δανιήλ, Ησαΐα, Σοφονία, Ζαχαρία, Ιερεμία και Βαρούχ. Οι 

σκηνές δεν ερμηνεύονται αλληγορικά, επειδή ως ιερά γεγονότα λογίζονται 

ιστορικά. Οι περισσότερες υπέστησαν 'μεταμόρφωση', δηλαδή εξέλιξη από την 

καθαρά παλαιοδιαθηκική μορφή της εικόνας σε κάποια ανάλογη της Καινής 

Διαθήκης ή σε μία μεικτή μορφή, πράγμα που οφείλεται σε πρωτοβουλία του 

ζωγράφου. Το ίδιο παρατηρείται σε όλες τις 'ανατολικές' Ρ.Ι., ιδιαίτερα μάλιστα 

της τέχνης της υστεροβυζαντινής περιόδου (π.χ. Arilje, Prizren, Decani, μνημεία 

της Κρήτης), η οποία έχει τάση προς το ανεκδοτικό στοιχείο και την 

διηγηματικότητα. Αυτό σημαίνει ότι τέτοιου είδους παραστάσεις ως παραλλαγές 

των ίδιων ιστοριών της Π.Δ. απαντούν στη βυζαντινή τέχνη για πρώτη και 

τελευταία φορά. Εφόσον είναι δύσκολο, αν όχι αδύνατο, να προσδιορισθεί με 

ακρίβεια η ταυτότητα τους αρκεί μία απλή περιγραφική διατύπωση: 

- [+] (Βαρούχ) Άγγελος και προφήτης (Μωϋσής;) - Σταύρωση (Ιερεμίας) 

- Βασίλισσα (Νότου;) και θεοφάνεια - Ζυγός της Δικαιοσύνης και Λαμπάδα 

- (Σοφονίας) Εμπρησμός Tlokœç (Ιερουσαλήμ;) - Όραμα Πυρρού Ιππέα (Ζαχαρίας) 

- (Ιεζεκιήλ-Δανιήλ) Θεοφάνεια Παλαιού των Ημερών - Γέννηση του Χριστού και 

η ποίμνη των αγρίων και ήμερων ζώων (Ησαΐας) 

- (Ιωνάς) Σωτηρία των Μετανοούντων (Νινευϊτών;) - Ο Χριστός σε τείχος (Αμώς) 

- Παράσταση Λατρείας και διπλής Θεοφάνειας - Υπαπαντή 

Μερικά από τα κείμενα των προφητών (Αμώς, Οβδιού, Ιωνάς, Ησαΐας, Ιεζεκιήλ, 

Δανιήλ, Σοφονίας) αποτελούν κλασσικές διατυπώσεις εγκωμίων αυτοκρατόρων. 

Πιο σημαντικό είναι το χ. Γένεσις 49.9, το οποίο αναφέρεται στο δίδυμο θανόντος 

(αναπεσών λέων) και νεοχρισμένου (σκύμνος λέοντος-βλαστός) αυτοκράτορα 

[πιθανόν στον Ανδρόνικο Γ' (1328-1341), εγγονό του Ανδρόνικου Β' (1282-

1328)]. Η σύνθεση δεν είναι αποκλειστικά θρησκευτική. Οι σκηνές αναφερόμενες 

στο Λόγο του Θεού (Π.Δ.) ή το Χριστό (Κ.Δ.) είναι αρχέτυπα που 'χρωματίζουν' 

και τον αντίτυπο του Θεού στη Γη, τον αυτοκράτορα - Νέο Δαβίδ. Οι τύποι και 

προφητείες της Π.Δ. έχουν προοπτική και στην Πρώτη και στη Δευτέρα Παρουσία 

του Χριστού βρίσκοντας εφαρμογή και στο μέσο λειτουργικό χρόνο, στο πρόσωπο 

του συγκεκριμένου αυτοκράτορα. Το οραματικό δένδρο του Ιεσσαί παραμένει 

'ζωντανό' αποτελώντας συνέχεια αυτού του αρχετυπικού της οικογένειας του 

Δαβίδ ή ακόμη μία νέα φύτρα άκανθας της αρχικής βασιλικής ρίζας. Οι προφήτες 

ανεβαίνουν στο Δένδρο της Ζωής του Χριστού ως Δενδρίτες για να δρέψουν -

.δηλαδή να επιβεβαιώσουν στον ενεστώτα χρόνο με τις προφητείες των - τους 

καρπούς-σκηνές. 



28 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ Γ. ΓΟΥΝΑΡΗΣ 

ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΑΚΗ ΑΝΑΣΚΑΦΗ ΦΙΛΙΠΠΩΝ 

ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΥΑΛΟΥΡΓΕΙΟΥ 

Ολόκληρη την οικοδομική νησίδα, που ορίζεται από τη διαγώνια οδό και την cardo 

του νοτίου τομέα της πανεπιστημιακής ανασκαφής Φιλίππων την καταλαμβάνει ένα 

κτίριο δημοσίου μάλλον χαρακτήρα του οποίου η αρχική φάση τοποθετείται στο 

πρώτο μισό του 2ου μ.Χ. (από την εποχή του Τραϊνού, 98-117μ.Χ. και ύστερα). Το 

κτίριο αυτό μετά την ολοκλήρωση της ανασκαφής του είναι πλέον γνωστό ως κτίριο 

του ιπποδρόμου, από το θέμα που κοσμεί το ψηφιδωτό δάπεδο βόρεια από την 

piscina natatio frigida. Η καταστροφή του τοποθετείται στο τέλος του 4ου αι. 

Μετά την καταστροφή του κτιρίου και την ισοπέδωση των ερειπίων 

εγκαταστάθηκε στις αρχές του 5ου στη βόρεια στοά και τη βορειοανατολική πλευρά 

του εσωτερικού του ένα εργαστήριο υαλουργίας. Στη στοά, μετά την αφαίρεση των 

μαρμάρινων πλακών της, στρώθηκαν σε μερικά σημεία του δαπέδου οπτόπλινθοι και 

κατασκευάστηκαν δύο μικροί κλίβανοι για την θέρμανση και επεξεργασία του 

γυαλιού, ενώ στην ανατολική πλευρά στο εσωτερικό του κτιρίου διαμορφώθηκαν 

διάφοροι αποθηκευτικοί χώροι, και πιθανόν δεξαμενές επεξεργασίας και καθαρισμού 

της άμμου, καθώς ένας μεγάλος κυκλικός κλίβανος που προοριζόταν πιθανόν για την 

πρωτογενή παρασκευή της υαλόμαζας. Νοτιότερα ιδρύθηκε μία μεγάλη δεξαμενή 

νερού απαραίτητου και για την πλύση της άμμου. 

Αν κρίνουμε από τα άφθονα κακοφτιαγμένα κομμάτια που απέρριπταν δίπλα στον 

πάγκο εργασίας, στο εργαστήριο παράγονταν διαφόρων ειδών και σχημάτων μικρά 

γυάλινα αγγεία. Φαίνεται δε ότι το προσωπικό του ήταν ειδικευμένο κυρίως στην 

κατασκευή μικρών ανοικτών αγγείων και κανδηλιών. Άφθονες βάσεις συμφυείς με το 

πόδι από αγγεία αυτού του είδους βρέθηκαν κατά την ανασκαφή της οικίας της 

νησίδας 4 σε χώρους και δωμάτια που μπαζώθηκαν για την άνοδο της στάθμης του 

δαπέδου τους. 

Το υαλουργείο πρέπει να εργαζόταν μέχρι την καταστροφή της πόλης από το 

σεισμό στο πρώτο μισό του 7ου αι. Οι πρώτες ύλες προέρχονταν από τον ποταμό 

Γαγγίτη, από τον άφθονο ασβεστόλιθο του λόφου στους πρόποδες του οποίου έχουν 

ιδρυθεί οι Φίλιπποι και από τα φύκια της θάλασσας. 



29 

NINA CHICHINADZE 

SOME ASPECTS OF THE DECORATION OF HOLY IMAGES WITH 
REPOUSSE REVETMENT 

This presentation deals with one aspect of the veneration of holy images - the 
adornment of the painted icons with precious metaL Artistic language, forms, iconography, 
of icons, based on Christian dogmatic foundation, reflect the main aspects of the spiritual 
and artistic life of different nations and epochs. Materials and techniques of icons as well 
have deep symbolic meaning, corresponding to the certain stage of spiritual reality, which 
is revealed in the image itself. The adornment of the painted images with precious metal 
(mostly silver, or gilded silver) has a religious, aesthetic and symbolic meaning rooted in 
the Holy Scripture and popular believes as well. The survived works of art as well as 
written sources (epigraphic material, hagiographie, canonical, hymnographic literature ect.) 
demonstrate the importance of the adornment of the holy images with the precious metal 
cases. Repousse revetment is an inseparable part of the theological and symbolic 
interpretation of the holy images. Painted and repousse parts of icons are one semiotically 
meaningful artistic unit and completely correspond to the essence of theory of Christian 
images and religious practice as well. In art historical literature dedicated to the icons the 
attention is mostly paid on the painting, while the metal adornment is considered as an 
additional and a less important element of icons. According to the Christian tradition both 
components of the holy images painted and metal parts have an equal sacred and aesthetic 
meaning. Moreover, as it is reflected in the written sources, often the adornment of the holy 
images with precious metal was more important rather then creation of the painted image 
itself. The metal adornment of the images was a votive donation to the holy images made 
by believers seeking divine favour, assistance or protection. 

This paper focuses on Georgian icons from the middle Byzantine period as they 
represent striking examples of the synthesis of the painted and repousse parts. Valuable 
information preserved in the medieval Georgian written sources enrich our knowledge 
about the role and importance of the adornment of the painted images in the religious 
practise of the Orthodox Christian world. 



30 

ΓΕΩΡΓΊΟΥ ΔΗΜΗΤΡΟΚΑΛΗ 

Η ΓΕΝΕΣΗ ΤΟΥ ΣΤΑΥΡΟΕΙΔΟΥΣ ΕΓΓΕΓΡΑΜΜΕΝΟΥ 

« Ή καταγωγή του σταυροειδούς εγγεγραμμένου ναοϋ, του χαρακτηριστικότερου ίσως ναοϋ 

της βυζαντινής αρχιτεκτονικής, είναι ένα θέμα πού συζητείται ακόμα. Οί προσπάθειες πού 

έγιναν για τήν σύνδεση του μέ κτίσματα της όψιμης ρωμαϊκής αρχιτεκτονικής στην Ανατολή 

(Praetorium de Phaena, τάφος Qasr el Nawaigis), και ζωροαστρικούς ναούς τού Πυρός 

(Strzygowski, Erdmann, Wright), δέν κατέληξαν πουθενά, ένώ τό μόνο βέβαιο είναι ότι ό 

δρόμος πού ακολούθησαν οί αρχιτέκτονες στίς διάφορες περιοχές της Βυζαντινής 

Αυτοκρατορίας για τήν δημιουργία του, ήταν κάθε φορά διαφορετικός. "Αλλα συνέβησαν 

στην Αρμενία, όπου ό τύπος είναι γνωστός ήδη από τό α' ήμισυ τού Ζ' αιώνα, και άλλα στην 

Μικρά Ασία, όπου συνεχώς και όλο μέ μεγαλύτερη προσοχή εξετάζεται τό ενδεχόμενο νά 

πρόκειται γιά τοπική δημιουργία. 

Γιά τήν βαλκανική Ελλάδα και πιθανώς και τήν Κύπρο, ή μάλλον επικρατούσα άκοψη 

είναι ότι ό τύπος προέκυψε άπό τήν συγχώνευση τής τρίκλιτης θολωτής βασιλικής καί τού 

τύπου των ελευθέρων σταυρών (Millet, Μ. Σωτηρίου). Πρώτο του δείγμα εθεωρείτο ή Παναγία 

τής Σκριπούς (873/74), άλλ' οί νεώτερες έρευνες απέδειξαν ότι τουλάχιστον δύο ναοί αυτού 

τού τύπου είναι αρχαιότεροι' Παναγία ή Πρωτόθρονος στό Χαλκί τής Νάξου καί Επισκοπή 

Ευρυτανίας (Βοκοτόπουλος). 

Τό ότι ή Πρωτόθρονος ήταν παλαιοχριστιανική βασιλική (πρόσφατα μάλιστα 

δημοσιεύθηκε καί ή πιθανή κάτοψη της), μάς απέδειξε ότι ό πιθανώτατα αρχαιότερος 

τρίκλίτος (μεταβατικός) σταυροειδής εγγεγραμμένος προέρχεται άπό μετασκευή τρίκλιτης 

ξυλόστεγης καί κιονοστήρικτης βασιλικής σέ σταυροειδή. Ό,τι συνέβη μέ τήν Πρωτόθρονο 

τής Νάξου, συνέβη καί μέ τρείς άλλες βασιλικές' τόν "Αγιο Ανδρέα τής Λογγάς στην 

Μεσσηνία, τήν βασιλική τής Κύδνας (απέναντι στην Ρόδο), καί τήν βασιλική τής Σεβαστής 

στ' ανατολικά τής Σμύρνης. Σημειωτέον ότι καί ό Άγιος 'Ανδρέας στό Λιβάδι Κυθήρων 

βρίσκεται έπί παλαιοτέρου κτίσματος (βασιλικής;), πράγμα επίσης βέβαιο γιά τήν Παναγία 

τής Σκριπούς, ίσως πιθανό γιά τήν Παναγία τήν Παναξιώτισσα τής Γαυρολίμνης - γιά τήν 

Παναγία τής Σκριπούς υποθέτουν ότι έχει κτισθή έπί παλαιοχριστιανικής βασιλικής 

(Πάλλας, Βογιατζής). 

Όλα αυτά μάς οδηγούν στην επιτρεπτή υπόθεση ότι ή αρχαϊκή μορφή τών σταυροειδών 

εγγεγραμμένων δέν προήλθε άπό τήν συγχώνευση τρίκλιτης θολωτής βασιλικής καί ελευθέρου 



31 

σταυρού, άλλα από την μετασκευή τρικλίτων ςυλοστέγων βασιλικών στις όποιες προσετέθη 

τροϋλλος. Ή υπόθεση ενισχύεται και από δύο ακόμη δεδομένα: α) Όταν τό 873/74 κτίσθηκε ή 

Παναγία της Σκριπούς, και τουλάχιστον σύμφωνα μέ όσα ξέρουμε σήμερα, οί τρίκλιτες 

θολωτές βασιλικές στην Ελλάδα ήταν λίγες και οί ελεύθεροι σταυροί, ιδίως στην ηπειρωτική ' 

Ελλάδα, ακόμα λιγώτεροι, β) Στό γεωγραφικό χώρο όπου έγιναν οί τέσσερεις βεβαιωμένες 

μετασκευές παλαιοχριστιανικών βασιλικών σέ τρικλίτους σταυροειδείς, βρίσκονται 28 από 

τους 33 (=85 %) γνωστούς ναούς τού τύπου πού μας απασχόλησε, ιδίως δέ στα νησιά (Κύθηρα 4, 

Νάξος 3, Αστυπάλαια 3, Κύπρος 2, Κρήτη 2, Κέα 2, Σίφνος 1). 



32 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ ΔΡΑΝΔΑΚΗ 

"ΥΓΙΑΙΝΩΝΧΡΩ ΠΑΝΤΟΤΕ...". ΕΝΕΠΕΓΡΑΦΟΣ ΟΡΕΕίΑΛΚΙΝΟΣ ΚΑΔΟΣ ΜΕ 

ΣΚΗΝΗ ΚΥΝΗΓΙΟΥ ΣΤΟ ΜΟΥΣΕΙΟ ΜΠΕΝΑΚΗ 

Στις συλλογές του Μουσείου Μπενάκη συγκαταλέγεται ένας ενεπίγραφος κάδος 

(situla), από κράμα χαλκού, διακοσμημένος με σκηνή κυνηγιού, ο οποίος πρόσφατα 

παρουσιάστηκε στην εντυπωσιακή έκθεση του Λευκού Πύργου, "Καθημερινή ζωή στο 

Βυζάντιο" (αρ. κατ. 148). Το σκεύος είναι σφυρηλατημένο σε ενιαίο φύλλο μετάλλου, το 

οποίο οι μεταλλουργικές αναλύσεις απέδειξαν ότι είναι ορείχαλκος. Τα τοιχώματα είναι 

κάθετα και η βάση επίπεδη, ώστε το σκεύος να είναι περίπου τέλεια κυλινδρικό. Το σώμα 

έχει ύψος: 10,5 εκ., ενώ η διάμετρος του κυμαίνεται από 17 έως 17,8 εκ. Δύο 

ημιελλειψοειδή "αυτιά" υψώνονται αντικρυστά στο χείλος του σκεύους και από τις τρύπες 

στο μέσον τους περνάει μια γερή, καμπυλωμένη ράβδος πολυγωνικής διατομής, η οποία 

συνιστά τη λαβή του κάδου. Τα αναδιπλωμένα άκρα της ράβδου σχηματίζουν κλειστούς 

γάντζους που την στερεώνουν στο σκεύος. 

Η εξωτερική επιφάνεια χωρίζεται σε τρεις διακοσμητικές ζώνες, τις οποίες ορίζουν 

μονές σειρές από χτυπητούς κύκλους. Η επάνω και κάτω ζώνη είναι περίπου ισοϋψείς (1,3 

και 1,5 εκ. αντιστοίχως) ενώ η πλαπά μεσαία ζώνη (υ: 6,4 εκ) φέρει τον κυρίως διάκοσμο 

του κάδου, τη σκηνή κυνηγιού. Για την οργάνωση της διακόσμησης ο κατασκευαστής 

χρησιμοποίησε ως οδηγό έξη ζεύγη εγχάρακτων γραμμών που περιτρέχουν σε κανονικές 

αποστάσεις τα τοιχώματα. Το σύνολο του διακόσμου είναι στικτό, εκτελεσμένο με 

διαδοχικά κτυπήματα από καλέμι με κυκλική απόληξη. Την επάνω ζώνη περιτρέχει η 

μεγαλογράμματη ελληνική επιγραφή: ΥΓΙΕΝΩΝ ΧΡΩ ΚΥΡΙ(Ε) EN ÏÏOAAOIC CE 

XPONOIC ΚΕ KAAOIC EYTYXQC. Στην κεντρική ζώνη αναπτύσσεται η σκηνή του 

κυνηγιού, στην οποία πρωταγωνιστούν πέντε κυνηγοί. Ανά τρεις και δύο κυνηγούν 

αντίστοιχα λέαινα και λεοπάρδαλη. Στο κυνήγι συμμετέχει ένα κυνηγετικό σκυλί, ενώ 

συνοπτικά αποδοσμένα δέντρα και φυτά δηλώνουν το φυσικό τοπίο στο οποίο 

εκτυλίσσεται η σκηνή. Η κατώτερη ζώνη χωρίζεται με γραμμή ζικ ζακ σε τριγωνικά 

διάχωρα, τα οποία περικλείουν με τη σειρά τους μικρότερα διακοσμητικά τρίγωνα. 

Ο κάδος του Μουσείου Μπενάκη έρχεται να προστεθεί σε μια ομάδα ανάλογων 

αντικειμένων που έχουν εντοπιστεί και μελετηθεί ως ενιαίο σύνολο (Μ. Mundeil Mango, 

C. Mango, A. Care Evans, M. Hughes, A 6th-century Mediterranean bucket from 



33 

Bromeswell Parish, Suffolk, Antiquity 63 (1989), σ. 295-311). Οι κάδοι αυτής της ομάδας 

παρουσιάζουν εντυπωσιακή διασπορά ως προς τον τόπο εύρεσης, χρονολογούνται στις 

αρχές του 6ου αιώνα και αποδίδονται σε εργαστήρια της ανατολικής Μεσογείου, 

πιθανότατα της Αντιόχειας. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον στη μελέτη τους, εκτός από το θέμα του 

διακόσμου και τον τύπο της επιγραφής, παρουσιάζουν, επίσης, η καταγωγή του σχήματος, 

το περιβάλλον χρήσης και τα διάδοχα σκεύη που εντοπίζονται τόσο στο μεσαιωνικό 

Βυζάντιο όσο και στον ισλαμικό κόσμο. 



34 

ΝΕΚΤΑΡΙΟΣ ΖΑΡΡΑΣ 

Ο ΧΡΙΣΤΟΣ «ΕΝ ΕΤΕΡΑ ΜΟΡΦΗ». ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΕΣ ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ 

Το εικονογραφικό θέμα του Χριστού «Εν ετέρα μορφή» έχει ως πηγή 
την ευαγγελική περικοπή του Λουκά (24, 13-32 ), ο οποίος αφηγείται την Εμφάνιση 
του Χριστού με διαφορετικά φυσιογνωμικά χαρακτηριστικά στο Λουκά και τον 
Κλεόπα κατά την πορεία τους προς την κωμόπολη Εμμαούς και ακολούθως το 
Δείπνο. Αποτελεί δημιούργημα της εποχής των Παλαιολόγων και συγκαταλέγεται 
στην ομάδα των παραστάσεων, οι οποίες απαρτίζουν τον αφηγηματικό κύκλο των 
Εωθινών ευαγγελίων που εικονογραφείται κατεξοχήν αυτή την εποχή. 

Η παράσταση διακρίνεται σε δύο εικονογραφικούς τύπους: στον πρώτο τον οποίο 
ορίζουμε ως «αφηγηματικό», ο Χριστός εικονίζεται στο θέμα του Δείπνου « ε ι ς 
Εμμαούς». Έχει νεανικά φυσιογνωμικά χαρακτηριστικά που τονίζονται από τα 
κοντά μαλλιά και το λιγοστό γένι και φέρει επικουρίδα. Το πρωιμότερο ακριβώς 
χρονολογημένο παράδειγμα αποτελεί η παράσταση στην Περίβλεπτο της Αχρίδας 
(1295), που συνοδεύεται από την επιγραφή IC-XC Ο ΕΝ ΕΤΕΡΑ ΜΟΡΦΗ. Στον 
ίδιο τύπο ανήκουν οι παραστάσεις στη Bogorodica Ljeviska (1309-1313) και στο 
Kuceviste (1330/1), ενώ στη Μονή Χιλανδαρίου (1320/1) και τη Decani (1346-1350) 
ο Χριστός εικονίζεται με νεανικά φυσιογνωμικά χαρακτηριστικά χωρίς επικουρίδα. 
Στην Περίβλεπτο της Αχρίδας και στη Bogorodica Ljeviska, ο χιτώνας του Χριστού 
που μιμείται τη διακόσμηση ιερατικών στιχαρίων, σε συνδυασμό με την επικουρίδα 
υπογραμμίζουν την ιερατική Του ιδιότητα. Με βάση την απεικόνιση του Χριστού στα 
δύο αυτά μνημεία, προτείνεται η αποκατάσταση της κατεστραμμένης σήμερα μορφής 
Του, στην παράσταση του Δείπνου « ε ι ς Εμμαούς», στο τεταρτοσφαίριο της 
κόγχης του Διακονικού στο Πρωτάτο του Αγ. Όρους (1300 περ.). 

Η παρουσία του Χριστού - ιερέα, προσδίδει ευχαριστιακό χαρακτήρα και 
συμβολίζει τη διαχρονική και μυστηριακή παρουσία Του μέσα από την αδιάκοπη 
τέλεση της θείας Ευχαριστίας, όπως επισημαίνει ο Θεοφάνης Κεραμεύς στην ΛΒ' 
Ομιλία του στο Ε' Εωθινό Ευαγγέλιο. Συγκεκριμένα, ο ευχαριστιακός χαρακτήρας 
υπογραμμίζεται από τη χειρονομία της κλάσεως και μετάδοσης των κλασμάτων του 
άρτου στο Λουκά και τον Κλεόπα, που αποδίδει τον ευαγγελικό στίχο «λαβών τ ο ν 
αρτον ευλόγησε και κλασας ε π ε δ ι δ ο υ αυτό ι ς» (24, 30), αλλά και από 
τη σταθερή θέση του θέματος μέσα στο ιερό Βήμα. 

Στο δεύτερο εικονογραφικό τύπο που ορίζεται ως «συνοπτικός», ο Χριστός 
εικονίζεται μέχρι το στήθος, έχει κοντά μαλλιά χωρίς επικουρίδα, λιγοστό γένι και 
είναι ντυμένος με τον καθιερωμένο τρόπο. Κρατά με το αριστερό κλειστό διάλιθο 
ευαγγέλιο ή τυλιγμένο ειλητό και ευλογεί με το δεξί. Στον τύπο αυτό ανήκουν οι 
παραστάσεις στο Πρωτάτο, στη Bogorodica Ljeviska και στον Αγ. Νικόλαο στην 
Psaca (1365-1371), οι οποίες εκτός από την τελευταία φέρουν την επιγραφή Ο ΕΝ 
ΕΤΕΡΑ ΜΟΡΦΗ. Ο εικονογραφικός αυτός τύπος του Χριστού αποδίδει μια μορφή 
διαχρονική η οποία υποδηλώνει τον αιώνιο χαρακτήρα της θεότητας. Την άποψη 
αυτή ενισχύει το γεγονός ότι στο φωτοστέφανο του Χριστού στην παράσταση της 
Psaca αναγράφεται η επιγραφή ο ΩΝ. Ο χαρακτηρισμός αυτός προέρχεται από το 
βιβλίο της Εξόδου (3,14) και δηλώνει σύμφωνα με τον Ιωάννη Δαμασκηνό το άπειρο 
της ουσίας του Θεού. Η απεικόνιση Του στο χώρο της Πρόθεσης δικαιολογείται από 
το γεγονός ότι εκφράζει ουσιαστικά μια θεοφάνεια και παραστάσεις με ανάλογο 
περιεχόμενο απεικονίζονται κατά κανόνα στο χώρο του Βήματος. Η διαφορετική 



35 

ερμηνευτική απόχρωση των δύο εικονογραφικών τύπων, εξηγεί τη συνύπαρξη τους 

σε ορισμένα μνημεία όπως στο Πρωτάτο και τη Bogorodica Ljeviska. 

Ο Θεόληπτος Φιλαδέλφειας στο έργο του «Μερική διατράνωσις», με αφορμή τα 

γεγονότα που συνδέονται με την « ε ι ς Εμμαούς» Εμφάνιση του Χριστού στα 

οποία αναφέρεται με λεπτομέρειες, βρίσκει την ευκαιρία να αναπτύξει τη διδασκαλία 

του περί του ευχαριστιακού ρεαλισμού. Οι πιστοί συνδέονται με το Χριστό όχι μέσα 

από μια αφηρημένη σχέση, αλλά μέσα από την πραγματικότητα της παρουσίας Του 

στη θεία Ευχαριστία, διότι ο Χριστός - ιερέας είναι παρών και ιερουργεί το μυστήριο. 

Αυτή τη διδασκαλία αποτυπώνει εικαστικά η παράσταση του Χριστού «Εν ε τ ερα 

μορφϋ» και αποπνέει την ατμόσφαιρα του νηπτικού και δογματικού κυρίως έργου 

του Θεόληπτου. Σύμφωνα με την παραπάνω ερμηνεία, μπορεί να υποστηριχθεί ότι το 

εικονογραφικό θέμα λειτούργησε ως μια μορφή αντίδρασης στην υποβάθμιση του 

μυστηρίου της θ. Ευχαριστίας και στη διάσπαση του σώματος της Εκκλησίας που 

προκάλεσε το κίνημα των Αρσενιατών. 



36 

ΙΩΑΝΝΗΣ ΗΛΙΑΔΗΣ 

Η ΛΑΤΡΕΥΤΙΚΗ ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΦΙΛΙΠΠΟΥ ΣΤΟ ΑΡΣΟΣ ΛΕΜΕΣΟΥ 

Η λατρευτική εικόνα του Αγίου Φιλίππου στον ομώνυμο ναό του στο Άρσος Λεμεσού 

μια από τις πιο σημαντικές, μεγάλων διαστάσεων εικόνες, της περιόδου της 

Φραγκοκρατίας στην Κύπρο (1191-1489), αποκαλύφθηκε μόλις το 1994 μετά από 

εργασίες καθαρισμού και συντήρησης (πρόσωπο του Αγίου, χρυσό βάθος και 

σκηνές του πλαισίου). 

Η εικόνα αυτή παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον γιατί παρουσιάζει την πιο παλιά 

εικονογράφηση του βίου του Αγίου Φιλίππου που γνωρίζουμε. 

Το χωριό Άρσος βρίσκεται σε ημιορεινή περιοχή της επαρχίας Λεμεσού, κοντά στα 

χωριά Βάσα και Όμοδος και υπάγεται στην μητροπολιτική περιφέρεια Πάφου. 

Ο σημερινός ναός του Αγίου Φιλίππου στο κέντρο του χωριού ξανακτίστηκε το 19° 

αιώνα στα ερείπια της προηγούμενης εκκλησίας που είχε καταστραφεί. Σύμφωνα 

με την παράδοση, η παλαιά εκκλησία του Άρσους Λεμεσού κτίστηκε προς τιμή του 

Αγίου Φιλίππου για να φιλοξενήσει την κάρα και άλλα λείψανα του αγίου, όταν 

φυγαδεύτηκαν στην Κύπρο μετά την κατάληψη της Κωνσταντινούπολης από τους 

Λατίνους το 1204. Σκηνές από τα εγκαίνια του τρίκλιτου μεγαλοπρεπή τρουλλαίου 

ναού και την μετακομιδή των λειψάνων του Αγίου στο Άρσος εικονογραφούνται 

στην λειψανοθήκη της κάρας του Αγίου του 1774 (η παλαιότερη λειψανοθήκη 

κλάπηκε γύρω στο 1740). 

Σε χρυσό βάθος που περιβάλλεται από κόκκινη ταινία, ο άγιος Φίλιππος 

εικονίζεται σε προτομή, μετωπικός με καστανά μαλλιά και αγένειος. Το πρόσωπο 

του καμωμένο από πράσινο προπλασμό, πλάθεται με ώχρα και λευκό που 

αυξάνεται σταδιακά. Ωχρορόδινοι γλυκασμοί και λευκές ψιμμυθιές ακολουθούν το 

σχήμα των όγκων του προσώπου, ενώ μια κόκκινη γραμμή περιγράφει τα βλέφαρα, 

τη μύτη και τα αυτιά. Τα καστανά μαλλιά του αγίου παρουσιάζουν ελαφρά 

σχηματοποίηση, με πράσινες πινελιές και μαύρο περίγραμμα. Το μέτωπο του 

φέρει στο κέντρο ένα διχαλωτό τσουλούφι που καταλήγει στα αριστερά, ενώ το 

κεφάλι του περιβάλλεται από γύψινο επιχρυσωμένο φωτοστέφανο, διακοσμημένο 

με ανάγλυφο φυτικό βλαστό και ρόδακες και περιγράφεται από ταινία με 

ρομβοειδή επιμήκη και σφαιρικά κοσμήματα. 

Σε μικρότερη κλίμακα στο πλαίσιο της εικόνας παριστάνονται δεκαοκτώ σκηνές 

από το βίο του αγίου. Ο άγιος Φίλιππος, που διατηρεί τα ίδια φυσιογνωμικά 

χαρακτηριστικά της κεντρικής εικόνας, απεικονίζεται να κρατάει στο αριστερό του 

χέρι κλειστό ειλητάριο. Φορεί κυανό χιτώνα με κόκκινο σημείο και ρόδινο ιμάτιο, 

που δένει στην μέση και διακοσμείται στις άκρες του με δύο παράλληλες μαύρες 

ταινίες. Οι σκηνές στο πλαίσιο της εικόνας, αντίθετα από τη κεντρική εικόνα, είναι 



37 

πλασμένες με περισσότερη ελευθερία, σε ένα λιγότερο συμβατικό κλίμα, και 

χαρακτηρίζονται από τις συμμετρικές τοποθετήσεις των στοιχείων στο χώρο, στην 

αξιοπρέπεια και στην ευγένεια των κινήσεων των μορφών. Η στάση του Αποστόλου 

αντιγράφει τις κινήσεις του Χριστού. Η εικονογραφία των σκηνών αντλείται από 

μηνολόγια, ευαγγέλια και εικόνες με θαύματα του Χριστού και των Αγίων (όπως οι 

Λειτουργικές Ομιλίες του Γρηγορίου Ναζιανζηνού, κώδ. gr. 510 της Bibliothèque 
Nationale του Παρισιού, το φύλλο εξαπτύχου με παραστάσεις Θαυμάτων του 

Χριστού και απεικονίσεις της Θεοτόκου στη Μονή της Αγίας Αικατερίνης στο Σινά, 

κλπ.). 

Πηγή των σκηνών του βίου είναι οι Απόκρυφες Πράξεις του Φιλίππου (Bonnet Μ. 

(ed.), Acta Apostolorum Apocrypha (Acta Philippi et Acta Thomae accedunt Acta 

Barnabae), Hildesheim 1959) . Τέσσερις, όμως, σκηνές του πλαισίου (η βάπτιση της 

αγίας Χαριτίνης και των γονέων της, η θεραπεία μιας λεπρής γυναίκας, η 

θεραπεία των δαιμονισμένων και η φυλάκιση των αγίων στην Νικάτειρα) δεν 

προέρχονται από το κείμενο των Απόκρυφων Πράξεων που γνωρίζουμε. Αυτές οι 

σκηνές δεν παρουσιάζονται ούτε σε δύο μεταγενέστερες εικόνες του αγίου, τη μία 

στο ναό της Παναγίας Χρυσαλινιώτισσας στη Λευκωσία (1671) και την άλλη στο 

ναό του Αποστόλου Φιλίππου στην Αθήνα. Ο ζωγράφος της εικόνας του Άρσους 

πρέπει κατά πάσα πιθανότητα να είχε υπόψη του κάποιο πιο εκτεταμένο κείμενο 

από τις Απόκρυφες Πράξεις, το οποίο δεν γνωρίζουμε. 

Η σχέση της εικόνας με εικονογραφημένα χειρόγραφα του 10ου -13ου αιώνα 

(Μηνολόγιο Βασιλείου Β', το Τετραευάγγελο αρ. 531 στη Walters Art Gallery, 

Βαλτιμόρη και με εικόνες της υστεροκομνήνειας περιόδου (Θεοτόκος 

Δεξιοκρατούσα (αμφίγραπτη εικόνα), από το ναό της Παναγίας Θεοσκέπαστης στη 

Κάτω Πάφο και ο Χριστός Παντοκράτορας του Άρακα, όπως επίσης η σχέση του 

ανάγλυφου φωτοστέφανου με άλλα παρόμοια που πρωτοπαρουσιάζονται στην 

Κύπρο κατά το 13° και τον 14° αιώνα, τοποθετούν τη λατρευτική εικόνα του αγίου 

Φιλίππου στο Άρσος στο α " μισό του 13ου αιώνα. 



38 

ΝΙΚΟΛΙΑ ΙΩΑΝΝΙΔΟΥ 

ΤΟ ΚΑΜΠΑΝΑΡΙΟ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΤΩΝ ΕΛΛΗΝΩΝ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (τ&η 
16ου αιώνα): ΣΥΣΧΕΤΙΣΜΟΙ ΜΕ ΚΑΜΠΑΝΑΡΙΑ ΤΟΥ ΕΛΛΑΔΙΚΟΥ ΧΩΡΟΥ 

Το καμπαναριό του Ναού του Αγίου Γεωργίου των Ελλήνων Βενετίας αποτελεί 
παράδειγμα αρχιτεκτονικού έργου του οποίου γνωρίζουμε την προέλευση και τις 
συνθήκες κατασκευής στα ύστερα χρόνια της αναγέννησης. Το αρχιτεκτονικό του 
λεξιλόγιο έχει επίσης επηρεασθεί από τον μανιερισμό και από την αρχιτεκτονική του 
μπαρόκ στην οποία ανήκουν ορισμένα λίθινα αρχιτεκτονικά στοιχεία της ανωδομής 
και της βάσης του 

Το καμπαναριό βρίσκεται στην ΝΔ γωνία του περιαυλίου χώρου του ναού, έχει 
τετραγωνική κάτοψη με μήκος πλευράς 6,10μ. και ύψος 48μ. χωρίς τον τρουλίσκο. 
Αποτελείται από κούφιο πλίνθινο κέλυφος, με κατακόρυφες νευρώσεις στο 
εξωτερικό του, επιστέφεται από δύο επάλληλους εξώστες και από υπερυψωμένο 
ημισφαιρικό τρουλίσκο. Εσωτερικά ξύλινη κατασκευή με κλιμακοστάσιο και 
πλατύσκαλα διαμορφώνει τους επάλληλους ορόφους. Αρχιτεκτονικές διακοσμήσεις 
με την χαρακτηριστική πέτρα από την Ιστρια της Δαλματίας, επικαλύπτουν το 
κρηπίδωμα της βάσης του (όπου προστέθηκαν οι κατοικίες των ιερέων του ναού) και 
τους δύο εξώστες της ανωδομής του. 

Από τα διατηρούμενα τεκμήρια αρχείου της Ελληνικής Αδελφότητας Βενετίας, η 
οποία ήταν ο κτήτωρ του καμπαναριού προκύπτουν: ο χορηγός και οι μορφολογικές 
του απαιτήσεις (Ιάκωβος Σαμαριάρης), ο αρχιτέκτονας (Simone Sorella), ο 
αρχιμάστορας (mastro Bernandino Ongarin), η εποχή ανέγερσης του κυρίως 
τμήματος (1587-1593), της βάσης του (1617-1619, 1692) και οι διαδοχικές φάσεις 
κατασκευής του. Από τις απεικονίσεις της εποχής προκύπτει επίσης η μορφή που 
είχε τότε το κωδωνοστάσιο του γειτονικού Ναού του Αγίου Ιωάννη in Bragola ο 
οποίος σύμφωνα με την επιθυμία του δωρητή χρησίμευσε ως υπόδειγμα 

Ο δωρηρής Ιάκωβος Σαμαριάρης (πλούσιος έμπορος από την Ζάκυνθο, διακεκριμένο 
μέλος της αδελφότητας) με την διαθήκη του της 9 Απριλίου 1580, κληροδότησε το 
ποσό των 1000 δουκάτων προκειμένου "να κατασκευασθεί καμπαναριό από πλίνθους 
στην μορφή, ύψος και πλάτος, όμοιο με αυτό του γειτονικού του Ναού του Αγίου 
Ιωάννη in Bragola. ("..sia fatto un campaniel de piere cotte délia forma et misura de 
larghezza et altezza, corne quelo de san Zuanne in Bragola..." ). 

H απόφαση για την ανέγερση του καμπαναριού πάρθηκε από την αδελφότητα στις 11 
Ιουνίου του 1587 σύμφωνα με τον προϋπολογισμό και το πρόπλασμα που έγιναν 
αποδεκτά από την Γενική Συνέλευση Οι εργασίες ανέγερσης προχώρησαν γρήγορα. 
Ήδη τον πρώτο χρόνο όταν η κατασκευή είχε φθάσει στο ύψος των καμπάνων 
παρατηρήθηκε σημαντική απόκλιση από την κατακόρυφο προς τα δυτικά, δηλαδή 
προς το rio dei Greci. Παρά την προσωρινή διακοπή των εργασιών έως ότου γίνουν οι 
αναγκαίες επαληθεύσεις η κατασκευή ολοκληρώθηκε και διατηρείται έως σήμερα 

Τα καμπαναριά παρουσιάζονται σε διάφορους αρχιτεκτονικούς ρυθμούς και μορφές 
στην Δύση ήδη από τον μεσαίωνα. Η ιστορική έρευνα δυσχεραίνεται σημαντικά εξ 
αιτίας της χρονολογικής τους ταύτισης με τους Ναούς όπου είναι προσηρτημένα. Για 
παράδειγμα ο οκταγωνικός Ναός του 'Αγιου Βιτάλιου της Ραβέννας άρχισε με 
πρωτοβουλία του βυζαντινού Επίσκοπου της πόλης κατά τον 6ο μετά Χριστόν 



39 

αιώνα. Το καμπαναριό του όμως χρονολογείται στον 10ο αιώνα, είναι κυλινδρικό με 
κοχλιωτή ράμπα και χρησίμευε ταυτόχρονα και ως κλιμακοστάσιο για την άνοδο στα 
υπερώα του Ναού 

Σε ότι αφορά την τυπο/̂ ογία τους διακρίνονται σε δύο μεγάλες ομάδες, την ομάδα 
των πυργόμορφων και την ομάδα των κωδωνοστασίων "διάτρητου τοιχώματος" 
(διάφορες υποομάδες) Άλλες ομάδες μπορούν να υπάρξουν με βάση το σχήμα της 
κάτοψη τους και την θέση τους ως προς τον Ναό όπου είναι είτε λειτουργικά 
προσηρτημένα είτε ανεξάρτητα από αυτόν 

Στην βυζαντινή αρχιτεκτονική της Ελλάδας των Βαλκανίων και της 
Κωνσταντινούπολης τα καμπαναριά θεωρήθηκαν από πολλούς ερευνητές μεταξύ των 
οποίων και ο Gabriel Millet (L'école grecque dans l'architecture byzantine) ως 
φραγκική ή ενετική επίδραση. Η νεώτερη έρευνα αποδίδει την κατασκευή του 
καμπαναριού της Παναγίας της Κυριώτισσας της Κωνσταντινούπολης στα 1200. πρίν 
δηλαδή από την φραγκική κατάκτηση της Πόλης. Η πληροφορία οφείλεται στον 
ομότιμο καθηγητή του ΕΜΠ Χαράλαμπο Μπούρα (Διάλεξη Σπουδαστηρίου Ιστορίας 
της Αρχιτεκτονικής. 21 Φεβρουαρίου 2002 με θέμα "Δύο Μεσοβυζαντινές εκκλησίες 
της Θεοτόκου στην Κωνσταντινούπολη", επίσης Cecil Striker-Y.Dogan Kuban, 
Kalenderhane Camii in Instanbul. Mainz 1997). Νέα έρευνα επίσης ίσως 
αναθεωρήσει κάποια στοιχεία από την μελέτη της Χαρίκλειας Μπάρλα (Μορφή και 
εξέλιξις των βυζαντινών κωδωνοστασίων. Αθήνα 1959) 

Στον ελλαδικό χώρο ως παλαιότερο δείγμα πύργου του 10ου αιώνα με σήμαντρα 
αναφέρεται από τον Γεώργιο Σωτηρίου (Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία, 
τ.Α',Αθήνα 1942) ο πύργος της βασιλικής του Αγίου Νίκωνος στην Σπάρτη. 

Χαρακτηριστικά αναφέρουμε επίσης το πυργόμορφο καμπαναριό του Ναού της 
Ζωοδόχου Πηγής στην Καρύταινα (14ος αιών) και το καμπαναριό του Ναού της 
Ζωοδόχου Πηγής στο Σαμάρι της Μεσσηνίας, που αποτελεί προσθήκη πιθανόν του 
Μου αιώνα (A.Bon. La Moree Franque. Paris 1969). Το καμπαναριό του Καθολικού 
της Μονής των Κινστερκιανών Μοναχών του Ζάρακα στην Στυμφαλία (περίπου 
1236μ.Χ. Beata Kitsiki-Panagopoulos. Cistercian and Mendicant Monasteries in 
Medieval Greece, London 1979) είχε κυκλική κάτοψη. Ειδικώτερο αρχιτεκτονικό 
ενδιαφέρον παρουσιάζει το καμπαναριό της Μονής Βατοπεδίου που χρονολογείται με 
βάση την επιγραφή του στα 1427. 

Ο στατικός φορέας των κωδωνοστασίων είναι ιδιαίτερα ευάλωτος στις οριζόντιες 
δυνάμεις. Ως αποτέλεσμα έχουμε σε πολύ λίγες περιπτώσεις την διατήρηση του 
αρχικού ύψους. Η έρευνα θα πρέπει να χρησιμοποιήσει τις ζωγραφικές και άλλες 
απεικονίσεις, όπου υπάρχουν. οι οποίες δίνουν πολύτιμα στοιχεία που δεν 
διατηρούνται "in loco" πλέον 

Δεδομένου ότι η αρχιτεκτονική των καμπαναριών στην Ελλάδα δέχθηκε σαφείς 
επιρροές από την Δύση, είναι πιθανόν ότι το καμπαναριό του Ναού του Αγίου 
Γεωργίου Βενετίας αποτέλεσε το πρότυπο για ορισμένα πυργόμορφα μεταγενέστερα 
καμπαναριά που κτίσθηκαν σε ενετοκρατούμενα μέρη της Ελλάδας. 



40 

ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ 

ΚΡΗΤΙΚΟ ΒΗΜΟΘΥΡΟ ΣΕ ΙΔΙΩΤΙΚΗ ΣΥΛΛΟΓΗ 

Σε ιδιωτική συλλογή της Αθήνας βρίσκεται σήμερα ένα ζεύγος βημοθύρων 

με την παράσταση του Ευαγγελισμού και δύο ιεραρχών. Τα βημόθυρα 

προέρχονται από ιδιωτικό παρεκκλήσι της οικογένειας του σημερινού κατόχου 

στην Άσσο της Κεφαλονιάς (θέση Πλακούλα) και μεταφέρθηκαν στην Αθήνα μετά 

την κατάρρευση και την ερείπωση της μικρής εκκλησίας από τους σεισμούς. 

Στην απόληξη των βημοθύρων εικονίζεται ο Ευαγγελισμός με τον άγγελο 

που προσέρχεται από αριστερά και την Παναγία δεξιά, όρθια μπροστά από 

ξύλινο θρόνο χωρίς ερεισίνωτο, να δέχεται το μήνυμα του αρχαγγέλου. Οι μορφές 

προβάλλονται μπροστά από μαρμάρινα αρχιτεκτονήματα με ανάγλυφα 

διακοσμητικά στοιχεία. Χρυσό βάθος με την επιγραφή Ο E[YAITEA]HCMOS THS 

ΘΕΟΤΟΚΟΥ. Κάτω παριστάνονται σε πολύ μεγαλύτερη κλίμακα, στραμμένοι προς 

το κέντρο και προσκλίνοντες, ο άγιος Ιωάννης ο Χρυσόστομος και ο άγιος 

Βασίλειος. Φορούν τα λειτουργικά τους άμφια, λευκά στιχάρια με ποταμούς, 

επιτραχήλια, διάλιθα επιγονάτια, επιμάνικα, πολυσταύρια φαιλόνια, ωμοφόρια 

με μεγάλους σταυρούς και κρατούν ειλητά με τις επιγραφές: ο OEOC [Ο ΘΕΟΣ 

Η]/(ΜΩΝ) Ο ΤΟΝ/ [ΟΥ]ΡΑΝΙΟΝ ΑΡΤΟΝ Τ(ΗΝ) ΤΡΟ/ΦΗΝ ΤΟΥ ΠΑΝ/TOC KOCMOY/ 

Τ(ΟΝ) Κ(ΥΡΙΟΝ) ΗΜ(ΩΝ) (λειτουργία Ιωάννου του Χρυσοστόμου, ευχή της 

προθέσεως) και OYAEIC A/HIOC T(ÛN) ΟΥΝ/ΔΕΔΕΜΕΝ(ΩΝ) TAIC CAP/KIK(AIQ 

ΕΠΙΘΥ/ΜΙ(ΑΙΟ) K(AI) HAO/N(AIC) ΠΡΟΟΕΡ/ΧΕΟΘΑΙ H/ (Γρηγόριος Ναζιανζηνός, PG 

36, σ. 678, ευχή του καταπετάσματος). Στο χρυσό βάθος αναγράφονται τα 

ονόματα των δύο ιεραρχών ο ATIOS ΙΩ(ΑΝΝΗΣ) ο XPYCOCTOMOS, Ο ATIOS 

BACIAEIOS. Η περιφέρεια των φωτοστέφανων κοσμείται με μικρούς έκτυπους 

κύκλους. Οι μορφές σώζονται ως το μέσον της κνήμης. Η κατάσταση διατήρησης 

των βημοθύρων, με εξαίρεση τη φθορά στο κάτω μέρος και κατά τόπους 

απολεπίσεις, είναι καλή. Τα βημόθυρα έχουν κοπεί για να προσαρμοσθούν σε 

μεταγενέστερη θέση. Στο επάνω μέρος λείπει η οξύληκτη απόληξη του τόξου 

διπλής καμπυλότητας και το αριστερό φύλλο έχει κοπεί σε όλο το ύψος στη δεξιά 

του πλευρά. Διαστάσεις: αριστερό 0,935Χ0,28μ., δεξί 0,935Χ0,322μ. 

Τα βημόθυρα παρουσιάζουν φανερές αναλογίες με δύο βημόθυρα του 16ου 

αι. που φέρουν επίσης παράσταση συλλειτουργούντων ιεραρχών, προέρχονται 

από κρητικά εργαστήρια και βρίσκονται σήμερα στη Ζάκυνθο, στην εκκλησία της 

Παναγίας της Γαβάλούσας (Ζωή Μυλωνά, Μουσείο Ζακύνθου, Αθήνα 1998, σ. 86, 

αρ. 10, σ. 90, αρ. 12). Στενότερη είναι η σχέση με το δεύτερο βημόθυρο που φέρει 

την παράσταση της Παναγίας Βρεφοκρατούσας, του αρχαγγέλου Γαβριήλ που 



41 

κρατεί τα σύμβολα του Πάθους, του αγίου Αθανασίου και του αγίου Κυρίλλου 

Αλεξανδρείας. 

Είναι γνωστό ότι στο εικονογραφικό πρόγραμμα των βημοθύρων, εκτός 

από τον Ευαγγελισμό που αποτελεί το καθιερωμένο θέμα, ως η κατ ' εξοχήν 

συμβολική παράσταση της Ενσάρκωσης, χρησιμοποιήθηκαν εξαρχής και άλλα 

θέματα. Οι τέσσερεις ευαγγελιστές, προφήτες, ιεράρχες, οι κορυφαίοι απόστολοι 

Πέτρος και Παύλος, οι τιμώμενοι στο ναό άγιοι εικονίζονται στα βημόθυρα της 

ωραίας πύλης, των πλάγιων θυρών και των παρεκκλησίων, σε συνδυασμό με την 

παράσταση του Ευαγγελισμού ή και χωρίς αυτήν. Στα κρητικά βημόθυρα του 

15ου-16ου αι. που συνεχίζουν την ύστερη παλαιολόγεια παράδοση βρίσκουμε όλα 

αυτά τα θέματα και τους συνδυασμούς. Έχει επίσης παρατηρηθεί ότι η 

εικονογραφία των βημοθύρων επαναλαμβάνει θέματα από το εικονογραφικό 

πρόγραμμα του βήματος. Η παράσταση των συλλειτουργούντων ιεραρχών στα 

βημόθυρα της Ζακύνθου και της αθηναϊκής συλλογής επαναλαμβάνει τους 

συλλειτουργούντες ιεράρχες της αψίδας τονίζοντας μέσα από τις επιγραφές, που 

είναι και στα τρία πανομοιότυπες, το σωτηριολογικό νόημα της Ενσάρκωσης και 

την υποχρέωση της ηθικής αγνότητας για τους ιερουργούντες. 



42 

ΜΙΧΑΛΗΣ ΚΑΠΠΑΣ 

Η ΕΦΑΡΜΟΓΉ ΤΟΥ ΑΠΛΟΥ ΤΕΤΡΑΣΤΥΛΟΥ ΣΤΑΥΡΟΕΙΔΟΥΣ 

ΕΓΓΕΓΡΑΜΜΕΝΟΥ ΝΑΟΥ ΣΤΗ ΜΙΚΡΑ ΑΣΙΑ 

Πολλοί μελετητές έχουν επισημάνει ήδη από τις αρχές του 20°" αι. τη σημασία της Μικράς 

Ασίας για τη βυζαντινή αυτοκρατορία και τη συμβολή της στην εξέλιξη της βυζαντινής αρχιτεκτονικής. 

Παρόλα αυτά, ελάχιστα μνημεία της μεγάλης αυτής γεωγραφικής περιφέρειας έχουν μελετηθεί 

συστηματικά και ακόμα λιγότερα έχουν δημοσιευτεί εμπεριστατωμένα. 

Η εφαρμογή του σταυροειδούς εγγεγραμμένου ναού εντοπίζεται σε όλα τα γεωγραφικά 

διαμερίσματα της Μικράς Ασίας, η δε επιλογή συγκεκριμένων τύπων παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον 

από άποψη γεωγραφικής κατανομής. Τα παραδείγματα σύνθετων τετρακιόνιων επιχωριάζουν κυρίως σε 

περιοχές άμεσων κωνσταντινουπολιτικών επιδράσεων, όπως η Βιθυνία, είτε σε πόλεις που παίζουν 

πρωταγωνιστικό ρόλο και επιδιώκουν συνειδητά τη συσχέτιση τους με τις προτιμήσεις και τις πρακτικές 

της Κωνσταντινούπολης, όπως η Τραπεζούντα και οι Σάρδεις. Σε ότι αφορά τον απλό τετράστυλο 

έχουν επισημανθεί περισσότερες από 15 εκκλησίες του συγκεκριμένου τύπου, εξαιρουμένων των 

υπόσκαφων σταυροειδών εγγεγραμμένων της περιοχής της Καππαδοκίας, που όλοι σχεδόν ανήκουν 

τυπολογικά στη συγκεκριμένη παραλλαγή. Στα πλαίσια του περιορισμένου χρόνου της παρούσας 

ανακοίνωσης επιχειρείται η σύντομη παρουσίαση ανεπαρκώς μελετημένων ή προσφάτως 

δημοσιευμένων μνημείων στην παραλιακή ζώνη της Μικρός Ασίας, στην Παμφυλία, τη Λυκαονία, τη 

Παφλαγονία και τέλος την περιοχή του Πόντου. Η εξέταση των μνημείων δεν περιορίζεται σε θέματα 

τυπολογίας αλλά επιχειρείται ο σχολιασμός μορφολογικών και κατασκευαστικών ζητημάτων καθώς 

επίσης και θεμάτων γενικότερου αρχιτεκτονικού σχεδιασμού που συμβάλλουν στην καλύτερη 

κατανόηση της αρχιτεκτονικής παράδοσης κάθε επιμέρους γεωγραφικού διαμερίσματος του 

μικρασιατικού χώρου. 

Τέλος, επισημαίνονται δύο περιπτώσεις μνημείων στην Κωνσταντινούπολη και την ευρύτερη 

περιοχή της που ανήκουν κατά πάσα πιθανότητα στην παραλλαγή του απλού τετρακιόνιου. Πρόκειται 

για το Sekbanbasi Mescidi στην ίδια την Πόλη και τον βυζαντινό ναό που ανασκάφτηκε το 1974 στο 

Pendik της Βιθυνίας. Σε καμιά από τις δύο περιπτώσεις δε σώζονταν στοιχεία για τον τρόπο στήριξης 

του τρούλου, ενώ οι προτεινόμενες αποκαταστάσεις είναι εν πολλοίς υποθετικές. Αν ωστόσο δεχτούμε 

την ορθότητα τους, τότε τα δύο μνημεία αποκτούν ιδιαίτερη σημασία, γιατί αποτελούν ισχυρή ένδειξη 

ότι ανάλογου τύπου ναοί υπήρχαν και στην Κωνσταντινούπολη παρόλο που δεν σώζονται σήμερα. Τη 

συγκεκριμένη άποψη ενίσχυα η παρουσία ναών του απλού τετράστυλου τύπου στην Αίνο και στο 

Πόρτο Λάγος της Θράκης, περιοχή που εντάσσεται στη σφαίρα επιρροής της πρωτεύουσας. 



43 

ΟΛΓΑ Ε. ΚΑΡΑΠΩΡΓΟΥ 

ΛΙΘΟΣ ΤΗΝ ΜΕΛΑΝΙΑΝ ΥΠΟΚΡΙΝΟΜΕΝΟΣ: ΕΝΔΕΙΞΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗΝ 
ΕΚΜΕΤΑΛΛΕΥΣΗ ΤΩΝ ΛΑΤΟΜΕΙΩΝ ΤΟΥ ΘΕΣΣΑΛΙΚΟΥ ΛΙΘΟΥ ΣΤΗ 
ΜΕΣΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

"λίθος την μελανίαν ύποκρινόμενος καϊ δια τούτο στνγνάζοντι έοικώς, δς καϊ εις επτά 

διέσχισται λοφιάξ': η δυσνόητη περιγραφή του τάφου του αυτοκράτορα Μανουήλ Α' Κομνηνού 

(1143-1180) από το Νικήτα Χωνιάτη (222, 74-76; van Dieten) δέχθηκε πρόσφατα μία αρκετά 

τολμηρή ερμηνεία [G. Fatouros, "Das Grab des Kaisers Manuel I. Komnenos", BZ 93.1 (2000), 108-

112], η οποία προκάλεσε αντιδράσεις [Claudia Sode, "Zu dem Grab des Kaisers Manuel I 

Komnenos", BZ 94.1 (2000), 230-231]. Εκτός από την ακριβή θέση του τάφου στη μονή 

Παντοκράτορος, το μήλο της έριδος σε αυτή την επιστημονική αντιπαράθεση είναι η μορφή του 

τάφου και το χρώμα του λίθου που χρησιμοποιήθηκε στην κατασκευή του. 

Η Claudia Sode δεν δέχεται ότι το κάλυμμα της σαρκοφάγου του Μανουήλ Κομνηνού 

παρίστανε την αγία Μελάνια σε γονυκλινή στάση, πρηνηδόν (άποψη Φατούρου). Αντίθετα 

υπενθυμίζει στους αναγνώστες της την επιτυχημένη συχέτιση που έκανε ο Cyril Mango [DOP 16 

(1962), 397-402] ανάμεσα στο χωρίο του Χωνιάτη και το κάλυμμα σαρκοφάγου από Θεσσαλικό 

λίθο, διακοσμημένου με επτά τρούλους, το οποίο βρέθηκε στο Σεράγιο το 1750 (η τΰχη αυτοΰ του 

ευρήματος σήμερα αγνοείται). Η υπογράφουσα ασπάζεται απόλυτα την πρόταση Mango, αλλά 

θέτει το ερώτημα της ιδιοκτησίας του "έπτακόρυμβου λίθου" (Χωνιάτης 257, 67; van Dieten): 

φιλοτεχνήθηκε αυτός εξ' αρχής για τον τάφο του Μανουήλ Κομνηνού ή μήπως ο συγκεκριμένος 

αυτοκράτορας οικειοποιήθηκε (φαινόμενο καθόλου άγνωστο στο Βυζάντιο) τη σαρκοφάγο που 

αρχικά ανήκε σε κάποιον άλλον; 

Βασικό (και ανεκμετάλλευτο έως τώρα) στοιχείο στην ανάλυση αυτού του προβλήματος 

είναι η διακόσμηση του καλύμματος της σαρκοφάγου με επτά τρούλλους. Αυτή η εικαστική 

απόδοση προϋποθέτει την οικειότητα του γλύπτη με την αρχιτεκτονοκή σύλληψη του 

σταυροειδούς εγγεγραμμένου ναού με τρούλλο. Κατά συνέπεια, το εύρημα του Σεραγίου (που 

συσχετίστηκε με τον τάφο του Μανουήλ Κομνηνού) δε θα μπορούσε να φιλοτεχνηθεί πριν το 880, 

έτος ανέγερσης στην Κωνσταντινούπολη του πιό φημισμένου σταυροειδή εγγεγραμμένου ναού με 

τρούλλο, της Νέας Εκκλησίας. Αξίζει τώρα να θυμηθούμε ότι η Νέα Εκκλησία ήταν το καύχημα 

του Βασιλείου Α' (867-886), ενός αυτοκράτορα που χρησιμοποίησε άφθονο Θεσσαλικό λίθο στο 

οικοδομικό του πρόγραμμα και επιπλέον επέλεξε το ίδιο διακοσμητικό πέτρωμα για την 

κατασκευή της σαρκοφάγου του. 

Από την επισκόπηση των εφαρμογών του Θεσσαλικού λίθου που επιχείρησε η 

υπογράφουσα στα πλαίσια της διδακτορικής της διατριβής (Urbanism and Economy in Late 

Antique Viessaly, 3rd-7th c. AD.: the archaeological evidence, Πανεπιστήμιο Οξφόρδης, 



44 

Δεκέμβριος 2001) διαπιστώνεται έναρξη της εκμετάλλευσης του λατομείου του Θεσσαλικού λίθου 

(λατομείο Ομορφοχωρίου-Χασάμπαλης, 10 χλμ. ΒΑ της Λάρισας) στη Ρωμαϊκή περίοδο (2ος au) 

και ευρεία χρήση αυτού του διακοσμητικού πετρώματος κατά τη διάρκεια του 5ου και ιδιαίτερα 

του 6ου αιώνα σε κατασκευές άμμεσα συνδεδεμένες με την ανώτατη εκκλησιαστική ή την 

αυτοκρατορική πρωτοβουλία (Αγ. Ιωάννης Στουδίου, Αγ. Σοφία, Αγ. Σέργιος και Βάκχος, 

Βασιλικές Α και Β Φιλίππων, Αγ. Σέργιος στη Γάζα, άμβωνες Αγ. Σοφίας Θεσσαλονίκης και 

ναυαγίου Marzamemi, αυτοκρατορικές σαρκοφάγοι, κλπ.). 

Αυτό όμως που προκαλεί μεγαλύτερο ενδιαφέρον σε αυτή την επισκόπιση είναι η 

επανεμφάνιση του Θεσσαλικού λίθου στη Μέση Βυζαντινή περίοδο. Από τις γραπτές πηγές 

(Συνεχιστές Θεοφάνη, Catalogus sepulchrorum, Chronicon Altinaté) φαίνεται ότι αρκετό 

Θεσσαλικό πέτρωμα χρησιμοποιήθηκε στα οικοδομικά προγράμματα του Θεοφίλου (829-842) και 

του Βασιλείου Α' (867-886) στην Κωνσταντινούπολη, καθώς και στην κατασκευή 

αυτοκρατορικών σαρκοφάγων. Από τα μέσα του 7ου μέχρι τις αρχές του 10ου αι. οι πηγές 

αναφέρουν 12 σαρκοφάγους από Θεσσαλικό λίθο ως τελευταίες κατοικίες αυτοκρατόρων ή 

μελών του άμεσου οικογενειακού τους περιβάλλοντος. Οι περισσότερες από αυτές (7) 

αναφέρονται κατά τη διάρκεια του 9ου au και ανάμεσα τους συγκαταλέγονται οι σαρκοφάγοι 

των αυτοκρατόρων Μιχαήλ Β' (820-829), Θεοφίλου (829-842) και Βασιλείου Α' (867-886). Αυτές 

οι παρατηρήσεις σε συνδυασμό με κάποιες έμμεσες αναφορές στην παρουσία "μαρμαραρίων" στην 

περιοχή γύρω από τα λατομεία του Θεσσαλικού λίθου (βίος Αγ. Αχίλλειου, μονή Μαρμαριάνων), 

υποδηλώνουν την επαναλειτουργία αυτού του λατομείου (σαφώς σε πιό περιορισμένη κλίμακα, 

απ' ότι στην Ύστερη Αρχαιότητα) και κατά τη Μεσοβυζαντινή περίοδο, κυρίως κατά τον 9ο 

αιώνα. Προϊόντα της Μεσοβυζαντινής φάσης του λατομείου είναι κατά πάσα πιθανότητα τα 

διακοσμητικά μέλη από Θεσσαλικό πέτρωμα στο λεγόμενο "παλάτι του Συμεών" στο Preslav, στο 

ναό της Παναγίας και στο καθολικό τού Οσίου Λουκά Φωκίδος. 

Μέσα σε αυτό το πλαίσιο έρευνας, η υποφαινόμενη προτείνει ότι ο Θεσσαλικός ογκόλιθος 

(διαστάσεων 2275x1.14 μ. και ύψους 1.80 μ.) που χρησιμοποιήθηκε στη λάξευση του καλύμματος 

της σαρκοφάγου που συνήθως αποδίδεται στον Μανουήλ Α Κομνηνό, εξορύχθηκε κοντά στη 

Λάρισα τον 9ο αιώνα και μεταφέρθηκε στην Κωνσταντινούπολη για να φιλοτεχνηθεί από γλυπτή 

των αυτοκρατορικών εργαστηρίων ειδικά για τη σαρκοφάγο του Βασιλείου Α", πιθανότατα 

σύμφωνα με τις προσωπικές επιθυμίες του αυτοκράτορα. Θεωρώντας τη Νέα Εκκλησία ως το 

αποκορύφωμα του οικοδομικού του προγράμματος στη Βασιλεύουσα, είναι εύκολο να 

φανταστούμε πόσο ο Βασίλειος Α θα επιθυμούσε ένα ομοίωμα της ως "(επι)στέγασμα" της 

τελευταίας κατοικίας και του βίου του. 



45 

ΓΙΑΝΝΗΣ ΚΑΡΑΤΖΟΓΛΟΥ 

ΝΕΩΤΕΡΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΓΙΑ ΤΟΝ ΑΓ.ΓΙΑΝΝΉ ΠΑΛΙΟΥΡΙΟΥ ΚΑΡΔΙΤΣΑΣ. 

Συνεχίζοντας την έρευνα στο βυζαντινό ναό του Αγ.Γιάννη Παλιουριού Καρδίτσας 
(14° Συμπόσιο ΧΑΕ 1994, Περιλήψεις ,σ. 17-18) και μετά την σωστική επέμβαση 
της Ζ! Ε.Β.Α. Λάρισας, προέκυψαν και τα εξής νέα στοιχεία: 
1. Μετά την αποχωμάτωση της νότιας και δυτικής πλευράς του μνημείου 

επιβεβαιώθηκε η αρχική υπόθεση ότι οι τοίχοι της Τουρκοκρατίας στον κυρίως 
ναό και τον νάρθηκα, πατούν επάνω στους αρχικούς που σώζονται σε ύψος 
1,60-1,80 μ.0 νάρθηκας είναι μεν προσθήκη αλλά των αρχικών φάσεων. 

2. Στη νότια κεραία του κυρίως ναού υπήρχε είσοδος που κλείστηκε 
μεταγενέστερα.Η είσοδος διαγράφεται και εσωτερικά. 

3. Στο κέντρο περίπου του νότιου τοίχου του νάρθηκα εξωτερικά,σώζεται το 
λίθινο κατώφλι και οι λίθινοι σταθμοί άλλης εισόδου. 

4. Κάτω από το νεώτερο δάπεδο σε βάθος λίγων εκατοστών βρέθηκε παλαιό 
δάπεδο από ακανόνιστες λίθινες πλάκες καλά συναρμοσμένες. 

5. Οι τρεις από τους κίονες έχουν ως βάσεις ανεστραμμένα μέλη σε β! χρήση:ο 
Β.Α. εδράζεται σε ιωνικό κιονόκρανο,ο Β.Δ. σε. ορθογωνικό επίθημα και ο 
Ν.Δ. σε τετράγωνο επίθημαΤα επιθήματα φέρουν ρηχά ανάγλυφα. 

6. Το νότιο αρκοσόλιο βρέθηκε κενό,ενώ στο βόρειο μέσα σε μαρμάρινη 
σαρκοφάγο με δάπεδο από πήλινες πλάκες, βρέθηκαν οστά. 

7. Τα εξωρράχια των καμάρων των παραβημάτων είναι κατασκευασμένα από 
τούβλα και πωρόλιθο,ενώ στα αρχικά κάτω τμήματα του νοτίου κυρίως τοίχου 
έχουν χρησιμοποιηθεί λίθοι σε β! χρήση,τούβλα και θραύσματα τούβλων που 
γεμίζουν τα κενά των λίθων. 

Η μελέτη των στοιχείων αυτών,καθώς και εκείνων που προκύπτουν από την 
ανατεθείσα μελέτη στερεώσεως του ναού, συνεχίζεται. 



46 

ΧΑΡΙΚΛΕΙΑ ΚΟΙΛΑΚΟΥ 

ΒΙΟΤΕΧΝΙΚΕ! ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΕΠΟΧΗΣ ΣΤΗ ΘΗΒΑ 

Οι ανασκαφές που διεξάγονται επί έναν αιώνα περίπου στη Θήβα, μια πόλη 

με συνεχή κατοίκηση, σε ελάχιστες περιπτώσεις μας παρέχουν στοιχεία, ώστε να 

μπορέσουμε να συνθέσουμε τη μορφή της βυζαντινής πόλης. Οι λόγοι είναι λίγο πολύ 

γνωστοί. Εκτός από αυτόν που ήδη αναφέρθηκε - τη συνεχή κατοίκηση-

επισημαίνεται η αποσπασματικότητα των σωστικών ανασκαφών και η ελλιπής 

περιγραφή τους στο Αρχαιολογικό Δελτίο, αφού μέχρι πριν μερικά χρόνια 

διεξάγονταν αποκλειστικά από συναδέλφους της τοπικής Εφορείας Αρχαιοτήτων με 

εξειδίκευση στην κλασική και προϊστορική αρχαιότητα. 

Έτσι ενώ σε πολλές περιπτώσεις είναι προφανής μια βιοτεχνική εγκατάσταση 

δεν μπορεί να προσδιοριστεί με ασφάλεια η χρήση της. Όταν οι εγκαταστάσεις αυτές 

έχουν άμεση συνάφεια με το νερό είναι αναπόφευκτος ο συσχετισμός με τη βιοτεχνία 

του μεταξιού, που η εμφάνιση της τοποθετείται συνήθως στα μέσα του 11ου αιώνα και 

αποτελεί στη συνέχεια τη σημαντικότερη πλουτοπαραγωγική πηγή της Θήβας. Η 

εκτροφή των μεταξοσκωλήκων από τον πλούσιο «Μωρεόκαμπο» και η επεξεργασία 

στη συνέχεια του μεταξιού, συμπεριλαμβανομένων και των υψηλής ποιότητος 

προϊόντων που απαιτούνταν για την αυτοκρατορική αυλή, διεξαγόταν αποκλειστικά 

σε ιδιωτικά εργαστήρια είτε στα σπίτια, είτε σε βιοτεχνικούς χώρους, ενώ μόνο η 

βαφή της πορφύρας ελεγχόταν από τις αυτοκρατορικές αρχές. Την πολύπλοκη 

διαδικασία της γνώριζαν καλά οι Εβραίοι τεχνίτες που είχαν εγκατασταθεί από τα 

μέσα του 11ου στη Θήβα, διωγμένοι από την Αίγυπτο. 

Η αποκάλυψη ενός εργαστηριακού χώρου δυτικά της πόλης, δίπλα στο ρέμα 

της Δίρκης, κοντά στη συνοικία Εβραίικα, είναι πολύ πιθανό να συνδέεται μ' αυτούς. 

Η ύπαρξη λαξευτών λεκανών και τρεχούμενου νερού σε υπόγειο λαξευτό αγωγό και 

η θέση της εγκατάστασης έξω από τον οικισμό ενισχύουν την υπόθεση για 

εργαστήριο βαφέων. 

Ανάλογη χρήση θα μπορούσαμε να αποδώσουμε και σ' ένα μικρότερης 

έκτασης χώρο πάλι έξω από την πόλη, προς τη βόρεια πλευρά της, η λειτουργία του 

οποίου τοποθετείται με ασφάλεια στο τέλος του 9ου με αρχές του 10ου αιώνα. 



47 

Στην ίδια εποχή ανήκει και ένας υδρόμυλος προς τα ανατολικά της πόλης, 

πλάι στον Ισμηνό ποταμό. Η αρχιτεκτονική του μορφή με την όρθια φτερωτή, 

σύμφωνα με τις ανασκαφικές ενδείξεις, αποτελεί συμβολή στην τυπολογία των 

μύλων αυτής της εποχής. 

Σε μια άλλη περίπτωση ο μεγάλος αριθμός μετάλλινων αντικειμένων που 

εντοπίστηκαν σ' ένα περιορισμένο εξ ανάγκης χώρο, κατά την κατασκευή του 

αποχετευτικού δικτύου, μας επιτρέπει να πιθανολογήσουμε την ύπαρξη εργαστηρίου 

μεταλλοτεχνίας των χρόνων της Φραγκοκρατίας, το οποίο απέδωσε ορισμένα 

μοναδικά ευρήματα. 

Η σποραδική ανεύρεση τέλος τριποδίσκων ψησίματος αποδεικνύει την 

ύπαρξη κεραμικών εργαστηρίων, η θέση τους όμως δεν έχει εντοπιστεί ακόμη. 



48 

ΗΛΙΑΣ Ε. ΚΟΛΛΙΑΣ 

ΒΙΟΤΕΧΝΙΚΕΣ ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΠΑΡΑΓΩΓΗΣ ΖΑΧΑΡΗΣ ΚΑΤΑ 

ΤΟ ΜΕΣΑΙΩΝΑ ΣΤΗ ΝΟΤΙΟΑΝΑΤΟΛΙΚΗ ΜΕΣΟΓΕΙΟ 

Το ζαχαροκάλαμο ήταν το μόνο ζαχαροπαραγωγό φυτό έως τις αρχές του 

19ου αι. Γύρω στο 15000 π.Χ. φύτρωνε στη Μελανησία, από όπου μεταφέρθηκε 

ανατολικά περίπου το 6000 π.Χ. προς τη Σουμάτρα και της Ινδίες, όπου το είδε ο 

ναύαρχος του Μ. Αλεξάνδρου Νέαρχος. Το αναφέρουν επίσης, όπως και το προϊόν 

του, τη ζάχαρη, οι μεγάλοι γιατροί της ύστερης αρχαιότητας Γαληνός, Αρχιγένης ο 

Απάμιος, Αλέξανδρος ο Αφροδισιεύς και Οριβάσιος. Αργότερα μνημονεύουν τη 

ζάχαρη ο Θεοφάνης, ο Κωνσταντίνος ο Πορφυρογέννητος, ο Ευστάθιος 

Θεσσαλονίκης κ.ά. 

Το ζαχαροκάλαμο μεταφυτεύτηκε από τις Ινδίες βόρεια του Περσικού 

Κόλπου, στην περιοχή Khouizistan. Πιθανώς στο πλαίσιο των ιατρικών και 

φαρμακευτικών ερευνών, που ήταν αρκετά ανεπτυγμένες σε αυτή την περσική 

επαρχία, οφείλεται η επινόηση της μεθόδου διύλισης, για την εξαγωγή ζάχαρης από 

το χυμό του ζαχαροκάλαμου. Αργότερα οι Αραβες με τις κατακτήσεις τους 

μετέφεραν το ζαχαροκάλαμο και τη μέθοδο διύλισης του χυμού του σε χώρες της 

Μεσογείου που είχαν κατάλληλο κλίμα για την ανάπτυξη αυτού του φυτού, στη 

Συρία, την Παλαιστίνη, την Αίγυπτο, το Μαρόκο και την Ισπανία. 

Στη Δυτική Ευρώπη η ζάχαρη πιθανώς έφθασε τον 9° αι., όταν οι Αραβες 

κατέκτησαν τη Σικελία και μετέφεραν εκεί την καλλιέργεια του ζαχαροκάλαμου. 

Κατακτώντας οι Δυτικοευρωπαίοι με τις σταυροφορίες τη Συρία και την Παλαιστίνη 

απέκτησαν φυτείες ζαχαροκάλαμου. Μετά την απομάκρυνση τους από τη Μέση 

Ανατολή ενίσχυσαν την καλλιέργεια του ζαχαροκάλαμου σε δικές τους περιοχές, 

όπου οι κλιματολογικές συνθήκες ευνοούσαν την ανάπτυξη του, όπως στη Σικελία, 

τη Ρόδο και την Κύπρο. Στην τελευταία υπήρχαν μεγάλες φυτείες στη Λάπηθο, τη 

Μόρφου, το Κολόσσι, την Επισκοπή, την Πάφο κ.α. Εχουν ανασκαφεί ή 

ανασκάπτονται στην Κύπρο εργαστήρια επεξεργασίας ζάχαρης στο φρούριο των 



49 

Σαράντα Κολόνων και στον Σταυρό της Πάφου, στη θέση Σεράγια της Επισκοπής 

και στο Κολόσσι. 

Πρώτη μνεία της ροδιακής ζάχαρης γίνεται στο δεύτερο τέταρτο του 14ου αι. 

από τον Francesco Balducci Pegolotti, αντιπρόσωπο του εμπορικού και τραπεζικού 

οίκου Brandi, που αναφερόμενος στην κατηγορία της «σκόνης ζάχαρης» («polvere 

di Zucchero») θεωρεί εκείνη της Ρόδου αρίστης ποιότητας μαζί με την κυπριακή. 

Για τον εντοπισμό εργαστηρίου παραγωγής ζάχαρης, βοήθησαν τα 

τοπωνύμια Ζαχαρόμυλος και Μάσαρη που ακούγονται στη μέση περίπου της 

ανατολικής ακτής της Ρόδου. Το τελευταίο, τα Μάσαρη, παράγεται από την αραβική 

λέξη Masera ή Massera που δήλωνε τη θέση όπου συνθλιβόταν το ζαχαροκάλαμο ή 

τη συσκευή σύνθλιψης ή ακόμα και το χώρο αποθήκευσης της ζάχαρης. 

Δοκιμαστικές ανασκαφικές έρευνες το 1981, το 1991 και το 1994 στη θέση 

Ζαχαρόμυλος εντόπισαν ορθογώνιους χώρους του εργαστηρίου, μια μυλόπετρα 

διαμέτρου 3,20μ. και πλήθος οστράκων κωνικών αγγείων που χρησίμευαν στη 

διαδικασία της διύλισης της ζάχαρης. 

Το 1996 άρχισε συστηματική ανασκαφική έρευνα, από τον γράφοντα και τη 

συνάδελφο Μάνια Μιχαηλίδου. Μέχρι τώρα έχει αποκαλυφθεί πλήρως ο χώρος του 

νερόμυλου που συνέθλιβε το ζαχαροκάλαμο. Είναι μια επιμήκης υπόγεια αίθουσα 

μήκους 6,80μ. και πλάτους 2,80μ. που την κάλυπτε, κατεστραμμένη τώρα, καμάρα. 

Επίσης ήλθε στο φως, σε επαφή με την ανατολική πλευρά του νερόμυλου, 

στενόμακρος χώρος, πλάτους 1μ., όπου περιστρεφόταν η μεγάλη κατακόρυφη 

κινητήρια φτερωτή του μύλου. 

Εχουν βρεθεί μέχρι τώρα 300 περίπου κωνικά αγγεία διύλισης της ζάχαρης, 

ύψους 0,20 - 0,25μ., διαμέτρου βάσης 0,09 - 0,1 Ομ. και διαμέτρου χείλους 0,30μ., 

που ανήκουν στον τύπο II σύμφωνα με την κατάταξη της M.L. Von Wastburg για τα 

ανάλογα κωνικά αγγεία διύλισης του μεσαιωνικού εργαστηρίου του Σταυρού της 

Κύπρου. Πιθανώς τα αγγεία του τύπου II διύλιζαν ζάχαρη κατηγορίας Musciato. 

Αν και η έρευνα είναι ακόμα στην αρχή, νομίζουμε ότι το βιοτεχνικό 

εργαστήριο παραγωγής ζάχαρης στον Ζαχαρόμυλο της Ρόδου ήταν ένα από τα πιο 

δυναμικά και παραγωγικά της Νοτιοανατολικής Μεσογείου. Η αποκάλυψη μιας 

τόσο μεγάλης μυλόπετρας (διαμ. 3,20μ.), ενός μεγάλου αριθμού αγγείων διύλισης 



50 

και η διαπίστωση ότι ο νερόμυλος σύνθλιψης λειτουργούσε με κατακόρυφη, 

φτερωτή, που θεωρείται παραγωγικότερη της οριζόντιας, μας υποχρεώνουν να 

κάνουμε αυτή την υπόθεση. 



51 

ΝΙΚΟΣ Δ.ΚΟΝΤΟΠΑΝΝΗΣ 

ΤΜΗΜΑ ΚΙΝΕΖΙΚΟΥ ΑΓΓΕΙΟΥ ΑΠΟ ΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΕΘΩΝΗ 

Στην ανακοίνωση αυτή παρουσιάζεται ένα όστρακο κινέζικης προέλευσης, που βρέθηκε στο 

κάστρο της Μεθώνης. Το όστρακο προέρχεται από ένα μικρό ανοικτό αγγείο (κούπα;) και ανήκει στην 

κατηγορία της μαρμαρόμορφης κεραμεικής (marbled ware). Μπορεί να αποδοθεί στην εποχή της 

δυναστείας Τανγκ (6ος-9ος αι.) με πιθανότερο χρονικό προσδιορισμό τα τέλη του 8ου-αρχές του 9ου αι. 

Το ιδιαίτερο χαρακτηριστικό που το διαφοροποιεί από την αντίστοιχη, μεταγενέστερη μαρμαρόμορφη 

κεραμεική των ιταλικών και οθωμανικών εργαστηρίων, είναι ότι ο πυρήνας του αγγείου κατασκευάζεται 

με την ανάμειξη τουλάχιστον τριών πηλών διαφορετικής απόχρωσης - καστανέρυθρου, λευκωπού και 

φαιού. Οι επάλληλες στρώσεις αυτών των πηλών αποδίδουν και το διάκοσμο του μαρμάρου στην 

επιφάνεια του αγγείου, κάτω από στιλπνή ανοικτή κίτρινη εφυάλωση, που καλύπτει ολόκληρο το 

κεραμεικό. 

Το όστρακο αποτελεί ένα σημαντικό εύρημα, αφού είναι το μοναδικό του είδους του που έχει 

ανασκαφεί στον μεσόγειο και ευρωπαϊκό χώρο, και -με βάση τα μέχρι στιγμής δημοσιευμένα στοιχεία-

το μόνο που έχει βρεθεί εκτός των χωρών της άπω Ανατολής. Εντούτοις, η σημασία του δεν πρέπει να 

υπερεκτιμάται. Η μοναδικότητα του, δεν αποδεικνύει, αλλά απλώς υποβάλει μια σειρά από σκέψεις τις 

οποίες η μελλοντική έρευνα καλείται να τεκμηριώσει. 

Καταρχήν είναι ενδιαφέρον το γεγονός ότι ένα κινέζικο αγγείο μεταφέρθηκε σε έναν τόσο 

μακρινό τόπο. Σε συνδυασμό με την κινέζικη κεραμεική από τις ανασκαφές του Fustat. και τα 

μεταγενέστερα ευρήματα από την Κόρινθο και τον Λίβανο, μπορεί να υποστηριχθεί πιο επισταμένα η 

ύπαρξη ενός εμπορικού δικτύου διακίνησης ανθρώπων και προϊόντων. Αυτό φυσικά διευκολυνόταν από 

το μικρό μέγεθος και την ποιότητα του ευρήματος της Μεθώνης. 

Από την άλλη πλευρά, η ανεύρεση του στον συγκεκριμένο χώρο αποτελεί ένδειξη για την 

δραστηριότητα του λιμανιού τούτου κατά τον 9ο αι. Μέχρι στιγμής, ακόμα και η ύπαρξη της Μεθώνης 

σε αυτή την εποχή βασίζεται σχεδόν αποκλειστικά στις γραπτές μαρτυρίες. Η εικόνα που προκύπτει 

είναι ενός μικρού και σχετικά ασήμαντου οικισμού, ο οποίος μετατράπηκε σε διεθνή εμπορικό σταθμό 

από τους Ενετούς μετά τον 13ο αι. Τα μελλοντικά ανασκαφικά ευρήματα -προοίμιο των οποίων 

αποτελεί το κινέζικο όστρακο- είναι πιθανόν να αλλάξουν την εντύπωση αυτή και να καταδείξουν την 

σημασία της Μεθώνης στο εμπόριο της Βυζαντινής αυτοκρατορίας. 



52 

ΠΕΤΡΟΣ ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ - ΜΑΡΙΝΑ ΜΥΡΙΑΝΘΕΩΣ -ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΥ 

ΖΗΤΗΜΑΤΑ ΑΝΑΠΑΡΑΣΤΑΣΗΣ ΤΩΝ ΣΤΕΓΩΝ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΣΙΝΑ 

Κατά τα έτη 2000 και 2001 πραγματοποιήθηκε από τη Μονή Σινά με τη βοήθεια του Getty Grant 

Program αναλυτική αποτύπωση των στεγών και των όψεων του Καθολικού, σημαντικού μνημείου του 

6ου αιώνα, με διατηρούμενη κατά χώραν την αρχική στέγη του. Δόθηκε η δυνατότητα με τη βοήθεια και 

ικριωμάτων να τεκμηριωθούν ορισμένες περιοχές του εσωτερικού που οι προηγούμενοι μελετητές δεν 

είχαν τη δυνατότητα να προσεγγίσουν. Στο υπερυψωμένο κεντρικό κλίτος έγινε αναλυτική καταγραφή 

του είδους της ξυλείας από συντηρητές. Η έρευνα επεκτάθηκε και στην αναγνώριση της αρχικής μορφής 

των στεγών στα πλάγια κλίτη, στα παστοφόρια, στους πύργους στα δυτικά, στους πλευρικούς χώρους 

κατά μήκος των κλιτών και στο παρεκκλήσιο της Βάτου. 

Στις σχετικές δημοσιεύσεις ο Ρ. Grossmann (1988, 1990) έχει απεικονίσει σε κάτοψη με 

ικανοποιητική ακρίβεια τις βασικές οικοδομικές φάσεις της ιουστινιάνειας βασιλικής (548 - 560). Ο 

Χρ. Κατσιμπίνης (1983, 1991) είναι ο μόνος ερευνητής που ως σήμερα έχει δώσει αναπαραστάσεις της 

στέγης του υπερυψωμένου κεντρικού κλίτους απαντώντας στα βασικά ζητήματα της αρχικής μορφής της 

και υποστηρίζοντας την αυθεντικότητα των ζευκτών. 

Όσον αφορά το κεντρικό κλίτος η παρούσα έρευνα προσθέτει αρκετά καινούρια στοιχεία όπως 

την ανάγνωση επιγραφής που είχε εντοπίσει ο Χρ. Κατσιμπίνης στο εσωτερικό του ανατολικού 

αετώματος. Πρόκειται για επιγραφή του 6ου αιώνα με βεβαιότητα σύγχρονη με τις τρεις κτητορικές 

επιγραφές που έχουν σκαλιστεί στους ελκυστήρες της στέγης και μνημονεύουν τον αυτοκράτορα 

Ιουστινιανό, τη Θεοδώρα και τοναρχιτέκτονα του έργου Στέφανο, από τη γειτονική Άιλα Το περιεχόμενο 

της [... ον Στεφάνου / .. ον διάκ(ονον) τέκτο(να)] έχει σαφείς ομοιότητες με την επιγραφή που 

μνημονεύει τον αρχιτέκτονα του έργου. Γράφτηκε πριν τοποθετηθεί το ανατολικό ζευκτό σε επαφή με 

τον αετωματικό τοίχο, που υποδηλώνει ότι το ζευκτό δεν προβλεπόταν μάλλον στον αρχικό σχεδιασμό 

Στα ζευκτά ήταν δυνατή ακριβέστερη και αναλυτικότερη αναπαράσταση της επένδυσης των 

ελκυστήρων μετά τον εντοπισμό υποθεμάτων στο σημείο εδράσεως στην τοιχοποιία (υποτυπώδη 

φουρούσια) που λόγω της μεταγενέστερης ψευδοροφής δεν είναι εύκολα προσιτά. 

Εντοπίστηκαν ίχνη χρωμάτων στα διακοσμητικά στοιχεία του ορθοστάτη των ζευκτών, στα 

υποθέματα των ελκυστήρων και στις διακοσμητικές αυλακώσεις των τεγίδων που ανήκουν στον αρχικό 

διάκοσμο Στο νότιο πύργο εντοπίσθηκαν δοκίδες με χρωστικές όμοιες με αυτές της στέγης 



53 

ενσφηνωμένες ως υπέρθυρα σε αδιατάρακτα από τον 6° αιώνα σημεία. Το γεγονός αυτό επιβεβαιώνει ότι 

το μεγαλύτερο ποσοστό των τεγίδων του υπερυψωμένου κεντρικού και των πλαγίων κλιτών ανήκουν 

στην αρχική φάση του 6ου αιώνα και έχουν βεβαίως υποστεί κατά καιρούς επανατοποθετήσεις. Το 

σανίδωμα του κεντρικού κλίτους έχει δύο κύριες φάσεις, μία βυζαντινή στο βόρειο μισό και του 18ου 

αιώνα στο νότιο ενώ μικρές επισκευές ανήκουν κυρίως στο 1911. 

Η αναπαράσταση της μορφής που είχαν οι μονόριχτες στέγες των πλαγίων κλιτών έγινε με 

αρκετή ασφάλεια. Η κάλυψη των πύργων της δυτικής πλευράς αναμφίβολα γίνονταν με οριζόντια 

δώματα. Στο εσωτερικό τους εντοπίστηκαν δύο αυθεντικά πατώματα (του 6ου αιώνα) με ξύλινη φέρουσα 

κατασκευή. 

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζει η αναπαράσταση του αρχικού τρόπου κάλυψης των 

παστοφορίων με οριζόντια δώματα που φέρονταν από ένα κύριο μεσοδόκι, δοκούς και σανίδωμα. 

Όμοια με τα παστοφόρια και οι πλευρικοί βοηθητικοί χώροι κατά μήκος των πλαγίων κλιτών 

καλύπτονταν αρχικά με οριζόντιο δώμα. Ενδεχομένως τη μεσοβυζαντινή περίοδο ανακατασκευάστηκε 

πλήρως η κάλυψη τους και προστέθηκαν τρούλοι στα παστοφόρια και απλοί κυλινδρικοί θόλοι στους 

πλευρικούς χώρους. 



54 

ΛΑΖΑΡΟΣ Κ. ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΙΔΗΣ 

ΟΡΦΙΚΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΣΤΗ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΑ ΤΟΥ ΒΙΟΥ ΣΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑ 

ΠΑΝΑΠΑΣ ΚΡΙΝΑΣ ΧΙΟΥ 

Παρουσιάζεται τοιχογραφία με θε'μα τον "Βίο" (18ου αι.), έργο του Μιχαήλ Χωματζά, που 

βρίσκεται ιστορημένη στο Καθολικό της εκκλησίας της Παναγίας Κρίνας στο χωριό Βαβίλοι της 

Χίου. Η σύνθεση, που αρθρώνεται κατακόρυφα, περιλαμβάνει τρεις μορφές σε δύο 

διαφορετικούς πόλους δράσης, άνω και κάτω. Στο άνω μέρος της σύνθεσης εικονίζονται ο Βίος 

και ο Κόσμος με την μορφή δύο νεαρών ανδρών. Ο Βίος, νέος γυμνός, με μακριά μαλλιά, μικρά 

φτερά στα πόδια και ζυγαριά στο δεξιό του χέρι, κινείται πατώντας πάνω σε τροχούς και έχει 

στραμμένο το κεφάλι προς τα πίσω, απευθυνόμενος προς τον Κόσμο, ο οποίος έχει προφθάσει και 

έχει αρπάξει με το αριστερό του χέρι τον Βίο από τα μαλλιά. Στον Κόσμο, που εικονίζεται με 

κοντό γένι, πλούσιο μακρύ πορφυρό ένδυμα, μεγάλο κάλυμμα στην κεφαλή και με άνθη στο 

αριστερό του χέρι, απευθύνει ο Βίος τα λόγια που διασώζει η ανορθόγραφη επιγραφή στο άνω 

δεξιό τμήμα της τοιχογραφίας: "Έμε τον Βίον άνθρωπε δέξαι σου παρενέτην.ΓΕδραμες. εσχες. 

έλαβες, κατέσχες μου τας τρύχ[ας]/Μι προς ραστόν. νϋν έκδοθής. Μι προ[ς] τρυφήν χορή[σης]/ 

[...]/Γυμνον με βλέπε νόεισον. γυμνόν μου κ[άί] το τέλος/Περή τους πόδας μου τρωχούς. Βλέπε μ[ή] 

κυλισθόσι/[...]/Ζυγόν κατέχω χείρας μου. Φοβοϋ τάς μετακλίσειςΤΤί με κρ[α]τής. Καπ[ν]ον 

κρατής./Τί με κρατής σκυαν κρατής· ονηρον ειχνος πλίου". Στο κάτω μέρος της σύνθεσης 

εικονίζεται νεαρός άνδρας, ενδεδυμένος κοντό χιτώνιο, ο οποίος φέρει στον ώμο μεγάλο ασκό, το 

περιεχόμενο του οποίου σκύβει και αδειάζει σε πιθάρι που βρίσκεται μισοβυθισμένο στη γη. Σε 

άμεση σχέση με το δεύτερο αυτό θέμα βρισκόταν προφανώς η φθαρμένη επιγραφή στο άνω 

αριστερό τμήμα της σκηνής αυτής, από την οποία σώζεται μόνο η λέξη Βίος - αβέβαιη κι αυτή. 

Η αλληγορική και διδακτική αυτή σύνθεση εντάσσεται στις έμμεσες απεικονίσεις του Χρόνου της 

χριστιανικής εικονογραφίας. Η ανθρωπόμορφη φιγούρα του Βίου αποτελεί προϊόν της 

χριστιανικής προσέγγισης του φημισμένου αγάλματος του Καιρού, ή άλλως Χρόνου, έργου του 

αρχαίου γλύπτη Λυσίππου (4ο; αι. πΧ). Η έννοια του "κρίσιμου" ή "εύθετου" χρόνου που εξέφραζε 

ο Λυσίππειος Καιρός, διευρύνεται εδώ, προκειμένου να καλύψει για σωτηριολογικούς λόγους το 

σύνολο του χρονικού ορίζοντα της ανθρώπινης ζωής. Βίος (: ο χρόνος της ζωής) και Κόσμος (: το 

ανθρώπινον είδος), δύο έννοιες αλληλένδετες, λαμβάνουν στην τοιχογραφία του Χωματζά 

υπομνηματικές και συμβολικές διαστάσεις, ανακαλώντας στον μνήμονα στίχου; ψαλμών 



55 

αντίστοιχους του: "πάσα σαρξ χόρτος, και πάσα δόξα άνθρωπου ώς άνθος χόρτον έξι\ράνθΐ} ό 

χόρτος, κα\ το ανθός εξέπεσε, το δε ρήμα του Θεοϋ ημών μένει εις τον αιώνα" (Ησαΐας, 40.6). Η 

ερμηνευτική σύγκλιση διακόπτεται από την δυσνόητη και φαινομενικά αυτόνομη εργασία του 

νε'ου με τον ασκό. Ο "ασκός του ανθρωπίνου βίου" αδειάζει αμετάκλητα. Το "με'λλον" και το 

"παρόν" ρίπτονται-εξαφανίζονται μέσα στο πιθάρι, "στον παρελθόντα χρόνο". Ή, κατά μία άλλη 

εκδοχή, ο νε'ος νοθεύει με το νερό του ασκοΰ το κρασί στο πιθάρι, μια ερμηνεία που παραπέμπει 

στην αλλαγή που υφίσταται "εν καιρώ" ο κόσμος: "φθαρτός... ό κόσμος. κα\ ει τι έπιδεκτικόν εστί 

της επ\ το χείρον μεταβολής, φθαρτόν εστν κα\ ό κόσμος έξαυχμοϋται γοϋν και έξυδατοϋται" 

(Διογ. Λαερτ. 7.141). Την ερμηνευτική πολυσημία ανατρέπουν όμως αρχαίες παραστάσεις 

υδροφόρων (νεροκουβαλητών), οι οποίοι κενώνουν το περιεχόμενο των αγγείων που κουβαλούν 

σε μισοβυθισμένα πιθάρια. Πρόκειται για παραστάσεις σε τοιχογραφίες και ληκύθους, με σαφές 

Ορφικό εσχατολογικό υπόβαθρο, που σχετίζονται με την αιωνία τιμωρία των ανοσιών και 

αδίκων στην μετά θάνατον ζωή (αδυναμία περάτωσης ή ολοκλήρωσης μιας πράξης). Ο Πλάτωνας 

στον Γοργία (493a), μιλώντας για τις επιθυμίες και για το πώς ο άνθρωπος πρέπει να διάγει τον 

βίον του, παρομοιάζει το επιθυμητικόν μέρος της ψυχής με τετρημένο πιθάρι, απηχώντας την 

Ορφική αντίληψη για το "σώμα-σίψα", εντός του οποίου βρίσκεται εγκλωβισμένη η ψυχή και 

εδρεύουν οι επιθυμίες. Μάταια ο ανόητος και άπληστος άνθρωπος προσπαθεί να εκπληρώσει 

όλες του τις επιθυμίες, μια και το επιθυμητικόν είναι σαν το τετρημένο πιθάρι τιον Ορφικών που 

ποτέ δεν πληρούται. Ο αέναος αυτός αγώνας του ανόητου και ακόλαστου ανθρώπου συνεχίζεται 

με διαφορετική μορφή και στον Άδη, στη μετά θάνατον ζωή, εκεί όπου του επιβάλλεται πλέον ως 

μέγιστη τιμωρία να κουβαλά νερό έως όπου γεμίσει ενα "απύθμενο" πιθάρι. 

Συμπερασματικά, στην παράσταση πλανάται ένας διττός υπαινιγμός, οντολογικός και 

εσχατολογικός, που συνδέει τις τρεις μορφές σαν μία αλυσίδα και προειδοποιεί τον χριστιανό για 

τον εφήμερο χαρακτήρα των επίγειων αγαθών σε σύγκριση με τα κέρδη της Ουράνιας Βασιλείας. 

Οι επιθυμίες, που προσδιορίζουν το ατομικό χρονικό γίγνεσθαι, αποτελούν κριτήριο αξιολόγησης 

και κατάταξης της ανθρώπινης ψυχής στην σωτηριολογική προοπτική της Ανάστασης και την 

ζωή του Μέλλοντος Αιώνος. Η υιοθέτηση ή παρείσφρηση του Ορφικού στοιχείου στον χώρο της 

χριστιανικής εικονογραφίας είναι πολυσήμαντη από φιλοσοφικής, θεολογικής, αλλά και 

καλλιτεχνικής πλευράς και επιβεβαιώνει την διαχρονική εμμονή των κατοίκων του ευρύτερου 

Ελληνικού χώρου στην αντίληψη ότι το ατομικό χρονικό γίγνεσθαι δεν νοείται παρά μόνο υπό το 

πρίσμα της Ηθικής και της Μεταφυσικής. 



56 

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Α. ΑΙΑΚΟΣ 

Ο ΓΛΥΠΤΟΣ ΔΙΑΚΟΣΜΟΣ ΣΤΙΣ ΚΡΗΝΕΣ ΚΑΙ ΤΙΣ ΦΙΑΛΕΣ ΤΩΝ ΜΟΝΩΝ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ 

ΟΡΟΥΣ 

Οι κρήνες και οι φιάλες αποτελούν δύο χαρακτηριστικούς τύπους κτισμάτων, που 

συναντώνται στις μονές του Αγίου Όρους και παρουσιάζουν ξεχωριστό ενδιαφέρον, τόσο ως 

προς την αρχιτεκτονική τους διαμόρφωση, όσο και ως προς το γλυπτό διάκοσμο τους, η 

μελέτη του οποίου μας απασχολεί. 

Κρήνες υπάρχουν σε όλες τις αγιορείτικες μονές και χρονικά εκτείνονται από το α' 

μισό του 18ου ως τις αρχές του 20ού αι. Φιάλες όμως υπάρχουν μόνο στις μονές Μ. 

Λαύρας, Δοχειαρίου, Ξηροποτάμου, Χελανδαρίου, Φιλόθεου, Βατοπαιδίου, Εσφιγμένου, 

Κουτλουμουσίου, Ζωγράφου, Ιβήρων και Ξενοφώντος, ενώ από τις άλλες μονές 

απουσιάζουν. Η πρωϊμότερη φιάλη είναι αυτή της Μ. Λαύρας που ανακατασκευάστηκε το 

16ο αι. (τα θωράκια της χρονολογούνται τον 11ο αι. και είναι ενσωματωμένα σε β' χρήση), 

ενώ οι υπόλοιπες καλύπτουν χρονικά την περίοδο από το β' μισό του 18ου ως τις αρχές του 

20ού αι. 

Ο γλυπτός διάκοσμος στις κρήνες αναπτύσσεται κατά κύριο λόγο στις πλάκες από 

όπου εξέρχεται ο κρουνός και στις φιάλες στα θωράκια του περιστυλίου, ενώ μπορεί να 

συναντάται και σε διάφορα άλλα σημεία των εν λόγω κτισμάτων. Περιλαμβάνει ένα ευρύ 

θεματολόγιο, όπου κυριαρχούν οι φυτικές συνθέσεις, τα ζωικά θέματα, καθώς και διάφορα 

άλλα, όπως π.χ. ψευδοθυρεοί, κάνιστρα με καρπούς και άνθη, ανθοδοχεία κ.τ.λ. 

Όσον αφορά την εξέλιξη και το ύφος του διακόσμου, διακρίνουμε δύο μεγάλες 

επιμέρους ενότητες: αυτή της προεπαναστατικής περιόδου, που ξεκινά από τις πρώτες 

δεκαετίες του 18ου αι. και διαρκεί ως την έναρξη της Επανάστασης και αυτή της περιόδου 

που ακολουθεί το τέλος της Επανάστασης και διαρκεί ως την πρώτη δεκαετία του 20ού αι. 

Η πλειονότητα των έργων της προεπαναστατικής περιόδου χαρακτηρίζεται από την 

παρουσία πλούσιων συνθέσεων, όπου κυριαρχούν θέματα μπαρόκ (ψευδοθυρεοί, 

υφάσματα, αγγεία κ.ά.), που συνυπάρχουν αρμονικά με παραδοσιακά (σταυροί, δικέφαλοι 

αετοί κ.ά.) και άλλα προερχόμενα από την ανατολική τέχνη (δράκοντες, σταλακτίτες κ.ά.). 

Μια διαφορετική, ωστόσο, λαϊκότροπη τάση αντιπροσωπεύουν την ίδια εποχή, ορισμένα 

παραδείγματα που κοσμούνται με απλά παραδοσιακά θέματα (σταυροί, δικέφαλοι αετοί 

κ.ά.). 

Η εικόνα του διακόσμου διαφοροποιείται ριζικά στα παραδείγματα που 

χρονολογούνται την περίοδο μετά το τέλος της Επανάστασης και ως τις αρχές του 20ού αι. 



57 

Χαρακτηρίζεται από την εισαγωγή και επικράτηση κλασικιστικών θεμάτων (ανθέμια, 

μαίανδροι κ.τ.λ.), που εκφράζουν τη νέα αντίληψη της εποχής για κλασικές φόρμες, 

μνημειακότητα και μεγαλοπρέπεια. Μπαρόκ και παραδοσιακά θέματα, ωστόσο, απαντούν 

σποραδικά και στην περίοδο αυτή. 

Η εξέταση των στυλιστικών και τεχνοτροπικών χαρακτηριστικών του διακόσμου, 

καθώς επίσης και η συγκριτική μελέτη με παραδείγματα άλλων περιοχών, μαρτυρεί την 

παρουσία στο χώρο του Αγίου Όρους, εργαστηρίων και καλλιτεχνών που προέρχονται από 

τη βορειοδυτική ηπειρωτική Ελλάδα, καθώς και τα νησιά των Κυκλάδων. Αξιοσημείωτη είναι 

η αριθμητική υπεροχή των έργων που σχετίζονται με εργαστήρια και καλλιτέχνες από τις 

Κυκλάδες, συγκριτικά με εκείνα που οφείλονται σε λιθοξόους από τη βορειοδυτική 

ηπειρωτική Ελλάδα. Επιπλέον, η επισήμανση στην ίδια ή και σε διαφορετικές μονές, 

μικρότερων ή μεγαλύτερων ομάδων έργων με στενή μεταξύ τους συγγένεια, δείχνει την 

παρουσία παραγωγικών εργαστηρίων, που δραστηριοποιούνται έντονα την περίοδο αυτή 

στον αγιορείτικο χώρο. 

Η μελέτη του γλυπτού διακόσμου των κρηνών και των φιαλών στις μονές του Αγίου 

Όρους, όχι μόνο φωτίζει μια σημαντική πλευρά της αγιορείτικης μεταβυζαντινής τέχνης, αλλά 

επιπλέον δείχνει με σαφή τρόπο τη διαδοχική πορεία των καλλιτεχνικών τάσεων που 

κυριαρχούν στη μαρμαρογλυπτική από τις πρώτες δεκαετίες του 18ου έως τις αρχές του 

20ού αι., όπως αυτές διαμορφώνονται στη βορειοδυτική ηπειρωτική Ελλάδα και στις 

Κυκλάδες, από όπου και διαδίδονται στο Άγιο Όρος. Προστίθενται έτσι ενδιαφέροντα 

στοιχεία στη συζήτηση γύρω από το ζήτημα της προέλευσης και λειτουργίας των 

εργαστηρίων μαρμαρογλυπτικής την εποχή αυτή, που απασχολεί την έρευνα τα τελευταία 

χρόνια. 



58 

Κ. ΛΟΒΕΡΔΟΥ-ΤΣΙΓΑΡΙΔΑ 

ΠΑΡΑΓΩΓΙΚΗ ΜΟΝΑΔΑ ΑΣΒΕΣΤΟΥ ΤΗΣ ΠΑΛΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗΣ 

ΠΕΡΙΟΔΟΥ ΣΤΟ ΛΙΜΑΝΙ ΤΟΥ ΚΑΣΤΡΟΥ ΤΟΥ ΠΛΑΤΑΜΩΝΑ 

Οι ανάγκες της διάνοιξης της σήρα^ας στο Λόφο του Κάστρου του 

Πλαταμώνα και της δημιουργίας διπλής σιδηροτροχιάς μάς οδήγησαν στην 

ανασκαφική διερεύνηση της περιοχής της Κρανιάς στην κοινότητα του Ν. 

Παντελεήμονα, όπου υπήρχαν στοιχεία #ια πιθανή ύπαρξη αρχαίων 

ερειπίων. Η ανασκαφική διερεύνηση στο Λόφο του Νεκροταφείου ξεκίνησε 

τον Αύγουστο του 1997 και συνεχίστηκε με μικρές διακοπές μέχρι το 

2001. 

0 Λόφος του Νεκροταφείου, όπου και η πλειονότητα των ευρημάτων, 

βρίσκεται περίπου 80μ. βορείως του Λόφου του Κάστρου Πλαταμώνα. Το 

πέτρωμα του είναι ο μαλακός εύθριπτος βράχος και με την ολοκλήρωση της 

ανασκαφής έχουμε διερευνήσει την ανατολική και μέρος της νότιας κλιτύος 

του λόφου. Δυστυχώς, το μεγαλύτερο τμήμα της ανατολικής κλιτύος του 

λόφου είχε καταστραφεί από εκσκαφικά μηχανήματα των κατασκευαστικών 

εταιρειών της σήρα^ας. 

Στον Λόδο του Νεκροταφείου η ανασκαφική έρευνα α ποκάλυψε ότι 

υπήρχε πράγματι νεκροταφείο των παλαιοχριστανικών χρόνων, το οποίο 

απλωνόταν κυρίως στη νοτιοανατολική και την ανατολική πλευρά του λόφου 

και εκτείνονταν επάνω σε μια σειρά δεκαεννέα ασβεστοκάμινων, 

λαξευμένων στο μαλακό ωχροκίτρινο βράχο του λόφου. 

Κάθε καμίνι χωρίζεται στα εξής σωζόμενα μέρη: Το όρυγμα όπτησης, το 

όρυγμα καύσης την είσοδο και τον προστομιαίο διάδρομο. [ Η ορολογία και 

η διαίρεση των μερών των καμινιών βασίστηκε σε άλλα, ανάλογης 

χρήσεως έρ#α]. Το όρυγμα όπτησης αποτελείται από τα τοιχώματα, ένα 

κτιστό δακτύλιο στη βάση τους, τον πυθμένα και την εσχάρα. Δεν υπάρχουν 

στοιχεία #ια την κάλυψη των καμινιών, εάν δηλαδή υπήρχε και ποια μορφή 



59 

είχε. Κεραμικοί φούρνοι όμως, όπως και φούρνοι υαλουργίας που έχουν 

κάλυψη, μάς κάνουν να μην αποκλείουμε και αυτό το ενδεχόμενο. 

Το όρυγμα καύσης έχει τη μορφή επιμήκους διαδρόμου ή αυλακιού, το 

οποίο διασχίζει στον άξονα της εισόδου τον πυθμένα του ορύγματος 

όπτησης. Για να διαμορφωθεί η είσοδος ενός καμινιού, λαξεύεται ο βράχος 

και δημιουργείται διπλό άνοιγμα που πλαισιώνονται με παραστάδες, 

συνήθως, από λασπόκτιστη αρ^ολιθοδομή αλλά και από ^ωνιόλιθους από 

παλιότερο αρχιτεκτονικό υλικό, ως παραστάδες. Στην είσοδο οδηγεί ο 

προστομιαίος διάδρομος, ένα επίμηκες όρυγμα που λαξεύεται στο βράχο, 

μπροστά από το καμίνι με τη μορφή διαδρόμου. Τα γενικά αυτά 

χαρακτηριστικά παραλλάσουν ελαφρά σε κάθε καμίνι χωρίς όμως να 

εμφανίζουν εξελικτική πορεία. 

Σημαντικά στοιχεία #ια τη χρονολόγηση τους αποτελούν η παρουσία 

νομισματικού θησαυρού εποχής Μ. Κωνσταντίνου στο εσωτερικό του 

καμινιού Κ3 και ο εντοπισμός εστίας στο κατά το ήμισυ μπαζωμένο καμίνι 

Κ6. Επάνω στην εστία βρέθηκαν δύο παλαιοχριστιανικοί ραβδωτοί αμφορείς 

του 5ου αι. και ένα λυχνάρι της ίδιας εποχής. Τα καμίνια λοιπόν δεν πρέπει 

να απέχουν κατά πολύ χρονικά από τους τάφους του ^ου και 6ου αιώνα του 

νεκροταφείου. 

Τ α καμίνια αυτά αποτελούσαν μια σημαντική μονάδα παρα#ω#ής 

άσβεστου, η έκταση της οποίας δεν έχει ακόμη εξακριβωθεί, αλλά 

πιθανότατα ήταν μεγαλύτερη. Άλλωστε στην θέση Φιλλουριά, χαμηλό 

γειτονικό προς τα καμίνια λόφο, ανασκάψαμε άλλα έξη καμίνια του ίδιου 

τύπου που επιβεβαιώνουν την υποψία μας. 

Οι λό^οι της εντατικοποιημένης αυτής παρα^ω^ής άσβεστου είναι 

πιθανό να πρέπει να συνδυασθεί με την ανοικοδόμηση μεγάλου αστικού 

κέντρου, όπως η Θεσσαλονίκη του 3ου-4ου αιώνα ενώ την μεταφορά του 

πρέπει να διευκόλυνε η γειτνίαση με το λιμάνι του Κάστρου του Πλαταμώνα. 



60 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΜΑΔΕΡΑΚΗΣ 

Η ΔΕΗΣΗ. ΠΑΡΑΛΛΑΓΕΣ ΤΟΥ ΘΕΜΑΤΟΣ ΑΠΟ ΤΗΝ ΚΡΗΤΗ 

Η Δέηση είναι από τα σημαντικότερα θέματα της Βυζαντινής Τέχνης, κατά 
καιρούς απασχόλησε τους βυζαντινολόγους και ερμηνεύτηκε ποικιλοτρόπως. Δεν 
προσθέτομε λοιπόν πολλά πράγματα κάθε φορά, που παρουσιάζομε καινούρια 
παραδείγματα του θέματος. Στη σύντομη ανακοίνωση αυτή θα παρουσιάσω μερικές, 
ενδιαφέρουσες όπως πιστεύω, παραλλαγές της Δέησης από την Κρήτη, που μπορούν 
να χρησιμεύσουν στην καλύτερη κατανόηση του σημαντικότατου εικονογραφικού 
θέματος αυτού. Τα παραδείγματα μου προέρχονται αποκλειστικά από τοιχογραφίες 
της Κρήτης και όχι από τις πολύ γνωστές κρητικές ή όχι εικόνες. 

Η Δέηση, ο Παντοκράτορας και η Πλατυτέρα αποτελούν κύρια θέματα της 
αψίδας των κρητικών εκκλησιών, από τις αρχές όμως του Μου αιώνα, αν όχι 
παλαιότερα, αυτή εικονίζεται δεύτερη φορά στον νότιο τοίχο της εκκλησίας. Στην 
αψίδα ο Χριστός, η Παναγία και ο Ιωάννης ο Πρόδρομος εικονίζονται συνήθως σε 
προτομή και σπάνια ο Χριστός ένθρονος και η Παναγία με τον Πρόδρομο ολόσωμοι. 
Αντίθετα στον νότιο τοίχο τα τρία πρόσωπα εικονίζονται πάντοτε ολόσωμα και ο 
Χριστός άλλοτε ένθρονος, άλλοτε όρθιος. Τον Πρόδρομο αντικαθιστούν στη Δέηση 
της αψίδας, αλλά και στον νότιο τοίχο, σπανιότερα, οι άγιοι Νικόλαος, Ιωάννης ο 
Θεολόγος, Μάμας, Γεώργιος Ο Χριστός στην αψίδα εικονίζεται στηθαίος, όπως ο 
Παντοκράτορας, με κλειστό ή ανοικτό Ευαγγέλιο και ευλογώντας, και η Παναγία με 
τον Πρόδρομο, σε προτομή ή σε μετάλλιο ή χωρίς μετάλλιο, στραμμένοι προς Αυτόν 
κατά τα τρία τέταρτα με τα χέρια σε δέηση. Μόνο στην τοιχογραφία του Χριστού στα 
Τεμένια Σελίνου η Παναγία και ο Πρόδρομος έχουν καλυμμένη τη μια χείρα με μιαν 
άκρα του μαφορίου και του ιματίου των αντίστοιχα. Όταν το Ευαγγέλιο του Χριστού 
είναι ανοικτό, σπανιότερα, η επιγραφή είναι παρμένη από το Ευαγγέλιο του Ιωάννη 
( Η, 12) και μόνο στην τοιχογραφία της εκκλησίας του Αγίου Ιωάννη του Θεολόγου 
στους Λάκκους, περιοχή του Κρούστα Μεραμπέλλου, στο ανοικτό Ευαγγέλιο του 
Παντοκράτορα διαβάζεται το χωρίο Ματθ. ΚΕ,34 , έχομε δηλ. σαφή αναφορά στη 
Δευτέρα Παρουσία. Μια μορφή της Δέησης σώζουν τα κτιστά τέμπλα των 
κρητικών εκκλησιών, που έφτασαν ώς τις ημέρες μας, αν και την Παναγία 
αντικαθιστά μερικές φορές ο τιμώμενος στην εκκλησία Άγιος και οι μορφές 
ακολουθούν τους τύπους των δεσποτικών εικόνων. 

Μια μοναδική Δέηση, κατά τη γνώμη μου, έσωσεν η αψίδα της εκκλησίας του 
Χριστού στα Πλεμενιανά Σελίνου, ενός μνημείου από τα σημαντικότερα της Κρήτης 
των προ του 1200 χρόνων παρά τις όποιες αντίθετες απόψεις. Το θέμα, απλοποιημένο 
και πολύ κατεστραμμένο, συναντούμε δεύτερη φορά στην αψίδα της εκκλησίας της 
Αγίας Αννας στο Αμάρι. Μόνον ένα μικρό τμήμα της επιγραφής του ειληταρίου του 
Προδρόμου σώζεται στη δεύτερη εκκλησία. Στην τοιχογραφία του Χριστού, στο 
ειλητό της Παναγίας διαβάζονται μόνο τα λόγια της δέησης, που Αυτή απεύθυνα στο 
Χριστό, και όχι ολόκληρη η γνωστή πολύστιχη παράκληση, που χαρακτηρίζει τον 
εικονογραφικό τύπο της Παναγίας Παράκλησης, τύπος, που πρέπει να συνδέεται και 
με εκείνον της Αγιοσορίτισσας, στο Ευαγγέλιο του Χριστού το εδάφιο 10,9 του κατά 
Ιωάννην Ευαγγελίου και στο ειλητό του Ιωάννη το τέλος του εδαφίου Κ29 από το 
ίδιο Ευαγγέλιο. Η μοναδική για την ώρα Δέηση αυτή είναι φορτισμένη με όλα εκείνα 
τα δογματικά νοήματα, που χαρακτηρίζουν τη Δέηση, τη δέηση αυτή καθ' εαυτή, τη 
μαρτυρία της Σάρκωσης και του Πάθους και της σωτηρίας και σε συνδυασμό με αυτά 
το ποια είναι η μόνη οδός και θύρα της σωτηρίας. Στα παραπάνω νοήματα 
προστίθεται η υμνολόγηση του Παντοκράτορα Χριστού, όπως δείχνουν τα δύο 



61 

Χερουβίμ με υψωμένα χέρια και πάλλοντα δύο δόρατα δεξιά και αριστερά του 
θρόνου του Χριστού. Από το κείμενο του Ευαγγελίου του Χριστού (Ιω. 10,9) μήπως 
θα πρέπει να υποθέσομε ότι στη Δέηση της εκκλησίας αυτής έχομε και μιαν κριτική 
στις αλλαγές, που σημειώθηκαν μετά την Εικονομαχία ως προς τη λατρεία και τον 
ρόλο, τον οποίο απέδιδαν στους Αγίους για τη σωτηρία; Η Δέηση με την Παναγία 
Παράκληση σώζεται δύο φορές ακόμη στην Κρήτη, στην εκκλησία της Παναγίας 
στον Άγιο Νικόλαο Λασιθίου και ενταγμένη στη Δευτέρα Παρουσία (Άγιος 
Παντελεήμονας στα Ζυμβραγού Κισάμου). Στα παραδείγματα αυτά στο ειλητό της 
Παναγίας διαβάζεται ολόκληρος ο γνωστός διάλογος από απεικονίσεις της Παναγίας 
Παράκλησης, ενώ στο ειλητό του Ιωάννη το κείμενο στο πρώτο παράδειγμα είναι 
άγνωστο, στο δεύτερο δε, της εκκλησίας των Ζυμβραγού, ο Ιωάννης δεν κρατεί 
ειλητό. 

Η Δέηση είναι, ως γνωστό, το κεντρικό θέμα της Δευτέρας Παρουσίας, όπου και 
κυριολεκτείται. Με τη Δέηση, όπως ξέρομε, αρχίζουν όλες οι παραστάσεις της 
Δευτέρας Παρουσίας. Στην Κρήτη σώθηκαν μερικά από τα πιο ενδιαφέροντα 
παραδείγματα του θέματος και πρώτα πρώτα η Δέηση συνδυάζεται με το θέμα του 
Ερχομένου μετά νεφελών (Ματθ. ΚΔ,30, Αποκ. Α,7) ή της Δευτέρας ελεύσεως του 
Κυρίου, όπως επιγράφεται το θέμα, ύστερα αποσπάται από τη Δευτέρα Παρουσία και 
εικονίζεται αυτοτελώς, σπανιότερα όμως. Ο κύριος τύπος της Δέησης, όπως είναι 
γνωστός από τις πιο πολλές παραστάσεις της Δευτέρας Παρουσίας, αντικαθίσταται 
από τη Μεγάλη Δέηση ή προστίθενται σ' αυτήν οι άγγελοι με τα Σύμβολα του 
Πάθους και του θριάμβου κατά του κακού και της αμαρτίας. Τέλος, από τις αρχές του 
14ου αιώνα, επάνω από τη Δέηση δύο άγγελοι κρατούν ένα ειλητό ή μακρόστενο 
ύφασμα(;), σύμβολο του ουρανού, όπου εικονίζονται ο ήλιος, η σελήνη και οι 
αστέρες. Αυτό μπορούμε να ερμηνεύσομε με το ειλητό, που συμβολίζει το τέλος του 
ορατού κόσμου, τον οποίο κατά τη Δευτέρα Παρουσία θα τυλίξει ο Δημιουργός σαν 
«περιβόλαιον» (Ψαλ. ΡΑ(ΡΒ),27, Ησ. ΛΔ,4, Αποκ. ΣΤ, 14). Καλύτερα όμως θα πρέπει 
να ερμηνεύσομε ως το ύφασμα, που κρατούν οι άγγελοι και συμβολίζει τον ουρανό 
σαν μιαν τεράστια τέντα επάνω από το θρόνο του Παλαιού των ημερών σε μια 
μικρογραφία των Ομιλιών του Ιακώβου του Κοκκινοβάφου (Par. Gr. 1208). 



62 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΜΑΜΑΛΟΥΚΟΣ 

ΠΕΡΙ ΤΩΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΚΚΛΗΣΙΩΝ ΤΗΣ ΘΡΑΚΚΗΣ ΑΙΝΟΥ 

Η καταγραφή και η μελέτη των πολυάριθμων και σημαντικών, όπως φαίνεται, 

βυζαντινών εκκλησιών της Αίνου παρουσιάζει μεγάλες δυσκολίες που οφείλονται κυρίως 

στο γεγονός ότι οι περισσότερες από αυτές καταστράφηκαν μετά την εκκένωση της 

πόλεως από τους χριστιανούς το 1923. Ο συνδυασμός περιγραφών των εκκλησιών κατά 

τις αρχές του 20°" αι. από τους Hasluck, Ααμπάκη, Μυστακίδη, Ααμπουσιάδη και 

Σαμοθράκη και παλαιών φωτογραφιών των Hasluck και Ααμπάκη, με τα μνημεία που 

σώθηκαν σε ερειπιώδη κατάσταση ή που έχουν αποκαλυφθεί από την περιορισμένη ως 

τώρα αρχαιολογική έρευνα των Eyice, Erzen και Tunay, μπορεί να οδηγήσει στον 

εντοπισμό δέκα περίπου εκκλησιών που με βεβαιότητα ή με κάποια σχετική ασφάλεια 

μπορούν να χρονολογηθούν στη μέση και την ύστερη βυζαντινή περίοδο. Καμία από αυτές 

δεν έχει μελετηθεί διεξοδικά, αν και σε ορισμένες έχουν γίνει περιορισμένες ή εκτενέστερες 

αναφορές κυρίως από τους Eyice, Erzen, Mango, Βοκοτόπουλο, Ousterhout, Tunay, 

Παπαζώτο και Ασδραχά. 

Ο γνωστός ως Φατίχ Τζαμί, καθεδρικός πιθανότατα ναός της Αίνου, βρίσκεται στο 

Κάστρο. Τζαμί ως τη δεκαετία του 1960, είναι σήμερα ερειπωμένος. Πρόκειται για 

εντυπωσιακά μεγάλη εκκλησία που αποτελείται από τον ιδιότυπο σταυροειδή 

εγγεγραμμένο κυρίως ναό, σύγχρονο διώροφο, όπως φαίνεται, νάρθηκα και, επίσης 

διώροφο, πιθανότατα, σύγχρονο ή λίγο μεταγενέστερο εξωνάρθηκα. Οι όψεις του ναού 

ήταν διαρθρωμένες με τυφλά αψιδώματα και οι τοίχοι του ήταν κτισμένοι από εναλλάξ 

ζώνες λιθοδομής και πλινθοδομής κατασκευασμένης με την τεχνική της αποκεκρυμμένης 

πλίνθου. Στα τύμπανα των τυφλών αψιδωμάτων και στα ανώτερα μέρη των κογχών του 

ιερού υπήρχε αρκετά πλούσιος κεραμεικός διάκοσμος. Τόσο ο ναός όσο και ο εξωνάρθη-

κας έχουν, σωστά, όπως φαίνεται, χρονολογηθεί από τον Ousterhout στον 12° αιώνα. 

Στο Κάστρο σώζονται ακόμη τα ερείπια της εκκλησίας της Ζωοδόχου Πηγής ή 

Χρυσοπηγής, ενός - στη μορφή που έφθασε ως τις αρχές του 20ου αι. - μετρίων 

διαστάσεων μονόχωρου, δρομικού ξυλόστεγου ναού. Με βάση τη χαμένη σήμερα αλλά 

γνωστή και επαρκώς δημοσιευμένη κτιτορική επιγραφή του ο ναός « ανηγέρθη εκ 

βάθρων παρ' εμού Δημητρίου του Ξένου, τηνικαύτα κρατούντος της θεοσώστου πόλεως 

Αίνου του υψηλοτάτου ημών αυθέντου Συρ Παλαμίδεος / Φραντζέσκου Γατελιούζου του 

Παλαιολόγου εν έτει 6931 (1422-23) » από τον μαϊστορα Κωνσταντίνο. Η μελέτη, 

ωστόσο, της ιστορίας και αρχιτεκτονικής του ναού παρουσιάζει αρκετά προβλήματα. 

Τα φτωχά λείψανα μιας τρίτης εκκλησίας του Κάστρου, εκείνης του Αγίου 

Γρηγορίου Νεοκαισαρείας, αποκαλύφθηκαν με ανασκαφή περί το 1985. Η μορφή του ναού 



63 

είναι γνωστή από φωτογραφία του Ααμπάκη. Πρόκειται για ένα μετρίων διαστάσεων, απλό 

τετρακιόνιο σταυροειδή εγγεγραμμένο ναό με πλίνθινο τρουλλο, με αρχικό, πιθανότατα, 

νάρθηκα και ένα, μάλλον μεταγενέστερο, επίμηκες πρόσκτισμα κατά μήκος της νότιας 

πλευράς του. Ο ναός ήταν ενδεχομένως κτίσμα του 12ου ή 13ου αι. 

Στη βυζαντινή, πιθανότατα, εποχή πρέπει να χρονολογηθεί και η χαμένη σήμερα 

εκκλησία της Παναγίας Παντοβασίλισσας, μικρή τρίκλιτη, όπως προκύπτει από παλαιές 

περιγραφές, βασιλική. 

Έξω από το Κάστρο σώζονται σε ερειπιώδη κατάσταση ή είναι απλώς γνωστές 

από πηγές πέντε ως επτά ακόμη βυζαντινές εκκλησίες. 

Ο αναφερόμενος στη βιβλιογραφία ως «ναός του Γενί Μαχαλέ», ερείπια του οποίου 

σώθηκαν ως τις μέρες μας, έχει σωστά ταυτισθεί με τη γνωστή από τις πηγές εκκλησία του 

Αγίου Ιωάννου του Προδρόμου. Ο ναός, που διακρίνεται σε φωτογραφία του Ααμπάκη, 

ήταν ένας μετρίων διαστάσεων τετρακιόνιος σταυροειδής εγγεγραμμένος με πλίνθινο 

τρουλλο και όψεις διαρθρωμένες με τυφλά αψιδώματα. Ο ναός ήταν ενδεχο-μένως κτίσμα 

του 12ου ή 13ου αι., συνδεόμενο με την αρχιτεκτονική των Αασκαριδών. 

Το «υπόσκαφο ναυδριο» που αναφέρει στις μελέτες του ο Eyice πρέπει μάλλον να 

ταυτισθεί με το «παρεκκλήσιο της Αγ. Τριάδος» που βρισκόταν «εν τη ενορία της Παναγίας 

, υπό μέγαν βράχον, κείμενον έξω του κάστρου ». 

Ο γνωστός ως «Χας Γκιουνούς Μπέη Τουρμπεσί» ναϊσκος, αρχικά, κατά την 

παράδοση, ο Άγιος Εύπλους, είναι μια μικρών διαστάσεων εκκλησία του τύπου του 

ελεύθερου σταυρού με ημικυκλική σε κάτοψη την κόγχη του ιερού και κυλινδρικό το 

τύμπανο του τρούλλου της, στοιχεία που, σε συνδυασμό με τη μορφή της τοιχοποιίας από 

αργολιθοδομή, οδηγούν μάλλον σε μια πρώιμη χρονολόγηση της. 

Κτίσμα της βυζαντινής, ενδεχομένως, εποχής ήταν και η γνωστή μόνο από τις 

πηγές, κατεστραμμένη σήμερα μικρή, μονόχωρη, όπως φαίνεται, εκκλησία του Αγίου 

Αθανασίου, παρεκκλήσιο της ενορίας των Τριών Ιεραρχών και, ίσως, και εκείνη της 

Θεοτόκου Οδηγήτριας. 

Του από παλιά κατεστραμμένου ναού του Αγίου Νικολάου διασώζονταν ως το 

1923, σύμφωνα με τις πηγές, η κτιτορική επιγραφή, εντοιχισμένη στον περίβολο του ναού 

του Αγίου Βλασίου στη συνοικία Μίβολη. Η επιγραφή ανέφερε ότι ο ναός : «Ανηγέρθη εκ 

βάθρον δια κόπου και εξόδου Αυγουσταρίκη του Καναβούτζι έτους 6929 (1421) 

Κόστας (;)». Τίποτε δεν είναι γνωστό για το ενδιαφέρον αυτό μνημείο. 

Τέλος, τα ερείπια ενός μεγάλων διαστάσεων και εντυπωσιακού, όπως φαίνεται, 

άγνωστου ναού από παλιά μάλλον κατεστραμμένου, ο οποίος έχει χρονολογηθεί στον 12° 

πιθανώς αι., αποκαλύφθηκαν περί το 1985 στη θέση Κραλ-κιζί (Βασιλοπούλα). 



64 

ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ Γ. ΜΑΝΤΑΣ 

Η ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΑ ΤΟΥ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΥ ΘΕΜΑΤΟΣ «ΧΡΙΣΤΟΣ Η ΑΜΠΕΛΟΣ» 

ΣΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΤΕΧΝΗ 

Στην ανακοίνωση εξετάζονται οι τρεις εικόνες του Αγγέλου Ακοτάντου με το 

εικονογραφικό θέμα «Χριστός η Άμπελος». Η συμβολή του συγκεκριμένου ζωγράφου στη 

δημιουργία και καθιέρωση του εν λόγω θέματος συσχετίζεται με τις πιθανές φιλενωτικές 

απόψεις του, τις οποίες μπορούμε βάσιμα να υποθέσουμε τόσο από το αξίωμα του πρωτοψάλτη 

Χάνδακα που κατείχε όσο και από το μεγάλο αριθμό εικόνων με τον Ασπασμό Πέτρου και 

Παύλου που του αποδίδονται. 

Η παραβολή της Αμπέλου ερμηνεύθηκε από τους Πατέρες της Εκκλησίας κυρίως ως 

σύμβολο της Εκκλησίας και της ζωοποιού δύναμης που Τη συνέχει. Το γεγονός ότι η εμφάνιση 

του ενδιαφέροντος για την εικαστική απόδοση της συμπίπτει χρονικά με τις συνεδρίες της 

Συνόδου Φεράρας - Φλωρεντίας, η οποία αποσκοπούσε στην Ένωση της Ανατολικής και της 

Δυτικής Εκκλησίας, επιτρέπει το συσχετισμό της δημιουργίας του νέου εικονογραφικού θέματος 

με τα θρησκευτικά γεγονότα της εποχής. 

Ο συμβολισμός τόσο των επιμέρους στοιχείων όσο και της όλης σύνθεσης οδηγεί στην 

υπόθεση ότι η παράσταση αποτελεί την εικαστική έκφραση πολλών επιχειρημάτων που 

χρησιμοπουτ)θηκαν στην εν λόγω Σύνοδο και από τις δύο πλευρές, για να υπογραμμιστεί η 

αναγκαιότητα της Ένωσης. Έτσι η συνάντηση την εποχή εκείνη των Χριστιανών Ανατολής και 

Δύσης, η οποία έγινε με στόχο την επαναφορά της ενότητας των Εκκλησιών, θα μπορούσε να 

οδηγήσει τον Άγγελο Ακοτάντο, έναν ζωγράφο που πιθανόν να είχε φιλενωτικές ή τουλάχιστον 

ανεκτικές στην Ένωση απόψεις, στη δημιουργία του εξεταζόμενου θέματος. 



65 

ΕΥΤΕΡΠΗ ΜΑΡΚΗ 

ΧΏΡΟΘΕΤΗΣΗ ΠΑΡΑΓΩΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΑΚΩΝ ΔΡΑΣΤΗΡΙΟΤΗΤΩΝ ΣΤΟ 

ΕΠΙΣΚΟΠΙΚΟ ΣΥΓΚΡΟΤΗΜΑ ΤΩΝ ΛΟΥΛΟΥΔΙΩΝ ΠΙΕΡΙΑΣ 

Το τετραπύργιο επισκοπικό συγκρότημα που ανασκάφηκε στις Λουλουδιές Πιερίας, 

ανάμεσα στις Αλυκές Κίτρους και τον Κορινό, ιδρύθηκε στη θέση ενός σταθμού της οδού 

Θεσσαλονίκης-Λάρισας, που ταυτίζεται πιθανότατα με την αναφερόμενη στον Πευτιγκιριανό 

πίνακα mansio Άναμον. Από τις εγκαταστάσεις του σταθμού, που περιλάμβανε πανδοχείο 

και λουτρό, ανασκάφηκαν κάτω από το επισκοπικό μέγαρο τέσσερις αίθουσες στρωμένες 

με ψηφιδωτά δάπεδα του 2ου-3ου αι. και βόρεια του αποθήκες σιτηρών. 

Την εποχή του Διοκλητιανού εγκαταστάθηκε στην περιοχή ένας αρμόδιος για τη 

συγκέντρωση της αννόνα υπάλληλος, τμήμα της έπαυλης του οποίου, επίσης με ψηφιδωτά 

δάπεδα, ανασκάφηκε ανατολικά του επισκοπικού μεγάρου. Με τις συγκέντρωση της εις 

είδος φορολογίας και τις αρμοδιότητες του υπαλλήλου αυτού, που πιθανότατα ήταν 

επιφορτισμένος και με τη διαχείριση των γειτονικών Αλυκών, συνδέεται η ανασκαφή 

κυλινδρικού σηρού για την αποθήκευση σιτηρών και δεξαμενών-ληνών και πιθεώνων για τη 

φύλαξη του κρασιού, που βρέθηκαν δυτικά του επισκοπικού μεγάρου. 

Η ανέγερση του επισκοπικού συγκροτήματος τοποθετείται το 479 και συνδέεται κατά τη 

γνώμη μου με τη μεταφορά στη θέση αυτή της επισκοπής Πύδνης, λόγω της εγκατάστασης 

των Γότθων του Θεοδωρίχου εκεί και σε άλλες πέντε μακεδόνικες πόλεις, με αντάλλαγμα 

την άρση της πολιορκίας της Θεσσαλονίκης. 

Με την πρώτη φάση του επισκοπικού συγκροτήματος που περιλάμβανε τάφρο, πύλη, στοές 

με πεσσοστοιχίες, τρίκλιτη βασιλική και επισκοπικό μέγαρο, συνδέονται και τρία ορθογώνια 

υπολήνια, μαζί με ίχνη πιθεώνα, που βρέθηκαν κοντά στο δυτικό περίβολο, κάτω από το 

μεγάλο συγκρότημα των ληνών. 

Την εποχή του Ιουστινιανού, όταν ο ρόλος του επισκόπου αναβαθμίζεται, κατασκευάζεται 

στο βορειοδυτικό τμήμα του τετραπυργίου μεγάλο συγκρότημα ληνών που αποτελείται από 

πέντε χώρους και ελαιοτριβείο με δύο χώρους σε επαφή με τον βόρειο περίβολο. 

Γύρω στα 560, μετά από ένα μεγάλο σεισμό, η βασιλική του συγκροτήματος περιορίζεται 

στο κεντρικό κλίτος και μετατρέπεται σε κοιμητηριακή, ενώ το επισκοπείο εγκαταλείπεται. 

Ωστόσο ανατολικά του ιδρύονται αποθήκες και δωμάτια για τους εργαζομένους εκεί. Στο 

τέλος του 6ου-αρχές 7ο υ αι., μετά από νέα σεισμική καταστροφή, η βασιλική παύει να 

λειτουργεί και απογυμνώνεται από όλα τα αξιοποιήσιμα στοιχεία της (μαρμάρινα δάπεδα, 



66 

γλυπτά). Τότε μία από τις αίθουσες του επισκοπείου μετατράπηκε σε ταφικό παρεκκλήσι, 

κοντά στο οποίο ιδρύθηκε παιδικό κοιμητήριο με κεραμοσκεπείς ταφές και εγχυτρισμούς. 

Στο δεύτερο μισό του 7ο υ αι. ο γειτονικός προς το συγκρότημα οικισμός μετακινείται από την 

περιοχή και οι ταφές σταματούν. Τότε ο ερειπιώνας του συγκροτήματος μετατρέπεται σε 

χώρο διαφόρων εργαστηριακών δραστηριοτήτων. Οι χώροι ανατολικά του επισκοπικού 

μεγάρου επισκευάζονται κι επαναχρησιμοποιούνται με υπερύψωση του δαπέδου χρήσης, 

για να εξυπηρετήσουν τις ανάγκες αποθήκευσης προϊόντων και εργαλείων. Το απαραίτητο 

νερό για τα εργαστήρια εξασφαλίζεται με το άνοιγμα ενός πηγαδιού και με τη μεταφορά 

νερού μέσω πήλινων αγωγών. Στο ΝΑ δωμάτιο του επισκοπικού μεγάρου Ιδρύεται 

εργαστήριο υαλουργίας, ενώ άλλοι δύο μικροί φούρνοι γυαλιού κατασκευάσθηκαν στην 

δυτική αυλή του. Τέταρτος φούρνος δημιουργήθηκε κοντά στον δυτικό περίβολο. 

Εργαστήριο κεραμικής δημιουργείται στα βορειοδυτικά προσκτίσματα της βασιλικής , από το 

οποίο εντοπίσθηκανοι οι χώροι των δεξαμενών πηλού, η βάση τοποθέτησης του τροχού και 

η σχάρα μεγάλου κεραμεικού φούρνου, ενώ άλλο εργαστήριο απροσδιόριστης χρήσης 

φαίνεται πως λειτούργησε στο νάρθηκα της. 

Ασβεσταριά και χώροι χύτευσης μετάλλων ανιχνεύθηκαν κοντά στο νότιο περίβολο και την 

πύλη του συγκροτήματος, ενώ στον υπαίθριο χώρο δυτικά της βασιλικής φαίνεται πως 

δημιουργήθηκε εργαστήριο κατεργασίας μαρμάρου. 

Με την παρουσία αγωγών σε διαφορετικά επίπεδα διαπιστώνεται η μέριμνα για την 

προσεκτική διαχείρηση του νερού σε όλο το χώρο του συγκροτήματος. 

Άλλες απροσδιόριστες εργαστηριακές δραστηριότητες εντοπίσθηκαν δυτικά του δυτικού 

περιβόλου, όπου βρέθηκαν και μαγειρικά σκεύη καθημερινής χρήσης, η παρουσία των 

οποίων δηλώνει πως οι εργαζόμενοι εκεί μαγείρευαν και έτρωγαν. Η μόνη ένδειξη σταθερής 

εγκατάστασης κατά την τελευταία περίοδο εμφανίζεται σε ένα δωμάτιο στα βορειοδυτικά του 

συγκροτήματος, όπου βρέθηκε ακέραιος αμφορέας και μεγάλη χύτρα που χρονολογούνται 

στον 8° αι., ενώ έξω από τον βόρειο περίβολο ανασκάφηκε τετράγωνη δεξαμενή-υπολήνιο. 

Η συνύπαρξη στον ίδιο χώρο μονίμων εγκαταστάσεων, εργαστηριακών δραστηριοτήτων και 

τάφων αποδεικνύει το τέλος του παλαιοχριστιανικού κόσμου και την εμφάνιση του 

μεσαιωνικού ήδη από τον 7° αι. 

Η εγκατάλειψη του χώρου συνέβη απρόσμενα για άγνωστους λόγους και τοποθετείται στον 

8° αι. Η εικόνα των ανασκαφικών ευρημάτων δείχνει ότι οι εργασίες έμειναν στη μέση, γιατί 

οι εργαζόμενοι δεν ξαναγύρισαν. 



67 

ΑΦΕΝΤΡΑ Γ. ΜΟΥΤΖΑΛΗ 

ΟΨΕΙΣ ΤΗΣ ΕΤΕΡΟΤΗΤΑΣ ΣΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ: Η ΠΑΡΟΥΣΙΑ ΤΩΝ ΜΑΥΡΩΝ 

ΣΤΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ 

Ή καταγραφή της παρουσίας των μαύρων στη βυζαντινή κοινωνία επιχειρείται 

με τή βοήθεια των πηγών, αλλά καί των ολιγάριθμων παραδειγμάτων απεικόνισης τους 

σέ παλαιοχριστιανικά ψηφιδωτά δαπέδου ή έντοίχια, καθώς καί στην εκκλησιαστική 

ζωγραφική περιοχών, όπως ή Νουβία, οπού αναπτύχθηκαν καί επιβίωσαν μορφές 

τέχνης από τήν εποχή του 'Ιουστινιανού ως τόν 11ο αι., κυρίως στό βασίλειο της 

Νοβατίας καί στην πρωτεύουσα Faras. Κατά τή μέση καί ύστερη βυζαντινή περίοδο οί 

μαύροι εικονογραφούνται σέ μικρογραφίες χειρογράφων, πού παρίσταναν ιστορικά 

γεγονότα, όπως π. χ. τή σφαγή των μοναχών τού Σινά από τους Βλέμμυες καί τήν 

άλωση της Θεσσαλονίκης τό έτος 904 άπό τόν Λέοντα της Τρίπολης, οπού στό στόλο 

τών Σαρακηνών συμμετείχαν καί Σουδανοί πειρατές. Τέλος, ό διάβολος στή βυζαντινή 

καί μεταβυζαντινή ζωγραφική παριστάνεται αίθιοπόμορφος μέ νεγροειδή 

χαρακτηριστικά προσώπου, μέ ή χωρίς κέρατα, φτερά καί ουρά. 

Ώ ς μειονότητα οί μαύροι φαίνεται οτι δέν διεδραμάτισαν κάποιο ξεχωριστό 

ρόλο στή βυζαντινή κοινωνία τουλάχιστον μετά τήν αραβική κατάκτηση, γι'αυτό Ίσως 

καί δέν απασχόλησαν ιδιαίτερα τους βυζαντινούς συγγραφείς. Οί σποραδικές 

πληροφορίες τών βυζαντινών κειμένων αναφέρονται σέ μαύρους βασιλείς καί 

αξιωματούχους της Αιθιοπίας (Άξούν), της Νουβίας, σέ πολεμιστές, ληστές, 

πυγμαίους, αγίους, περιπλανώμενους ζητιάνους, δαίμονες, δούλους καί υπηρέτες, πού 

τή φυλετική τους ετερότητα χλεύαζε μέ τή δυναμική ενός καταλυτικού γέλιου μιά 

μερίδα τού πιστού καί δυσιδαίμονος λαού, δταν βεβαίως δέν τους απέδιδε διαβολικά 

χαρακτηριστικά καί υπερφυσικές ιδιότητες. 



68 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ MIX. ΜΠΟΝΟΒΑΣ 

ΣΥΜΒΟΛΗ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΑΛΑΙΟΓΡΑΦΙΚΩΝ ΔΕΔΟΜΕΝΩΝ ΣΤΗ 
ΜΕΛΕΤΗ ΤΟΥ ΣΥΓΚΡΟΤΗΜΑΤΟΣ ΕΙΣΟΔΟΥ ΤΗΣ ΙΕΡΑΣ ΜΟΝΗΣ 
ΒΑΤΟΠΑΙΔΙΟΥ. 

Οι πληροφορίες μας γύρω από το συγκρότημα εισόδου της Ιεράς Μονής 

Βατοπαιδίου, ενός αρχιτεκτονικού συνόλου με ετερόκλητες κατασκευές πρωτεύοντα και 

δευτερεύοντα ρόλου, δεν επαρκούν, μολονότι ικανές αριθμητικά, για να διαφωτίσουν τις 

πολλαπλές επεμβάσεις και μετατροπές που δέχτηκε. Έχει διαπιστωθεί πως η ανέγερση, 

όπως και η ανακαίνιση, του βόρειου και του δυτικού τείχους της μονής με τον πύργο του 

Προδρόμου έγινε στους βυζαντινούς χρόνους. Το 1643 κατασκευάστηκε η εξωτερική 

είσοδος και αργότερα το πρόπυλο, το οποίο γνώρισε επάλληλες καταστροφές. Η 

εσωτερική πύλη πήρε τη σημερινή της μορφή μόλις το 1908. 

Αφορμή για μία διεξοδική προσέγγιση των δύο επιμέρους εισόδων του 

οικοδομικού συγκροτήματος υποδοχής στο εσωτερικό της μονής, αποτέλεσε η 

ενασχόληση με την ιστορία του περίοπτου ναϊδρίου της Αγίας Ζώνης. Ειδικότερα, η 

σωζόμενη στα πάτρια της μονής διήγηση που αναφέρει τον Νεαγκόε Μπασαράμπα, 

βοεβόδα της Μολδοβλαχίας, ως ιδρυτή του παρεκκλησίου το 1526, δε συμβαδίζει με το 

ελεύθερο από κτίσματα πεδίο του δυτικού τμήματος της αυλής, όπως αυτό 

παρουσιάζεται σε μια σειρά τριών διαδοχικών χαλκογραφημένων παραστάσεων της 

μονής του 18ου αιώνα και ανάλογου τύπου τοιχογραφημένη παράσταση από την 

ημιυπαίθρια στοά του καθολικού. Η ασυμφωνία των γραπτών πηγών και των σωζόμενων 

παραστάσεων οδηγεί στην αναζήτηση χρήσης ενός προτύπου για τις τελευταίες, 

καθιερωμένου από την ισχυρή ανάμνηση της αυλής δίχως το παρεκκλήσι. 

Από τις ενδείξεις διαφαίνεται πως η δίοδος της δεύτερης εισόδου έβγαζε σε ένα 

πεδίο ανοιχτό, δίχως πλακόστρωση. Στο επικλινές έδαφος ορθώθηκε το 1794 

αναλημματικός τοίχος, για να δεχθεί το παρεκκλήσι της Ζώνης, το οποίο φαίνεται να 

κατείχε δεσπόζουσα θέση στον οπτικό ορίζοντα των εισερχομένων στην αυλή της μονής. 

Η σύνδεση του Σωζοπολίτη προηγουμένου Θεόφιλου με το παρεκκλήσι, χάρη σε 

μαρμάρινη επιγραφή εντοιχισμένη στο υπέρθυρο εισόδου στον κυρίως ναό του, και τη 

νοτιοδυτική κόρδα, δείχνουν τον ενιαίο σχεδιασμό για την κατασκευή ενός 

συγκροτήματος που απέληγε σε ναΐδριο μέσω ημιυπαίθριας στοάς, η διερεύνηση της 

οποίας υπήρξε το δεύτερο αντικείμενο της έρευνας. Ο προσδιορισμός καταστροφής της 

στοάς μαζί με την πτέρυγα, κατά την πυρκαγιά του 1854, παρουσιάζει ιδιαίτερο 

ενδιαφέρον, όσον αφορά τόσο στην διερεύνηση του αρχιτεκτονικού συνόλου της Μονής 

(συσχέτιση με το πρόπυλο, πόρτα δεύτερη, παρεκκλήσι), αλλά και στην ανάθεση των 



69 

εικονογραφικών προγραμμάτων των ίδιων χώρων, όπως επιβεβαιώνεται από 

παλαιογραφικό υλικό, επιγραφικό και αρχειακό, σε μια περίοδο οικονομικής ανάκαμψης 

της Μονής. 



70 

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΜΠΟΥΡΑΣ 

ΗΜΙΕΡΓΑ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΑ ΜΕΛΗ 

ΣΕ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥΣ ΕΛΛΑΔΙΚΟΥΣ ΝΑΟΥΣ 

Τό πρόβλημα τών ανεπεξέργαστων αρχιτεκτονικών μελών σε βυζαντινούς ναούς είχε 

απασχολήσει από αισθητικής απόψεως τόν Π. Μιχελή και τόν Fr. Gerke. Ό Δημ. 

Πάλλας είχε άποδόσει τά ήμίεργα γλυπτά τής περιόδου του Ιουστινιανού αποκλειστικώς 

στίς καλλιτεχνικές τάσεις τής εποχής. Τά πράγματα διαφέρουν (κυρίως λόγω του τρόπου 

τής παραγωγής τών αρχιτεκτονικών μελών) κατά την μέση βυζαντινή περίοδο, κατά την 

οποία καί πάλι έχομε ήμίεργα μέλη. Στην περίπτωση αυτή θά μπορούσε κανείς νά 

αναζητήσει καί άλλες αιτίες τού φαινομένου. 

Σέ πολλές περιπτώσεις, γιά λόγους οικονομίας κόπου, ορισμένα τεκτονικά 

κιονόκρανα διακοσμούνται στίς τρεις, τις δύο ή καί την μία μόνον πλευρά τους. αυτή 

πού ήταν αμέσως ορατή στον εισερχόμενο στον ναό. Οι δύσκολα ορατές ή μή ορατές 

πλευρές τών μικρών κιονόκρανων τών τέμπλων μπορούσαν επίσης νά μείνουν χωρίς 

διάκοσμο. 

Τά έπιπεδογλυφα διακοσμητικά ανάγλυφα είναι επίσης συνηθισμένα κατά τήν μέση 

βυζαντινή περίοδο. Διατηρούν το διακοσμητικό θέμα σέ ενιαία επιφάνεια καί 

άπολαξεύεται τό βάθος σέ ενιαία επίσης, αλλά λίγο χαμηλότερη επιφάνεια. Μπορεί 

κανείς σέ αυτά νά διακρίνει τά ανάγλυφα champlevé (τών όποιων οι βαθύνσεις γέμιζαν 

μέ έγχρωμη κηρομαστίχη. ψηφίδες ή καί μαρμαροθετήματα) καί απλά έπιπεδογλυφα 

πού είχαν λεία τήν επιφάνεια του βάθους καί μπορούσαν ϊσως νά δεχθούν σέ αυτήν 

χρώμα. 

Ή διαδικασία παραγωγής δείχνει ότι σχεδόν όλα τά μεσοβυζαντινά διακοσμητικά 

ανάγλυφα είχαν περάσει από τήν φάση τού έπιπεδογλύφου. Ήταν τό προτελευταίο 

στάδιο τής λαςεύσεως. πρίν πάρουν τά επί μέρους θέματα τήν μικρή ή μεγάλη 

πλαστικότητα τους. Καί έτσι τίθετα αμέσως τό ερώτημα κατά πόσον τά πολυάριθμα 

έπιπεδογλυφα τής μέσης βυζαντινής περιόδου εθεωρούντο ολοκληρωμένα έργα ή 

ατελείωτα. 

Ή πρόθεση τής ποικιλίας φαίνεται οτι ήταν ή αιτία γιά τήν οποία όχι λίγα 

μεσοβυζαντινά ανάγλυφα έμειναν ατελή. Εΐναι πολλά τά παραδείγματα, κυρίως στην 

Μάνη. πού συνυπάρχουν έπιπεδόγλυφα θέματα (κυρίως έλισσομενοι βλαστοί μέ φύλλα) 

μέ άλλα ολοκληρωμένα σέ θριγκούς ή σέ άλλα τμήματα τέμπλων, καθώς καί σέ 

σαρκοφάγους. 'Εδώ ή καλλιτεχνική πρόθεση γιά non finite εΐναι φανερή. 

Στην δυναμική αντίληψη τής βυζαντινής αρχιτεκτονικής θά μπορούσαν νά αποδοθούν 

κάποια ατελείωτα γλυπτά σέ ατελείωτα κτήρια. "Ας σημειωθεί επίσης Οτι αργότερα. 



71 

κατά την παλαιολόγεια περίοδο, στην βόρειο Ελλάδα, αλλά καί στον Μυστρα. ή 

έπιπεδόγλυφη τεχνική εκτιμήθηκε ιδιαιτέρως σέ συνθέσεις πυκνές καί πολύπλοκες. 

'Αλλά υπάρχουν καί πολλές περιπτώσεις που ορισμένα ανάγλυφα έμειναν ήμίεργα 

οχι σκοπίμως, αλλά από εξωτερικά αίτια. 'Αναφέρονται περιπτώσεις έπιπεδογλύφων 

που πέρασαν στο τελευταίο στάδιο επεξεργασίας, το όποιο διεκόπη. Άρχισε δηλαδή σέ 

μικρό τμήμα τους ή εξέλιξη από τό έπιπεδόγλυφο στο πλαστικό χαμηλό ανάγλυφο, 

χωρίς νά επεκταθεί (σέ έπιστύλια τέμπλων, σαρκοφάγους, υπέρθυρα καί άλλα). Τα 

εξωτερικά αυτά αΐτια δεν είναι βέβαια γνωστά. 'Αναφέρονται καί κάποια ήμίεργα που 

απορρίφθηκαν ως αποτυχημένα. 

Στο ερώτημα αν τά ανεπεξέργαστα καί ήμίεργα της μέσης βυζαντινής περιόδου έγιναν 

με προθέσεις ως έργα non finite ή κάτι εμπόδισε τήν ολοκλήρωση τους. ή απάντηση είναι 

ότι συνέβαιναν καί τά δύο: Ή πρόθεση γιά τεχνοτροπική ποικιλία ίκανοποιείτο πολύ 

εύκολα μέ τήν παράθεση έπιπεδογλύφ·ων με άλλα ολοκληρωμένα γλυπτά αρχιτεκτονικά 

μέλη καί. μάλιστα πολύ περισσότερο προκείμενοι' περί διακοσμητικών θεμάτων, των 

όποιων ό αριθμός ήταν σε επαρχιακά έργα οπωσδήποτε περιορισμένος. Έξ άλλου, 

πράγματα πού παρέμειναν ατελείωτα από αδιαφορία, τεχνική ανεπάρκεια, βιασύνη ή 

άλλα αΐτια ήταν ανεκτά στην βυζαντινή τέχνη στο πνεύμα τού δυναμισμού, της 

αφαιρέσεως, της γραφικής άκανονιστίας ή άκομα μιας οικονομίας δυνάμεων καί 

δαπανών πού εντασσόταν στην αντίληψη τής βυζαντινής "οικονομίας" καί ή όποια 

επεκτεινόταν από τήν θεώρηση τού βίου καί στις εικαστικές τέχνες. 



72 

ΑΝΝΑ Γ. ΝΙΚΑ 

ΛΙΘΙΝΗ ΜΗΤΡΑ ΚΟΣΜΗΜΑΤΩΝ ΑΠΟ ΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ΠΟΛΗ ΤΗΣ 

ΡΟΔΟΥ 

Στον ευρύτερο χώρο του κτηρίου «Villaragut» στον μεσαιωνικό ιστό της παλιάς 

πόλης της Ρόδου, κατά τη διάρκεια διερευνητικών τομών με σκοπό τη διαμόρφωση του 

χώρου, βρέθηκε μέσα σε λάκκο απορριμμάτων, λίθινη μήτρα σε αποσπασματική 

κατάσταση διατήρησης. Πρόκειται για το ένα από τα δύο πλακοειδή τμήματα που 

συναποτελούσαν λίθινη μήτρα ορθογώνιας διατομής, στην κύρια όψη της οποίας 

κατανέμονται δέκα περίπου μεμονωμένα κοσμήματα (σταυροί τύπου Μάλτας, 

σταυρόσχημα κοσμήματα, περιδέραια κ.ά.). 

Με εγχάρακτη τεχνική αποδίδονται στην πίσω όψη με πρόχειρο και ασταθή 

τρόπο, αμελέστατα, διακοσμητικά θέματα γεωμετρικού χαρακτήρα σε δυσδιάκριτη 

μορφή. Ίσως πρόκειται για ημίεργο, σχεδιαστική προτύπωση των μικροτεχνημάτων ή 

απλώς για μεταγενέστερες χαράξεις. 

Αυτή η ξεχωριστή ομάδα κοσμημάτων, προδίδει την τεχνική χύτευσης τους για 

χρήση εγκολπίων, προσδιορίζοντας μια συγκεκριμένη τεχνοτροπία. Η ερευνητική 

προσέγγιση του θέματος, αφορά ζητήματα τεχνικής της μεταλλοτεχνίας, εντοπισμό 

προέλευσης, πληροφορίες για τη διάδοση των κοσμημάτων και την χρονολογική τους 

εξέλιξη. 



73 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΝΤΕΛΛΑΣ 

ΟΙ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΟΙ ΑΝΕΜΟΜΥΛΟΙ ΤΗΣ ΡΟΔΟΥ 

Η οργάνωση της άλεσης του σιταριού στην πόλη της Ρόδου με ανεμόμυλους κατά την 

προβιομηχανική εποχή ανάγεται τουλάχιστον στην ύστερη βυζαντινή περίοδο. Σύμφωνα με πηγές, 

Γενοβέζοι αιχμάλωτοι κτίζουν ανεμόμυλους στον μόλο των μύλων για να κερδίσουν την ελευθερία 

τους από τους βυζαντινούς το 1249, όταν διοικούσε την Ρόδο ο Ιωάννης Γαβαλάς. 

Οι μεσαιωνικές απεικονίσεις (Buodelmonti 1420, Breydenbach 1483 και Caoursin 1483) 

δείχνουν πολλούς ανεμόμυλους μέσα και έξω από την μεσαιωνική πόλη. Συχνά γίνεται επίσης αναφορά 

σε ανεμόμυλους στα έγγραφα και σε περιηγητές που επισκέφθηκαν την Ρόδο κατά την Ιπποτοκρατία 

(1310-1522). Βάσει ειδικών νομοθετημάτων για αστικές και ποινικές υποθέσεις (Capitula Rodi) 

καθαρίζονταν τα σταθμά για το αλεύρι και το ψωμί καθώς και οι αγορανομικές παραβάσεις των 

μυλωνάδων, μεταξύ άλλων, χρονολογημένα μεταξύ 1310 και 1381. 

Χαρακτηριστικά στον μόλο των μύλων θα πρέπει να υπήρχαν κατά την ιπποτική περίοδο 

τουλάχιστον 13 μύλοι, εκ των οποίων σήμερα διατηρούνται δύο και ένας ερειπωμένος. Οι νεώτερες 

ανασκαφικές έρευνες που γίνονται από την 4η Εφορεία Βυζαντινών Αρχαιοτήτων της Ρόδου στον ίδιο 

μόλο φέρνουν στο φως σημαντικά στοιχεία, που τεκμηριώνουν την ύπαρξη μύλων πριν την 

Ιπποτοκρατία. 

Η χρήση των ανεμόμυλων στα όρια της μεσαιωνικής πόλης περιορίζεται κατά την 

Τουρκοκρατία (1523-1911). Σε απεικονίσεις του 19ου αι. φαίνεται η μείωση του αριθμού τους σε τρεις 

από δεκατρείς στον μόλο των μύλων, ενώ λειτουργούν αρκετοί στην ΒΔ περιοχή της πόλης κοντά στο 

σημερινό ενυδρείο (Rottiers 1828, Flandin 1853, Berg κλπ). Η τοποθεσία αυτή και γενικότερα η θέση 

της πόλης στο ΒΔ άκρο του νησιού χαρακτηρίζεται από συχνούς και έντονους ΒΔ ανέμους που 

ευνοούν την λειτουργία ανεμόμυλων, αλλά και δίνουν ιδιαίτερη δροσιά το καλοκαίρι. Η χρήση των 

ανεμόμυλων της πόλης της Ρόδου φθάνει μέχρι την Ιταλοκρατία στις αρχές του 20ου αι. (1912-1947). 

Τον 20ο αι. όμως με την ανάπτυξη της αλευροβιομηχανίας οι ανεμόμυλοι εγκαταλείφθηκαν. 

Οι Ροδίτικοι ανεμόμυλοι είναι κυλινδρικοί πετρόκτιστοι με ξύλινη κωνική στέγη με κούτελο και 

φτερωτή. Έχουν τρία επίπεδα. Το ισόγειο χρησίμευε για διημέρευση και συναλλαγές. Στο μεσοπάτωμα 

ανεβαίνει κανείς από την πέτρινη εσωτερική σκάλα και χρησίμευε ως αποθήκη. Στο τρίτο πάτωμα η 

πρόσβαση γίνεται με ξύλινη σκάλα συνήθως, όπου υπάρχει ο μηχανισμός για το άλεσμα του σιταριού. 

Η ξύλινη στέγη με την φτερωτή είναι συνήθως περιστρεφόμενη για να προσαρμόζεται ανάλογα με την 

φορά του ανέμου. 

Ανάλογη εκμετάλλευση της αιολικής ενέργειας εφαρμόζεται και στις ανεμαντλίες στην πόλη 

της Ρόδου κατά την Ιπποτοκρατία. Η βιοτεχνική παραγωγή αλευριού αναπτύσσεται στη Ρόδο αυτή την 

εποχή παράλληλα με την παραγωγή και άλλων προϊόντων, όπως της ζάχαρης (πρόσφατα 

αποκαλύφθηκε ιπποτικός ζαχαρόμυλος, που λειτουργούσε με νερό στο Χαράκι 40 χιλ. νότια της 

πόλης). Σε συνδυασμό με την ανάπτυξη του εμπορίου εξηγείται η οικονομική ευμάρεια, η άνθηση των 

τεχνών και η αυξημένη οικοδόμηση μεγάλων έργων (τείχη-μνημεία) στην μεσαιωνική Ρόδο. 

Είναι ενδιαφέρον ότι διατηρήθηκαν μέχρι σήμερα δεκαεπτά ανεμόμυλοι στην πόλη της Ρόδου. 

Το 1993 ολοκληρώθηκε η αποκατάσταση του μεσαίου από τους τρεις ανεμόμυλους στον μόλο του 

Αγίου Νικολάου στο Μανδράκι και σήμερα μπορούν να επισκέπτονται και να γνωρίζουν τον 

παραδοσιακό τρόπο άλεσης του σιταριού οι κάτοικοι και οι πολυάριθμοι επισκέπτες της Ρόδου. 

Συντηρούνται και αποκαθίστανται έξι άλλοι ακόμη από το ΥΠΠΟ. 



74 

ΣΟΦΙΑ ΝΤΙΝΤΙΟΥΜΗ 

ΑΝΑΣΚΑΦΕΙ ΣΤΟΥΣ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥΣ ΟΙΚΙΣΜΟΥΣ 
ΤΗΣ ΝΗΣΟΥ ΚΩ: ΟΙ ΟΙΚΙΣΜΟΙ ΤΗΣ ΚΕΦΑΛΟΥ ΚΑΙ ΤΟΥ 
ΜΑΣΤΙΧΑΡΙΟΥ 

Οι γνώσεις μας για την οργάνωση και τη διάρκεια ζωής των παράλιων 
παλαιοχριστιανικών οικισμών του νησιού είναι ελάχιστες, ιδιαίτερα για το 
ζήτημα της εγκατάλειψης τους. Μέχρι στιγμής λίγοι από τους οικισμούς έχουν 
ερευνηθεί συστηματικά, ενώ σε ελάχιστες περιπτώσεις έχουν δημοσιευθεί 
επαρκώς τα συμπεράσματα. Στην εργασία αυτή θα γίνει μία πρώτη 
παρουσίαση των νεότερων στοιχείων από τις έρευνες της 4ης Εφορείας 
Βυζ/νων Αρχ/τήτων, κυρίως σε ό,τι αφορά την εγκατάλειψη τους. 

Οι πρώτες συστηματικές έρευνες στο νησί έγιναν από την Ιταλική 
Αρχαιολογική Σχολή κατά την περίοδο 1935-1943, οι οποίες έφεραν στο φως 
σημαντικό αριθμό παλαιοχριστιανικών βασιλικών. Οι ανασκαφείς έχουν 
σημειώσει τις θέσεις οικισμών, το ενδιαφέρον τους όμως περιορίσθηκε στην 
έρευνα των εκκλησιαστικών κτιρίων, χωρίς να επεκταθούν σε ανασκαφές των 
ιδιωτικών, τουλάχιστον στην ύπαιθρο. Ο L. Morricone τοποθετεί τη διάρκεια 
ζωής των βασιλικών και των παλαιοχριστιανικών οικισμών του νησιού μεταξύ 
των δύο καταστρεπτικών σεισμών, του 469μ.Χ. και του 554μ.Χ. 

Οι πρόσφατες όμως πιο συστηματικές ανασκαφικές έρευνες, οι οποίες 
πραγματοποιήθηκαν σε γνωστούς και άγνωστους ως τώρα παράλιους 
οικισμούς, όπως του Μαστιχαρίου, της Καρδάμαινας και της Κεφάλου, δίνουν 
τα πρώτα στοιχεία για την διάρκεια ζωής τους και την οικιστική οργάνωση. 

Συγκεκριμένα, στο Μαστιχάρι, δυτικά της βασιλικής του Άη Γιάννη του 
Περγιαλίτη, έρευνες της 4ης Εφορείας αποκάλυψαν τμήμα του παράλιου 
οικισμού. Στο οικ. Δ. Πουρσανίδη, κατά πρώτο λόγο, ήρθε στο φως μεγάλο 
τμήμα του οικισμού με πέντε κτίρια που χωρίζονται από δρόμους, πλάτους 
1,20μ. ως 1,80μ., οι οποίοι διασταυρώνονται κάθετα μεταξύ τους. Η κατοίκηση 
πιθανόν ξεκίνησε κατά την υστερορωμαϊκή περίοδο, Στα μέσα του 6ου αι. 
σημειώνεται μία ισχυρή καταστροφή, που οφείλεται κατά πάσα πιθανότητα 
στον σεισμό του 554μ.Χ., όμως η κατοίκηση συνεχίζεται μέχρι τα μέσα του 7ου 
αι. 

Οι πρώτες έρευνες στην παραλία της Κεφάλου, οι οποίες 
πραγματοποιήθηκαν από την Ιταλική Αρχαιολογική Σχολή, έφεραν στο φως την 
βασιλική του Καμαρίου, την "μικρή" κοιμητηριακή βασιλική και το συγκρότημα 
των βασιλικών του Αγ. Στεφάνου. Η οικοδόμηση των βασιλικών τοποθετήθηκε 
από τους ανασκαφείς μετά τον σεισμό του 469μ.Χ. και η εγκατάλειψη τους στα 
μέσα του 6ου αι., μετά από τον καταστροφικό για το νησί σεισμό του 554μ.Χ. 
Στις πρόσφατες όμως ανασκαφικές έρευνες του οικισμού, και ιδιαίτερα στην 
ανασκαφή του οικ. Χ. Πέρου, αποκαλύφθηκαν πολύ σημαντικά στοιχεία για το 
πρόβλημα του χρόνου εγκατάλειψης του. 

Επίσης, η μέχρι στιγμής εκτεταμένη έρευνα στην παραλία της Κεφάλου 
μας δίνει μια σαφή εικόνα της τοπογραφικής ανάπτυξης του οικισμού. 



75 

Διαπιστώθηκε ότι ο οικισμός αναπτύσσεται σε τρία σημεία, εκ των οποίων 
έχουν ερευνηθεί συστηματικότερα τα δύο. Το πρώτο οργανώνεται στο δυτικό 
τμήμα της παραλίας, στο "Καμάρι", κοντά στην βασιλική του Καμαρίου. Το 
δεύτερο εκτείνεται στο κεντρικό τμήμα της παραλίας, στην θέση "Κάμπος", 
ανατολικά και δυτικά του οικ. Κοκκαλάκη, όπου ερευνήθηκε κεραμικός 
κλίβανος. Το τρίτο σημείο βρίσκεται ανατολικά, στην περιοχή μεταξύ του 
συγκροτήματος των βασιλικών του Αγ. Στεφάνου, της "μικρής" κοιμητηριακής 
βασιλικής και της βασιλικής στην θέση "Καμήλα". 

Τέλος, τα ευρήματα εισηγμένης κεραμικής βεβαιώνουν τις εκτεταμένες 
εμπορικές σχέσεις που ανέπτυξαν οι παράλιοι οικισμοί του νησιού κατά τη 
διάρκεια του 6ου αι. και του α' μισού του 7ου αι., και τοποθετούν την Κω σε 
έναν από τους σημαντικούς κόμβους του διακομετακομιστικού εμπορίου της 
ανατολικής Μεσογείου. Εκτός αυτού, τα ανασκαφικά ευρήματα πλουτίζουν τις 
γνώσεις για την τοπική παραγωγή κεραμικής, με σχήματα αγείων που 
ακολουθούν τους τύπους των μεγάλων γνωστών κέντρων της Μεσογείου. 



76 

ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ ΜΑΡΙΑΝΝΑ 

ΜΟΝΗ ΑΓΙΩΝ ΠΑΝΤΩΝ ΑΧΑΪΑΣ (1728). ΕΛΑΙΟΤΡΙΒΕΙΟ- ΠΑΤΗΤΗΡΙ. 

Στα νότια του νομού Αχαΐας 43 χλμ από την Πάτρα, σε μία από τις πλαγιές του Ερύμανθου 

και σε υψόμετρο 540 μ. βρίσκεται η Μονή Αγίων Πάντων. Εξωτερικά έχει τη μορφή ενός 

τετράπλευρου τριώροφου κλειστού συγκροτήματος, με γενικές διαστάσεις 46 Χ 31μ. Το 

καθολικό είναι κτισμένο στα νότια της αρχικά ενιαίας αυλής, ενώ δύο παρεκκλήσια βρίσκονται 

στη συμβολή της ανατολικής με τη βόρεια πτέρυγα, ο ναός των Αγίων Πάντων στο ισόγειο 

και του Αγίου Ιωάννου του Προδρόμου στον όροφο. Η μονή περιλαμβάνει ένα σύνολο χώρων 

απαραίτητων για τη λειτουργία της κοινοβιακής ζωής, όπως τράπεζα, μαγκιπείο, βαγεναρείο, 

ελαιοτριβείο, πατητήρι και λαδαριό. Επιπλέον κοντά στη μονή βρίσκονται δύο βοηθητικά 

κτίσματα, το βορδοναρείο και ο νερόμυλος. 

Στο δυτικό άκρο της βόρειας πτέρυγας του υπογείου βρίσκεται το ελαιοτριβείο. Πρόκειται 

για έναν επιμήκη χώρο με δύο οικοδομικές φάσεις, που στεγάζει τις δύο βασικές λειτουργίες 

του ελαιοτριβείου, τον ελαιόμυλο και το πιεστήριο. Ο ελαιόμυλος φέρει μονή μυλόπετρα που 

συνδέεται με το κάθετο αξόνι με ξύλινα εξαρτήματα. Το πιεστήριο αποτελείται από δύο 

όρθιες ξύλινες βίδες, την οριζόντια δοκό της βάσης και το πλακωτάρι, που ανεβοκατεβαίνει με 

τέσσερις ξύλινες στρόφιγγες. Από τον υπόλοιπο εξοπλισμό του ελαιοτριβείου σώζεται η 

ξύλινη κασέλα διαλογής του λαδιού. Είναι χωρισμένη σε τρία διαμερίσματα που επικοινωνούν 

μεταξύ τους με δύο μικρές οπές. Έτσι το λάδι, λόγω της διαφορετικής βαρύτητας, 

διαχωριζόταν από το νερό. 

Στην ανατολική πτέρυγα βρίσκεται το πατητήρι που καταλαμβάνει το ύψος δύο ορόφων, 

του ισογείου και του ορόφου. Η πόρτα του είναι υπερυψωμένη, έτσι η πρόσβαση γίνεται 

μόνο με κινητή ξύλινη σκάλα. Στο μέσο περίπου του ύψους του ανατολικού τοίχου του 

χώρου ανοίγεται μία σειρά πέντε μικρών κογχών, περίπου τετράγωνης διατομής. Αντίστοιχες 

κόγχες, διαμπερείς όμως, ανοίγονται και στο δυτικό τοίχο κάτω από το επίπεδο της πόρτας. 



77 

Πρόκειται για δοκοθήκες που επιτρέπουν τη χρήση κινητών δοκίδων. Αυτές θα χρησίμευαν 

για τη στήριξη των ληνοπατητών. Στα νότια του δυτικού τοίχου του χώρου, χαμηλά, υπάρχει 

μικρό άνοιγμα ορθογώνιας διατομής κλεισμένο με πείρο, από όπου θα έρρεε το γλεύκος. Στον 

ημιυπαίθριο χώρο δυτικά από το πατητήρι βρίσκεται μία μεγάλη παραβούτα. Η πρόσβαση στο 

στόμιο της γίνεται από το βόρειο άκρο της ανατολικής στοάς. 

Το πατητήρι πιστεύουμε ότι ανήκει στην πρώτη οικοδομική φάση της μονής, το 1728, 

όπως βεβαιώνει επιγραφή από πλίνθους στον εξωτερικό ανατολικό τοίχο της μονής πάνω από 

την κύρια πύλη. Το ελαιοτριβείο ανήκει στην οικοδομική φάση του 1784, όπως μαρτυρεί ο 

κώδικας της μονής. 

Από την έρευνα μας συμπεραίνουμε ότι η μονή Αγίων Πάντων, διατηρώντας τους 

βοηθητικούς χώρους και τον εξοπλισμό τους, συγκεντρώνει ενδιαφέροντα στοιχεία, τόσο για 

την καθημερινή ζωή της μοναστικής κοινότητας όσο και για τη μονή ως οικονομική και 

παραγωγική μονάδα. 



78 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ Θ. ΠΑΖΑΡΑΣ 

ΤΡΕΙΣ ΕΙΚΟΝΕΣ ΤΟΥ ΚΥΚΛΟΥ ΤΟΥ ΘΕΟΦΑΝΗ ΣΤΗ ΜΟΝΗ 
ΞΗΡΟΠΟΤΑΜΟΥ ΣΤΟ ΑΠΟΝ ΟΡΟΣ 

Στο υπερώο επάνω από το νάρθηκα του καθολικού της Μονής 
Ξηροποτάμου φυλάσσονται οι πλέον αξιόλογες από τις διακόσιες πενήντα 
περίπου μεταβυζαντινές εικόνες, που έχουν διατηρηθεί μέχρι σήμερα στο 
μοναστήρι. Ανάμεσα τους ξεχωρίζουν τρεις εικόνες του Χριστού 
Παντοκράτορος (αρ. κατ. 4), της Παναγίας Οδηγήτριας (αρ. κατ. 51) και της 
Φιλοξενίας του Αβραάμ (αρ. κατ. 1), οι οποίες με τη θεματολογία, την 
τεχνοτροπία και τις πανομοιότυπες διαστάσεις τους (64 χ 42 εκ.), συγκροτούν 
ένα ενιαίο σύνολο δεσποτικών εικόνων, με προφανή προορισμό το τέμπλο ενός 
παρεκκλησίου αφιερωμένου στην Αγία Τριάδα. Μολονότι ασυντήρητες, οι 
εικόνες διατηρούν στο ακέραιο τη λάμψη μιας αξιόλογης τέχνης, η οποία, όπως 
προσπαθούμε ν' αποδείξουμε, παρουσιάζει στενή σχέση με το έργο του 
κρητικού ζωγράφου Θεοφάνη στο Άγιον Όρος. 

Οι εικόνες που εξετάζουμε παρουσιάζουν κάποια κοινά στοιχεία με τα 
έργα κορυφαίων Κρητικών ζωγράφων των μέσων του 16ου αιώνα, όπως του 
Ζώρζη και του Ευφρόσυνου. Ακόμη εντονότερες ωστόσο είναι οι ομοιότητες με 
τις δεσποτικές εικόνες του Θεοφάνη από τις Μονές Μεγίστης Λαύρας, Ιβήρων, 
Παντοκράτορος και Σταυρονικήτα, καθώς και με τις εικόνες από το Δωδεκάορτο 
της Μονής Σταυρονικήτα. Στο επίπεδο της εικονογραφίας, κοινά σημεία 
αναφοράς συνιστούν οι φυσιογνωμικοί τύποι, οι στάσεις και οι κινήσεις των 
μορφών, ακόμη όμως και ήσσονος σημασίας διακοσμητικές λεπτομέρειες στα 
ενδύματα των προσώπων ή στα αρχιτεκτονήματα του βάθους. Από τεχνοτροπική 
άποψη, στις εικόνες μας επισημαίνονται ορισμένα καίρια χαρακτηριστικά της 
τέχνης του Θεοφάνη, όπως η αβρότητα στο πλάσιμο της γυμνής σάρκας, η 
ρυθμική εναλλαγή φωτός και σκιάς, η σταθερότητα στη σχεδίαση και η 
ευαισθησία στις χρωματικές επιλογές. 

Με βάση τις εικονογραφικές και τεχνοτροπικές συγκρίσεις, διατυπώνουμε 
τη γνώμη ότι στοιχειοθετείται η παρουσία ενός συνεργάτη του Θεοφάνη στη 
Μονή Ξηροποτάμου, όταν αυτή γνωρίζει μία από τις σημαντικότερες περιόδους 
ακμής στη μεταβυζαντινή ιστορία της. Σε ό,τι αφορά στην ταυτότητα του 
ζωγράφου, ενδεχομένως αυτός μπορεί ν' αναζητηθεί μεταξύ του μαρτυρημένα 
διευρυμένου συνεργείου που εργάστηκε στη Μονή Σταυρονικήτα, με τις εικόνες 



79 

της οποίας διαπιστώνονται στενές σχέσεις σε όλα τα επίπεδα. Ίσως, από την 
άλλη μεριά, τα βήματα της έρευνας μας να οδηγούν προς την κατεύθυνση των 
Μετεώρων και το αδημοσίευτο ακόμη έργο των ζωγράφων της Μονής Μετα­
μορφώσεως, με τις δεσποτικές εικόνες της οποίας παρατηρούνται επίσης 
έντονες ομοιότητες. Η ενδεχόμενη συντήρηση των εικόνων ενδεχομένως θα μας 
βοηθήσει να προσδιορίσουμε στο μέλλον με μεγαλύτερη ακρίβεια την ταυτότητα 
του καλλιτέχνη. 



80 

ΒΑΡΒΑΡΑ Ν. ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ 

ΜΙΑ ΕΠΙΤΥΜΒΙΑ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΤΟΥ 14ου ΑΙ. ΣΤΟ ΝΑΟ ΤΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ 
ΠΑΡΗΓΟΡΗΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗΝ ΑΡΤΑ 

Ο ναός της Παναγίας Παρηγορήτισσας είναι αναμφίβολα ένα από τα 

σημαντικότερα μνημεία του δεσποτάτου της Ηπείρου. Κτίστηκε (στη 

σημερινή του μορφή) από το δεσπότη Νικηφόρο Α Κομνηνό Δούκα, σε ένα 

πρωτότυπο αρχιτεκτονικό τύπο, που συνδυάζει τον οκταγωνικό στο ισόγειο 

και τον σταυροειδή εγγεγραμμένο στον όροφο. 

Ο ναός είναι αγιογραφημένος εσωτερικά με τοιχογραφίες του 16ου αι. 

(ιερό) και του 17ου αι. (κυρίως ναός), οι οποίες αντικατέστησαν την 

ορθομαρμάρωση που υπήρχε αρχικά. Πρόσφατα όμως στο βόρειο 

παρεκκλήσιο αποκαλύφθηκαν και παλαιότερες τοιχογραφίες που 

χρονολογούνται στα τέλη του 14ου αι. Η παράσταση που ήρθε στο φως 

είναι αρκετά κατεστραμμένη, διακρίνονται ωστόσο τέσσερις μορφές. Στο 

κέντρο εικονίζεται ένας άγγελος που πλαισιώνεται από δύο μορφές 

κοσμικών. Από αυτές η μορφή δεξιά έχει στέμμα στο κεφάλι και πολυτελή 

ενδύματα, διακοσμημένα με μαργαριτάρια και δικέφαλο αετό. Έχει τα 

χέρια του σε στάση δέησης και απευθύνεται προς τη μορφή της Παναγίας 

που υπήρχε στη βορειοδυτική γωνία του παρεκκλησίου. Η Παναγία 

αποτελεί μέρος από τη σκηνή της Δέησης που εικονίζονταν στο βόρειο 

τοίχο και από την οποία διακρίνονται ελάχιστα ίχνη. 

Η παράσταση παρουσιάζει μεγάλο εικονογραφικό ενδιαφέρον. Με 

βάση τις μισοκατεστραμμένες επιγραφές που φέρει, οι δύο μορφές των 

κοσμικών ταυτίζονται με μέλη της οικογένειας των Σπάτα, Αλβανών 

ηγεμόνων της Άρτας στα τέλη του 14ου -αρχές 15ου αι. 

Πρόκειται για τον Παύλο Σπάτα, άρχοντα της Ναυπάκτου και του 

Αγγελοκάστρου (1403-1407) και πιθανώς τον πατέρα του Σγουρό Σπάτα 

που υπήρξε για μικρό διάστημα δεσπότης της Άρτας και ο οποίος 

εκδιώχθηκε από τον σφετεριστή Μπογκόη. Δεν αποκλείεται όμως η μορφή 

με την πολυτελή ενδυμασία να ταυτίζεται με τον Ιωάννη (Γκίνη) Μπούα 

Σπάτα, θείο του Παύλου Σπάτα, μια ηγετική προσωπικότητα, που υπήρξε 

δεσπότης στην Άρτα, κατά τη διάρκεια των ετών 1374-1399. 

Η παράσταση είναι επιτύμβια και πρέπει να έγινε από τον Παύλο Σπάτα, 

πιθανώς στο χώρο που ήθελε να ενταφιαστεί. 

Η τοιχογραφία χρονολογείται στα τέλη του 14ου- αρχές 15ου αι. 

(παλαιότερη στην Παρηγορήτισσα) και παρουσιάζει εξαιρετικό ενδιαφέρον, 

αφού ελάχιστα δείγματα ζωγραφικής, αυτής της εποχής, σώζονται στην 

Άρτα. 



81 

ΚΥΡΙΑΚΟΣ ΠΑΠΑΪΩΑΚΕΙΜ 

ΦΟΡΗΤΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΙΚΗ ΠΕΡΙΦΕΡΕΙΑ ΚΙΤΙΟΥ ΑΠΟ 150ν 

ΜΕΧΡΙ 19ον ΑΙΩΝΑ 

Το πλούσιο αγιογραφικό υλικό που έχουν να παρουσιάσουν οι εκκλησίες της 

μητροπολιτικής περιφέρειας της δίνουν μια ξεχωριστή θέση στην ιστορία της 

ζωγραφικής τέχνης της Κύπρου. Εξαίρετα δείγματα φορητών εικόνων και 

τοιχογραφιών έχει να παρουσιάσει με αντιπροσωπευτικά δείγματα όλων των 

περιόδων και ρευμάτων ζωγραφικής καθώς και των κυριοτέρων εκπροσώπων-

ζωγράφων από αυτά. 

Λίγες είναι οι εικόνες από το 15ον αιώνα, όπως άλλωστε και από ολόκληρη 

την Κυπριακή αγιογραφική τέχνη, όμως τα δείγματα αυτά είναι επαρκή με μέρος των 

οποίων να εντάσσεται στον καλλιτεχνικό περίγυρο των ζωγράφων Φίλιππου Γουλ και 

Μηνά, των μοναδικών επώνυμων εκπροσώπων του 15ου αιώνα. Όσον αφορά τις 

υπόλοιπες περιόδους το διαθέσιμο, αξιόλογο πάντοτε, υλικό πολλαπλασιάζεται. Στο 

16ον αιώνα ταυτόχρονα με την Κυπριακή καθαρά τεχνοτροπία η οποία 

παραλληλίζεται με τη γνωστή Κρητική, αναπτύσσεται ένα νέο ρεύμα, γνωστό ως 

Κυπροϊταλική ή Ιταλοβυζαντινή Τέχνη, το οποίο προκύπτει από την αναπόφευκτη 

διείσδυση της Λατινικής ζωγραφικής στο νησί και επηρεάζει άλλοτε λίγο και άλλοτε 

περισσότερο την τοπική αγιογραφία δίνοντας στις περισσότερες των περιπτώσεων 

έργα απείρου κάλλους. Περί τα τέλη του 16ου αρχές 17ου αιώνα έχουμε τη δράση ενός 

αξιόλογου με μεγάλη δράση στη μητροπολιτική περιφέρεια Κιτίου ζωγράφου, του 

Λουκά Τοχνίτη του οποίου το έργο χρήζει ιδιαίτερης ανάλυσης. Στο 170ν αιώνα η 

ποιότητα της ζωγραφικής, γενικά στον Κυπριακό χώρο λόγω των ιδιαίτερων 

κοινωνικών καταστάσεων που δημιούργησε η τουρκοκρατία, αρχίζει να φθίνει 

παρόλο που οι επώνυμοι γνωστοί ζωγράφοι συνεχώς αυξάνονται. Μεταξύ αυτών και 

ο Ιωαννίκιος ο οποίος διετέλεσε και αρχιερέας της Κιτίου. Η τέχνη του 18ου αιώνα 

σημαδεύεται από τη δημιουργία και καθολική επικράτηση μιας νέας τεχνοτροπίας 

γνωστή ως «Αγιογραφική Σχολή της Μονής του Αγίου Ηρακλειδίου» η οποία 

δημιουργείται από τον Ιερομόναχο Ιωαννίκιο και της οποίας οι κυριότεροι 

εκπρόσωποι προέρχονται από τις τάξεις του μοναχισμού. Τέλος ο ερχομός του 

Κρητικού ζωγράφου Κορνάρου στην Κύπρο περί τα τέλη του 18ου αιώνα δημιουργεί 

για τη ζωγραφική νέα δεδομένα που σφραγίζουν ολόκληρη την περίοδο του 19ου 

αιώνα 

Τέλος άξιο αναφοράς είναι και το γεγονός της ύπαρξης στη Μητροπολιτική 

περιφέρεια της Κιτίου ενυπόγραφων έργων γνωστών ελλήνων, από τον ευρύτερο 

ελληνικό χώρο, καλλιτεχνών. 



82 

ΧΡΙΣΤΙΝΑ Θ. ΠΑΠΑΚΥΡΙΑΚΟΥ 

Η ΠΡΟΔΟΣΙΑ ΤΟΥ ΙΟΥΔΑ. Η ΜΕΤΑΕΙΚΟΝΟΜΑΧΙΚΗ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ ΤΗΣ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗΣ 

Το επεισόδιο της Προδοσίας του Ιούδα, εξαιτίας του έντονα συμβολικού του χαρακτήρα, ήταν 

ανάμεσα στα γεγονότα του επίγειου βίου του Χριστού που εμφανίστηκαν στη χριστιανική εικονογραφία 

από τις απαρχές της. Εκτός από το κεντρικό θέμα, τον ασπασμό του Ιούδα, η παράσταση περιέλαβε, στην 

πλήρη ανάπτυξη της, τα επεισόδια της Σύλληψης του Ιησού, της Απότομης του αυτιού του υπηρέτη και 

της Φυγής των Αποστόλων. 

Η ανακοίνωση πραγματεύεται τα εικονογραφικά σχήματα της παράστασης που διαμορφώθηκαν 

μετά την κρίσιμη περίοδο της εικονομαχίας και καθόρισαν όλη τη μεταγενέστερη εξέλιξη της. Αρχικά, 

πρέπει να επισημάνουμε, την ουσιαστική συμβολή της μεταεικονομαχικής εικονογραφίας στη συνένωση 

των επιμέρους επεισοδίων που συνιστούν το γεγονός της Προδοσίας, δηλ. του ασπασμού του Ιούδα, της 

παράδοσης και σύλληψης του Ιησού και της αποκοπής του αυτιού του υπηρέτη, τα οποία στην 

αφηγηματική παράδοση των πρωτοχριστιανικών αιώνων αποτελούσαν ξεχωριστές σκηνές. Τα παραπάνω 

επεισόδια ενοποιήθηκαν ακολουθώντας τρία βασικά σχήματα οργάνωσης: 1. Στο πρώτο, που συνεχίζει 

την πρωτοχριστιανική εικονογραφική παράδοση (Άγίος Απολλινάριος ο Νέος), η παράσταση δομείται 

επάνω σε τρεις άξονες· στον κεντρικό, και συνήθως σε μεγαλύτερη κλίμακα, βρίσκεται ο κεντρικός 

πυρήνας, οι μορφές, δηλ., του Ιησού και του Ιούδα, ενώ στους άλλους δύο εκατέρωθεν οι ομάδες του 

πλήθους. Το επεισόδιο του Μάλχου, που απαντά ως συστατικό στοιχείο της παράστασης από το β' μισό 

του 10ου αιώνα, δεν επηρεάζει τη συνολική διάταξη. Το σχήμα αυτό υιοθέτησαν οι καλλιτέχνες της 

μεταεικονομαχικής εποχής στην πρωτεύουσα και στις περιοχές ακτινοβολίας της. 2. Στις δυτικές περιοχές 

το παραπάνω σχήμα εμπλουτίζεται με έναν επιπλέον διαγώνιο άξονα, αυτόν που ορίζεται ανάμεσα στον 

κεντρικό πυρήνα των κύριων μορφών και στο επεισόδιο του Μάλχου, το οποίο ενσωματώνεται εδώ για 

πρώτη φορά οργανικά στη σκηνή. 3. Η οργάνωση της σύνθεσης σε ένα κλειστό σχήμα, που ομοιάζει με 

τόξο και περιλαμβάνει και τα τρία επεισόδια της Προδοσίας, υπήρξε δημιούργημα των εργαστηρίων της 

πρωτεύουσας στα μέσα του 11ου αιώνα και επηρέασε σημαντικά την εικονογραφική εξέλιξη της 

παράστασης. 

Σε ό,τι αφορά στα εικονογραφικά πρότυπα που χρησιμοποιήθηκαν για την απόδοση της σύνθεσης 

έως τα μέσα του 11ου αιώνα, αυτά προσδιορίστηκαν με πρωταρχικό κριτήριο την μορφή του Ιησού και το 



83 

συσχετισμό της με τις υπόλοιπες μορφές της σκηνής. Στην πρωτεύουσα - το κέντρο των θεολογικών και 

καλλιτεχνικών εξελίξεων - ο Φώτιος, που ανέλαβε προσωπικά την οριστική πάταξη των εικονομάχων και 

την προώθηση των επιταγών της ΖΌικουμενικής Συνόδου και μέσα από την τέχνη, εισήγαγε στην 

εικονογραφία της Προδοσίας τη μορφή του Χριστού που στέκεται κατ' ενώπιον και ευλογεί κρατώντας 

κλειστό ειλητό· αποδίδεται δηλ. ως παντοκράτορας - υπέρμαχος της αλήθειας, νικητής των εχθρών της 

ορθοδοξίας και εγγυητής των πεπραγμένων της Συνόδου. Πολύ σύντομα οι καλλιτέχνες που ανήκαν στην 

ανατολική εικονογραφική παράδοση (κώδικας Rabbula), κύριο στοιχείο της οποίας ήταν η 

«ανταπόκριση» του Ιησού στον εναγκαλισμό του Ιούδα, ενσωμάτωσαν τα νέα στοιχεία του 

κωνσταντινοπολίτικου προτύπου στην παράσταση (ανατολική εκδοχή του «φωτιανού» προτύπου). Η 

δυτική εικονογραφική παράδοση, τέλος, έδωσε, για ευνόητους λόγους, ιδιαίτερο βάρος στην ενέργεια του 

Πέτρου και την αντίδραση του Ιησού. 

Τον 11° αιώνα οι μικρογράφοι της πρωτεύουσας δημιούργησαν το νέο εικονογραφικό σχήμα της 

Προδοσίας, το οποίο βασίστηκε τόσο στα μεταεικονομαχικά όσο και στα προγενέστερα εικονογραφικά 

πρότυπα. Το ομοιογενές στην απόδοση του πλήθος περιβάλλει σαν τόξο τον πυρήνα των 

πρωταγωνιστικών μορφών. Στο συμπαγές αυτό σχήμα ενσωματώνεται και το επεισόδιο του Μάλχου, το 

οποίο αποκτά πλέον εικονογραφική βαρύτητα ανάλογη με το επεισόδιο του φιλιού του Ιούδα. Το 

μεσοβυζαντινό κωνσταντινοπολίτικο πρότυπο γνώρισε διάδοση στα χειρόγραφα και τις φορητές εικόνες, 

ενώ η μνημειακή ζωγραφική παρέμεινε κατά την ίδια περίοδο αλλά και στους επόμενους αιώνες 

προσηλωμένη σε ικανό βαθμό στα παλαιότερα εικονογραφικά σχήματα. 



84 

ΑΙΚ. ΠΑΡΑΣΚΕΥΟΠΟΥΛΟΥ και ΓΕΩΡ. ΡΟΥΣΟΔΗΜΟΣ 

ΤΟ ΞΥΛΟ ΤΩΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΙΚΟΝΩΝ ΤΗΣ ΚΑΣΤΟΡΙΑΣ 

Στην εργασία αυτή μελετήθηκαν 291 εικόνες που φυλάσσονται στο Βυζαντινό Μουσείο της 

Καστοριάς, με αντικείμενο ειδικής μελέτης του ξύλινου υποθέματος τους, ό,τι αφορά την επεξεργασία 

του ξύλου, την αναγνώριση του είδους του, τη μελέτη της συμπεριφοράς του κατά τη μακρά διάρκεια του 

έργου αλλά και την προστασία του για τη βελτίωση της διάρκειας τους (συντήρησης), που έχουν μεγά?̂ η 

σημασία για την καλή κατάσταση του έργων και τη διατήρηση τους αιώνια. 

Τα χαρακτηριστικά του ξύλου που εξετάστηκαν είναι τα : 

1. Αναγνωριστικά χαρακτηριστικά: κωδικός αριθμός, θέμα, τύπος εικόνας. 

2. Κατασκευαστικά χαρακτηριστικά: διαστάσεις έργου, είδος ξύλου, αριθμός σανίδων 

(στοιχείων), τρόπος σύνδεσης των στοιχείων, το είδος της επεξεργασίας στην πίσω επιφάνεια και 

στην όψη. 

3. Συμπεριφορά του ξύλου: παραμορφώσεις, ραγάδες, ρόζοι, ακανόνιστο ξύλο. 

4. Προσβολές από έντομα: ένταση προσβολής, μέγεθος στοών, προσδιορισμός έργου. 

5. Γενικές πληροφορίες: προέλευση, εργαστήριο κατασκευής, ζωγράφος κ.λ.π. 

Από τα αποτελέσματα της μελέτης προέκυψε : 

1. Για το είδος του ξύλου των εικόνων διαπιστώθηκαν 13 είδη εκ των οποίων τα ξύλα με τη 

μεγαλύτερη προτίμηση ήταν η φλαμουριά και η καρυδιά (76 και 75 έργα αντίστοιχα), τρίτο κατά 

σειρά η πεύκη με 54 έργα και ακολουθούν η οξιά και η ελάτη. Τα είδη δρυς, καστανιά και λεύκη 

παρουσιάζουν μικρότερες προτιμήσεις, ενώ τα είδη φτελιά, πλάτανος, σφένδαμος, φράξος και 

ερυθρελάτη παρουσιάζονται σε 1 έως 3 έργα μόνο. 

2. Το υπόθεμα των εικόνων αποτελείται από μία ή περισσότερες σανίδες (στοιχεία) και αυτό 

συσχετίζεται με το πλάτος της εικόνας. Σε σύνολο 291 έργων, τα 274 ήταν κατασκευασμένα από 

μια σανίδα. Με δύο σανίδες βρέθηκαν 33 έργα, ενώ με τρεις ή περισσότερες βρέθηκαν ελάχιστα. 

Στα έργα που μελετήθηκαν βρέθηκαν 143 με ακτινική τομή κύριας σανίδας και 127 με 

εφαπτομενική τομή. 

3. Επικρατέστερος τρόπος σύνδεσης των στοιχείων ήταν οι ξύλινες δοκίδες στερεωμένες κατά 

διάφορους τρόπους στην πλάτη του έργου. Από τα 291 έργα που μελετήθηκαν, τα 109 έφεραν 

δοκίδες. 



85 

4. Ό,τι αφορά την επεξεργασία του ξύλου του υποθέματος, παρατηρήθηκε ότι η πίσω επιφάνεια 

(πλάτη) ήταν ανώμαλη, διαμορφωμένη με σκαλιστικό κοπτικό εργαλείο. Η όψη της εικόνας λόγω 

της επικάλυψης της δεν επέτρεπε άμεση παρατήρηση. Το είδος της όψης από πλευράς προτίμησης 

ήταν η όψη με δύο επίπεδα, δηλαδή η σκαφοειδής, με 109 έργα, μετά η επίπεδη με 90 έργα και η 

διπλοσκαφοειδής με 62 έργα, ενώ η κυρτή παρατηρήθηκε σε 11 μόνο έργα. 

5. Ό,τι αφορά τη συμπεριφορά του ξύλου στο χρόνο, παρατηρήθηκαν : 

a. Παραμορφώσεις (απόκλιση του υποθέματος του έργου από την επίπεδη μορφή). Από τα 

είδη των ξύλων, την καλύτερη συμπεριφορά έδειξε η φλαμουριά, αφού το 87% των έργων 

βρέθηκαν χωρίς παραμόρφωση. Η καρυδιά παρουσίασε χειρότερη συμπεριφορά αφού 

μόνο το 44% δεν έφερε κάποιο είδος παραμόρφωσης. 

b. Ραγάδες (αποκολλήσεις των ιστών του ξύλου κατά μήκος του άξονα του κορμού από τον 

οποίο πάρθηκαν τα ξύλα). Από τα μελετηθέντα έργα, τα 117 φέρουν κάποιο είδος 

ραγάδας. Από τα είδη του ξύλου, την καλύτερη συμπεριφορά παρουσίασε το ξύλο της 

φλαμουριάς με 79% των έργων χωρίς ραγάδωση και ακόλουθα τα ξύλα πεύκης και οξιάς 

με 60% των έργων χωρίς ραγάδωση. Η καρυδιά παρουσίασε τη χειρότερη συμπεριφορά. 

C. Αλλα ελαττώματα όπως ρόζοι, ακανόνιστο ξύλο και επουλωτικός ιστός, ομοίως 

επηρεάζουν τη συμπεριφορά του ξύλου. Παρατηρήθηκε ότι 118 εικόνες είχαν εξ αρχής 

τέτοια ελαττώματα. 

6. Η προσβολή από έντομα είναι έντονη. Από τα 291 έργα, μόνο 54 είναι χωρίς καμία προσβολή. 

7. Η προσβολή από σήψη είναι επίσης σημαντική. Ιδιαίτερα ευαίσθητα είναι τα άκρα των έργων 

όπου παρατηρήθηκε σήψη σε 108 περιπτώσεις, ενώ σε 24 έργα παρατηρήθηκε σήψη σε ολόκληρη 

την επιφάνεια. 

Ως γενικότερα συμπεράσματα της μελέτης, αναφέρονται οι σοβαρές ζημιές των εικόνων από 

παραμορφώσεις του ξύλου και προσβολές εντόμων και σήψης, η επιτακτική ανάγκη συντήρησης των 

έργων για να αποφευχθεί η περαιτέρω υποβάθμιση τους. 

Συγκρινόμενα τα έργα των εικόνων μεταξύ τους, μπορεί να γίνουν διάφορες ομαδοποιήσεις ως προς 

ένα ή περισσότερα κατασκευαστικά χαρακτηριστικά. Ιδιαίτερα εντυπωσιακή είναι η ομοιότητα 44 έργων 

κατασκευασμένα από ξύλο φλαμουριάς, τα οποία μάλλον πρέπει να είναι της ίδιας προέλευσης. 



86 

ΜΑΓΔΑΛΗΝΗ ΠΑΡΧΑΡΙΔΟΥ-ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΥ 

Η ΛΑΤΡΕΥΤΙΚΗ ΕΙΚΟΝΑ ΤΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ ΤΗΣ ΚΟΣΙΝΙΤΣΑΣ (Η 

ΕΙΚΟΣΙΦΟΙΝΙΣΣΑΣ 

Η μονή της Κοσίνιτσας, μία από τις παλαιότερες και σημαντικότερες μονές του βο­

ρειοελλαδικού χώρου, σύμφωνα με τα αρχαιολογικά ευρήματα, ιδρύθηκε περί τον 11° 

αιώνα. Από την εποχή της ίδρυσης της ωστόσο το μόνο στοιχείο που διατηρείται 

είναι το μαρμαροθετημένο δάπεδο του καθολικού της, ενώ από τα κειμήλια της, ένα 

από τα λίγα σωζόμενα επί τόπου, η λατρευτική της εικόνα, αποκαλύπτεται μόνον 

στον ξύλινο φορέα της, με κανένα σχεδόν ίχνος ζωγραφικής επιφάνειας. 

Μιαν άποψη ωστόσο του τρόπου απόδοσης της λατρευτικής της εικόνας μπορούμε να 

πάρουμε από εικόνα της μονής Χελανδαρίου με τη χαρακτηριστική επιγραφή 

Μ(ΗΤΗ)Ρ Θ(ΕΟ)Υ Η KOCI-NHTZA, δηλ. Παναγία της παγγαιώτικης μονής της Κοσίνι­

τσας, εφόσον άλλη μονή με τη συγκεκριμένη ονομασία δεν είναι γνωστή στον ορθό­

δοξο χώρο. Η εικόνα, που είναι γνωστή και ως Εκκλησιάρχισσα, αναφέρεται ως "ό­

μοια προς την εικόνα της επί του Παγγαίου Όρους Εικοσιφοινίσσης" ήδη από τις αρ­

χές του 20ού αιώνα και από τον Σρ. Πέτκοβιτς χρονολογήθηκε στο 1360-1370, με βά­

ση τεχνοτροπικά κριτήρια, αλλά και τη σχέση της Κοσίνιτσας στο διάστημα αυτό -το 

οποίο συμπίπτει με τη σερβική κατοχή της περιοχής της-, με τη σερβική μονή Χελαν­

δαρίου. Παράλληλα, από την Χ. Μπαλτογιάννη, σχετίστηκε, με μεγάλη πιθανότητα, 

με την εικόνα της Γοργοεπηκόου, η οποία λατρευόταν στο α' μισό του 14ου αι. στην 

Κωνσταντινούπολη. 

Η εικόνα που μας απασχολεί είναι έργο αμφιπρόσωπο, με τη Σταύρωση στη β' όψη, 

και την Παναγία βρεφοκρατούσα στην πρόσθια. Η όψη που μας αφορά, με την Πανα­

γία βρεφοκρατούσα, παρουσιάζει κάποιες ιδιαιτερότητες, οι οποίες, όπως έχει ήδη 

επισημανθεί από την Χ. Μπαλτογιάννη, απαντώνται σε ευάριθμες εικόνες, σχετιζόμενες 

με κωνσταντινουπολίτικο πρότυπο. Μία, μάλιστα, από τις συγγενείς εικόνες, η Βρε­

φοκρατούσα της Κω, επειδή συνοδεύεται από την επωνυμία Η Γοργοε7τήκοος, οδήγησε 

στην υπόθεση ότι υπάρχει σχέση του συγκεκριμένου τύπου με αυτόν της Γοργοεπηκόου. 

Αναζητώντας, ωστόσο, περισσότερα παραδείγματα αναφοράς της συγκεκριμένης 

επωνυμίας, δεν συναντήσαμε στοιχεία χαρακτηριστικά και σταθερά που να συστή­

νουν συγκεκριμένη τυπολογία. Μοιάζει, αν λάβουμε υπόψη τις ευάριθμες φιλολο­

γικές αναφορές και το γεγονός της ύπαρξης αρκετών ναών με αυτήν την επωνυμία 

τουλάχιστον από τον 11° αιώνα, να μην υπάρχει τύπος που να αντιστοιχεί στην 



87 

Παναγία Γοργοεπήκοο, αλλά η επωνυμία αυτή να παραμένει απλή αναφορά στις 

ιδιότητες της Παναγίας, ανάλογη με το πλήθος αυτών που κατέγραψαν οι υμνο­

γράφοι, όπως η Πονολύτρια κλπ., η οποία κάθε φορά τονίζει την ιδιότητα της 

Παναγίας για ταχεία ακρόαση και μεσιτεία για τη σωτηρία του πιστού. Αυτό άραγε 

σημαίνει ότι το καθίδρυμα στο οποίο στεγαζόταν η εικόνα στην Κωνσταντινούπολη 

δεν επέζησε στο χρόνο για να καθιερώσει τον τύπο, ότι το καθίδρυμα της είχε υιοθε­

τήσει άλλον καθιερωμένο, απλώς συνοδευόμενο από την επωνυμία; Δεν είναι γνω­

στό. Το βέβαιο είναι ότι υπό το φορτισμένο κλίμα των τελευταίων ημερών της αυ­

τοκρατορίας οι παραστάσεις που συνοδεύονται από την επωνυμία Γοργοεπήκοος απο­

κτούν χαρακτηριστικά που συγγενεύουν με την Παναγία του Πάθους ή τη Γλυκοφι­

λούσα, όπως όμως συμβαίνει και με άλλους τύπους της βρεφοκρατούσας Θεοτόκου. 

Κατά συνέπεια, το ίδιο ισχύει για το εικονογραφικό πρότυπο της εικόνας της λα­

τρευτικής εικόνας της Κοσίνιτσας, της αναφερόμενης στις πηγές -αποκλειστικά- ως 

αχειροποιήτου, δηλαδή, στην ουσία, ως θαυματουργής. Το συμπέρασμα αυτό 

συμφωνεί και με τα ιστορικά δεδομένα που θέλουν τους κτήτορες της μονής Νικόλαο 

και Νεόφυτο να είναι άρχοντες κωνσταντινουπολίτικης καταγωγής, αλλά και την ίδια 

τη μονή να είναι στη δικαιοδοσία του Πατριαρχείου της Κωνσταντινούπολης. Αξιο-

παρατήρητο είναι ωστόσο ότι τα στοιχεία του συγκεκριμένου σπάνιου τύπου δεν 

απαντώνται πριν από το β' μισό του 13ου αιώνα. Αυτό σημαίνει ότι και η αχειροποίη-

τη εικόνα της μονής, ο τύπος της οποίας διασώζεται στην εικόνα της Χελανδαρίου 

δεν μπορεί να είναι προγενέστερη από το παραπάνω διάστημα. Πώς ωστόσο αυτό 

συμβαδίζει με το αδιάσειστο τεκμήριο ύπαρξης της μονής ήδη από το 1000 περίπου 

είναι στοιχείο που απαιτεί περισσότερη έρευνα. Πρόκειται για εξέλιξη του αρχικού 

λατρευτικού τύπου, η αρχική εικόνα της μονής φθάρθηκε και η νέα, συμβαδίζοντας 

με το πνευματικό κλίμα της εποχής, παρουσίασε τούτα τα ιδιάζοντα χαρακτηριστικά; 

Δεν είναι γνωστό. 

Το βέβαιο είναι ότι η συγκεκριμένη εικόνα της Χελανδαρίου, ως μοναχικό παράδειγ­

μα μεταξύ των υπολοίπων της μονής, πρέπει να αποτελεί έργο εργαστηρίου της 

Θεσσαλονίκης, ή ακόμη και της περιοχής της ανατολικής Μακεδονίας, από όπου 

ίσως προερχόταν και ο ανώνυμος παραγγελιοδότης. 



88 

ΑΦΡΟΔΙΤΗ Α. ΠΑΣΑΛΗ 

ΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΑΓΙΑΣ ΤΡΙΑΔΑΣ 

ΣΤΗΝ ΔΕΣΗ ΤΡΙΚΑΛΩΝ 

Τό μνημείο βρίσκεται 300 μ. βορειοανατολικός της πλατείας της Δέσης στην περιοχή 

του Άσπροποτάμου Πίνδου, σέ απόσταση 65 χλμ. από τά Τρίκαλα. "Από τό παλαιό 

συγκρόκτημα σώζεται, εκτός του καθολικού, μόνον μικρό τμήμα του περιβόλου μέ την 

κεντρική είσοδο. 

Τό καθολικό είναι σταυροειδής εγγεγραμμένος ναός της παραλλαγής των σύνθετων 

τετρακιόνων μέ διώροφο νάρθηκα στά δυτικά. Έχει μέσες εξωτερικές διαστάσεις 8,70χ15.85μ. 

χωρίς τήν κόγχη του Ιερού. Στό ορθογώνιο τής κατόψεως του ναού προσκολλάται ή κόγχη του 

Ίεροΰ, ή οποία είναι εσωτερικώς ημικυκλική καί έξωτερικώς έπτάπλευρη μέ εξαιρετικώς 

μειωμένο τό πλάτος τών δύο ακραίων πλευρών. Τό 'Ιερό χωρίζεται άπό τόν κυρίως ναό μέ 

ζεύγος πεσσών, μπροστά άπό τους οποίους υψώνεται τό ξυλόγλυπτο τέμπλο, είναι δέ τριμερές. 

' Ο χωρισμός του σέ τρία διαμερίσματα επιτυγχάνεται μέσω τής θολοδομίας μέ τήν 

διαφοροποίηση τής καλύψεως τους καί κυρίως μέσω δύο ευρέων τόξων, εγκάρσιων στην μεγάλη 

διάσταση του. Τό κυρίως 'Ιερό καλύπτεται μέ ήμικύλινδρο - προέκταση τής ανατολικής 

κεραίας τού σταυρού καί τά παραβήματα μέ φουρνικά. 

Οί κατά μήκος τοίχοι, στίς απολήξεις τών εγκάρσιων κεραιών τού σταυρού εμφανίζουν 

όρθογωνικές υποχωρήσεις λίγων εκατοστών προς τά έξω πού καλύπτονται χαμηλότερα άπό τις 

κεραίες τού σταυρού μέ ήμικυλίνδρους εκφυλισμένους σέ τόξα λόγω τού μικρού μήκους των. 

Τά γωνιαία διαμερίσματα καλύπτονται μέ κατά μήκος ήμικυλίνδρους. 

Ό νάρθηκας είναι ίσοπλατής μέ τόν κυρίως ναό αλλά πολύ μικρού μήκους (3,45 μ.). 

Διαρθρώνεται σέ τρία μέρη μέσω δύο ενισχυτικών τόξων, εγκάρσιων στην μεγάλη διάσταση 

του. Τά δύο τόξα υποβαστάζουν χαμηλωμένο τυφλό θόλο στό κεντρικό τμήμα. Τά ακραία 

τμήματα καλύπτονται μέ εγκάρσιους στην μεγάλη διάσταση τού νάρθηκα θόλους, 

μικρότερους τού ήμικυλίνδρου. Δυτικώς τού νάρθηκα υπάρχει στενός, θολωτός διάδρομος 

(διαβατικό) πού οδηγεί στην βορεινή αυλή. 

'Υπεράνω τού νάρθηκα υπάρχει όροφος μέ δύο χώρους πού καλύπτονται μέ ασπίδες. 

Προς βορράν βρίσκεται παρεκκλήσιο αφιερωμένο στους 'Αγίους Πάντες καί προς νότον χώρος 

όπου. κατά τήν τοπική παράδοση, λειτουργούσε κρυφό σχολειό. Ή πρόσβαση γίνεται άπό 

ήμιυπαίθριο προθάλαμο πού βρίσκεται επάνω άπό τό διαβατικό. 



89 

Ό κυρίως ναός καί τό 'Ιερό καλύπτονται με ενιαία, δίρριχτη, πλακοσκεπή στέγη, από 

τήν οποία προβάλλουν οϊ στέγες των τριών από τίς κεραίες του σταυρού. ' Απότομη 

τετράρριχτη πλακοσκεπής στέγη καλύπτει τόν νάρθηκα μέ τόν υπερκείμενο όροφο. 

Ό ναός είναι κτισμένος μέ πελεκητούς πωρόλιθους μέ παρεμβολή αργών λίθων καί 

παχέος κονιάματος. Ή έπτάπλευρη κόγχη τού 'Ιερού διακοσμείται έξωτερικώς μέ 

τυφλά άψιδώματα σχεδόν ημικυκλικής διατομής. ' Η τοιχοποιία στό επάνω μέρος τής 

ανατολικής όψεως καί τής κόγχης τού 'Ιερού έχει περισσότερο επιμελημένη κατασκευή. 

Δομείται κατά τό ψευδισόδομο σύστημα μέ παρεμβολή διπλής σειράς πλίνθων στους 

οριζόντιους καί κατακόρυφους αρμούς, δημιουργώντας ένα ατελές πλινθοπερίκλειστο 

σύστημα. 0,50 μ. κάτω από τό γείσο τής κόγχης τού 'Ιερού, περιτρέχουν τήν αψίδα πλίνθινη 

ζώνη ζίγκ - ζάγκ πρό κοίλου βάθους πού περιβάλλεται άπό άπλες ταινίες, πλίνθινη άπό 

επάνω, άπό σχιστόπλακες άπό κάτω καί αμέσως χαμηλότερα λίθινη οδοντωτή ταινία. Λίγο πιό 

κάτω υπάρχουν δύο διπλές πλίνθινες ταινίες, μία στό ύψος τών γενέσεων τών τεταρτοσφαιρίων 

πού καλύπτουν τά τυφλά άψιδώματα τής κόγχης καί μία κάτω άπό τό πρεβάζι τού 

παραθύρου. Γλυπτική διακόσμηση υπάρχει στό πλαίσιο τού νότιου θυρώματος τού νάρθηκα 

καί σέ πλάκες έντειχισμένες στην βόρεια καί τήν ανατολική όψη. 

Στό 'Ιερό Βήμα, στον δυτικό τοίχο τού κυρίως ναού καί στον νάρθηκα διατηρείται 

ενδιαφέρων τοιχογραφικός διάκοσμος πού φιλοτεχνήθηκε, συμφώνως προς τήν κτητορική 

επιγραφή, τό 1798 άπό τους αγιογράφους Μιχαήλ καί Γεώργιο πού κατάγονται μάλλον άπό 

τους Χιονιάδες. Ό ξυλόγλυπτος διάκοσμος στό τέμπλο, έργο τών 'Αθανασίου καί Στέργιου τού 

1849 καί στά δύο εικονοστάσια, συμβάλλει στην δημιουργία ενός εντυπωσιακού συνόλου. 

Τό καθολικό τής μονής 'Αγίας Τριάδας Δέσης, ένα άπό τά επιβλητικά εκκλησιαστικά 

μνημεία τού 18ου αιώνα στην περιοχή, μιμήθηκε τόν κατά έξι χρόνια παλαιότερο του 

γειτονικό ναό τής 'Αγίας Παρασκευής στην θέση Τσούκα, στό Νεραϊδοχώρι. Στην Αγία 

Τριάδα τό μορφολογικό αποτέλεσμα δεν ανταποκρίθηκε ικανοποιητικά στό μεγάλο 

οικοδομικό πρόγραμμα τού ναού, όπως έγινε στην 'Αγία Παρασκευή. Ή επίλυση όμως τών 

κατασκευαστικών καί στατικών προβλημάτων υπήρξε επιτυχής. Τό μνημείο, παρά τίς βαρείες 

του αναλογίες καί τά ελάχιστα μορφολογικά στοιχεία του, είναι αξιόλογο γιά τόν 

αρχιτεκτονικό του τύπο, γιά τόν ξυλόγλυπτο καί τόν τοιχογραφικό διάκοσμο, ώστε νά 

αποτελεί ένα θρησκευτικό σύμβολο γιά τήν ευρύτερη περιοχή τού Ασπροποτάμου. 



90 

ΠΛΑΤΩΝ ΠΕΤΡΙΔΗΣ 

ΒΙΟΤΕΧΝΙΚΕ! ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ 

ΤΗΣ ΠΡΩΙΜΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ ΣΤΟΥΣ ΔΕΛΦΟΥΣ 

Στους Δελφούς, η αρχαιολογική σκαπάνη έχει φέρει στο φως την τελευταία 

δεκαπενταετία, εκτός από τα οικιστικά λείψανα και κατάλοιπα βιοτεχνικών 

εγκαταστάσεων που χρονολογούνται από τον 4ο ως τον 7ο αι. μ.Χ. 

Από τοπογραφική άποψη, τα παλαιότερα από τα λείψανα αυτά (4ου αι. μ.Χ.) 

εντοπίζονται στις παρυφές της πόλης, στην περιοχή του αρχαίου Γυμνασίου. 

Πιθανή όμως είναι και η λειτουργία στο πρώτο μισό του 4ου αι. μ.Χ. ενός 

εργαστηρίου υαλουργίας μέσα στην πόλη, στο χώρο της Ρωμαϊκής Αγοράς. 

Η ύπαρξη εκτεταμένων βιοτεχνικών εγκαταστάσεων που χρονολογούνται στις 

τελευταίες δεκαετίες του 6ου και στις πρώτες δεκαετίες του 7ου αι. μ.Χ. σε θέση όπου, 

ως τα μέσα του 6ου αι., υψωνόταν ένα από τα σημαντικότερα ιδιωτικά κτήρια της 

πόλης, η Νοτιοανατολική Έπαυλη, μας οδηγεί στο συμπέρασμα ότι ο πολεοδομικός 

ιστός είχε την περίοδο εκείνη συρρικνωθεί αισθητά. 

Πρωτεύουσα θέση ανάμζοα στα λείψανα των βιοτεχνικών εγκαταστάσεων 

κατέχουν τα εργαστήρια κεραμεικής. Δύο κλίβανοι έχουν εντοπιστεί στο χώρο του 

Ξυστού του αρχαίου Γυμνασίου και έξι στους χώρους της Νοτιοανατολικής 

Έπαυλης. Αυτοί της τελευταίας περιόδου κυρίως, έχουν μικρές διαστάσεις και η 

κατάσταση διατήρησης τους ποικίλει. Δεξαμενές, γούρνες, αγωγοί και κυρίως 

αποθέτες έχουν έρθει στο φως σε άμεση γειτνίαση με τους κλιβάνους. Οι αποθέτες 

αυτοί, μαζί με το εσωτερικό ενός κλιβάνου, μας έδωσαν πολύτιμες πληροφορίες για 

το είδος των αγγείων που κατασκευάζονταν στα εργαστήρια των Δελφών. Μήτρες 

και στηρίγματα ψησίματος που βρέθηκαν επίσης στην περιοχή του Γυμνασίου ή της 

Νοτιοανατολικής Έπαυλης, αλλά και σε άλλα σημεία του αρχαιολογικού χώρου, 

εμπλουτίζουν τις γνώσεις μας σε ό,τι αφορά τις λεπτομέρειες στη διαδικασία της 

παραγωγής. 



91 

Οι αναλύσεις πηλού που έγιναν, επιβεβαίωσαν τη συνύπαρξη δύο 

διαφορετικών ως προς τη χημική σύσταση του πηλού ομάδων αγγείων, αλλά και 

την επιτόπια παραγωγή, ακόμη και κατηγοριών όπως τα μαγειρικά σκεύη, που 

θεωρείται συνήθως ότι προέρχονταν από συγκεκριμένα κέντρα παραγωγής. 

Η εύρεση ενός αγγείου γεμάτου με σκωρίες και πολλών μητρών μεταλλικών 

αντικειμένων αποτελούν ένδειξη της ύπαρξης ενός τουλάχιστον εργαστηρίου 

μεταλλοτεχνίας. 

Την εικόνα των βιοτεχνικών εγκαταστάσεων της πρώιμης βυζαντινής εποχής 

στους Δελφούς συμπληρώνει η αποκάλυψη μίας κατασκευής από δύο αβαθείς 

λεκάνες, συγκλίνουσες πλάκες γύρω από αυτές και μία ελαφριά ξύλινη εξέδρα από 

επάνω. 



92 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΣΤ. ΠΕΤΡΟΥ 

Ο ΖΩΓΡΑΦΟΣ ΘΕΟΦΑΝΗΣ Ο ΚΡΗΣ ΣΤΗΝ ΚΥΠΡΟ: 
ΕΝΔΕΙΞΕΙΣ Η ΠΡΑΓΜΑΤΙΚΟΤΗΤΑ; 

Η εργασία αυτή καταπιάνεται με το θέμα της έλευσης και εργασίας 
στην Κύπρο του μεγάλου Κρητικού ζωγράφου Θεοφάνους μοναχού 
(τελευταία δεκαπενταετία 15ου αιώνος-1559), στο οποίο θέμα 
αναφέρθηκε ακροθιγώς ο Μανόλης Χατζηδάκης στο σύνολο έργο του . 

Καταβάλλεται προσπάθεια συγκριτικής αντιπαράθεσης έργων που 
ευρίσκονται στην Κύπρο και κατά τη γνώμη μας ανήκουν στο χρωστήρα 
του,με ενυπόγραφα, χρονολογημένα και με αποδιδόμενα σ'αυτόν έργα 
στον ελλαδικό χώρο. Επίσης η απλή μελέτη του εκδομένου αρχειακού 
υλικού διαφωτίζει περισσότερο και υποβοηθεί στην συναγωγή πολυτίμων 
συμπερασμάτων που αφορούν τον βίο του, ξεδιπλώνοντας άγνωστες 
μέχρι τώρα πτυχές του. 



93 

ΞΑΝΘΗ ΠΡΟΕΣΤΑΚΗ 

ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΕΣ ΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ ΜΕ ΤΗΝ ΠΑΡΑΒΟΛΗ ΤΩΝ ΚΑΚΩΝ 

ΓΕΩΡΓΩΝ ΤΟΥ ΑΜΠΕΛΩΝΟΣ 

Οι παραβολές ανήκουν στις διδασκαλίες του Ιησού και παίζουν σπουδαίο ρόλο στις 

διηγήσεις του ευαγγελίου, καθώς μάλιστα αφηγούνται ιστορίες και περιστατικά από την 

καθημερινή ζωή και δίνουν εικόνες της εποχής του Χριστού στη Γαλιλαία. Απαντούν τόσο 

στην εικονογράφηση των ευαγγελίων, όσο και στην μνημειακή ζωγραφική, όχι όμως τόσο 

συχνά όσο π.χ. τα θαύματα του Ιησού. Αργά και σταδιακά αρχίζουν να πλουτίζουν τα 

εικονογραφικά προγράμματα των ναών. ιδιαίτερα κατά την υστεροβυζαντινή και 

μεταβυζαντινή εποχή. 

Παραστάσεις με την παραβολή το)ν κακών γεωργών του αμπελώνος σπάνια συναντώνται 

στην βυζαντινή τέχνη. Και στη μεταβυζαντινή ζωγραφική όμως, δεν είναι πολλά τα 

παραδείγματα που σώζονται. Χαρακτηριστικά αναφέρουμε τις απεικονίσεις : α) στο δυτικό 

νάρθηκα της Μονής Φιλανθρωπηνών που χρονολογείται στη γ' ζοηφαφική περίοδο,το 1560 

και αποδίδεται στους ζωγράφους Κονταρή, β) στο διακονικό του καθολικού της Παναγίας στη 

Μαλεσίνα (1599) από τον ζωγράφο Δημήτριο Κακαβά, γ) στη Μονή Λουκούς στις αρχές του 

17ου αι. και δ) στο νάρθηκα της Μονής Καισαριανής το 1682 από τον ζωγράφο Ιωάννη Ύπατο. 

Ενώ στα μνημεία που έχουν μελετηθεί μέχρι σήμερα στον Αθω, στη Καστοριά, στα Άγραφα 

και στη Πελοπόννησο δεν έχει επισημανθεί παράσταση με την παραβολή των κακών γεωργών 

του αμπελώνος. 

Την παραβολή αυτή αφηγούνται οι ευαγγελιστές Ματθαίος (21, 33-44), Μάρκος (12, 1-

9) και Λουκάς (20, 9-18), σύμφωνα με την οποία κάποιος γαιοκτήμονας φύτεψε αμπελώνα, τον 

νοίκιασε σε γεωργούς και έφυγε. Όταν έστειλε τους απεσταλμένους του να πάρουν το μερίδιο 

του. οι γεωργοί τους κακοποίησαν και όταν έστειλε τον γιο του τον σκότωσαν. Η παραβολή 

εξηγείται με τον ιουδαϊκό νόμο, σύμφωνα με τον οποίο, αν κάποιος γαιοκτήμονας πέθαινε 

χωρίς κληρονόμο, η γη θεωρείτο χωρίς κύριο και καθένας μπορούσε να την αποκτήσει. Το 

δικαίωμα έπαιρνε αυτός που θα την καταπατούσε πρώτος. Με την εμφάνιση του γιου. οι 

γεωργοί νόμισαν ότι ο ιδιοκτήτης είχε πεθάνει και είχε έρθει ο κληρονόμος του για να 

παραλάβει το μερίδιο του. Αν σκότωναν τον κληρονόμο, τότε ο αμπελώνας θα έμενε χωρίς 



94 

κύριο και θα μπορούσαν αυτοί πρώτοι να καταπατήσουν την γη. Στη Γαλιλαία την εποχή του 

Χριστού επικρατούσε ένα είδος φεουδαρχικού συστήματος, όπου το μεγαλύτερο μέρος της γης 

ήταν κατανεμημένο σε μεγάλα κτήματα, τα οποία κατείχαν γαιοκτήμονες που ζούσαν έξω από 

την Παλαιστίνη και τα νοίκιαζαν σε αγρότες, που ήταν σα μισακάρηδες. Εναντίον αυτής της 

κατάστασης, είχε δημιουργηθεί από τους αγρότες της Γαλιλαίας μια επαναστατική διάθεση, η 

οποία μέσω των θρησκευτικών κινήτρων συνδεόταν με τους ζηλωτές. 

Στην βυζαντινή εικονογραφία η παραβολή των κακών γεωργών του αμπελώνος απαντά 

σε δυο μικρογραφίες του κώδικα Par. gr. 74 (fol. 89ν και 159r), όπου για το ίδιο θέμα 

χρησιμοποιούνται δυο διαφορετικοί τρόποι απεικόνισης. Αντίθετα στις μεταβυζαντινές 

παραστάσεις που αναφέρθηκαν παραπάνω, στη Μονή Φιλανθρωπηνών, στη Μαλεσίνα, στη 

Μονή Λουκούς και στη Μονή Καισαριανής απαντά κοινό εικονογραφικό πρότυπο, με κάποιες 

παραλλαγές στις εικονογραφικές λεπτομέρειες. Θα μπορούσαμε λοιπόν, να συνοψίσουμε τα 

βασικά συστατικά της παράστασης στα εξής : Ο περιτειχισμένος αμπελώνας που εικονίζεται 

άνω αριστερά, ο όμιλος των Ιουδαίων που ακούν την διδασκαλία του Χριστού πιο πέρα, ο 

εσταυρωμένος Χριστός άνω δεξιά, ενώ στο κάτω μέρος της σύνθεσης προβάλλουν οι κακοί 

γείοργοί που κακοποιούν τους απεσταλμένους του οικοδεσπότη. 

Στις μεταβυζαντινές παραστάσεις επίσης, η τάση της εικαστικής ερμηνείας του κειμένου 

είναι σαφής, καθώς οι ζωγράφοι τοποθετούν στην θέση του γιου του γαιοκτήμονα τον 

εσταυρωμένο Χριστό, ο οποίος μαρτύρησε και σταυρώθηκε από τους Ιουδαίους, όπως ο γιος 

του γαιοκτήμονα, ενώ στη θέση των απεσταλμένων του γαιοκτήμονα εικονίζουν με μορφές 

φωτοστεφανωμένων αγίων τους απεσταλμένους του Κυρίου, που κηρύσσουν τον Λόγο Του. 

Αντίθετα, στις δυο βυζαντινές παραστάσεις του Par. gr. 74 δεν υπάρχει καμιά προσπάθεια 

εικαστικής ερμηνείας του κειμένου. 

Συμπερασματικά θα λέγαμε, η παράσταση με την παραβολή των κακο')ν γεωργών του 

αμπελώνος, μια σχετικά σπάνια απεικόνιση, που αποσκοπεί στην αφύπνιση των συνειδήσεων, 

ακολουθώντας ένα κοινό εικονογραφικό πρότυπο με σαφή τάση εικαστικής ερμηνείας του 

κειμένου την μεταβυζαντινή περίοδο, διαφοροποιείται σημαντικά από τις απεικονίσεις που 

απαντούν την βυζαντινή εποχή και που σώζονται πολύ λίγα παραδείγματα, τα οποία δεν 

ακολουθούν κοινό πρότυπο για την ίδια παράσταση. 



95 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΠΡΟΚΟΠΙΟΥ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΟΥ ΠΡΟΦΗΤΗ ΗΛΙΑ ΣΤΗΝ Ι. ΜΟΝΗ «ΤΣΑΤΣΑΡΗ» ΑΣΩΠΙΑΣ 

Ο ναός του Προφήτη Ηλία της Ι. Μονής «Τσάτσαρη» έξω από την Ασωπία, στη Βοιωτία είναι το Καθολικό ενός μικρού 

μοναστηριού, που βρίσκεται κοντά στον Ασωπό ποταμό, απ' όπου παίρνει και η περιοχή-σήμερα-το όνομα της. 

Η μόνη αξιόλογη αναφορά βρίσκεται στο βιβλίο του Γ. Τσεβά « Ιστορία των Θηβών και της Βοιωτίας», « Μεσημβρινώς του 

Χλεμβοτσαρίου κείται η Μονή αυτή, ήτις είναι γνωστή υπό το σλαυικόν όνομα Τσά-Τσάρ, του βασιλέως των βασυλέων, ήτοι 

του Ιησού Χριστού. Κρίνοντες εκ της προσωνυμίας ταύτης πιστεύομεν ότι ιδρύθη περί τα μέσα του 8ου αιώνος, οπότε εγένετο 

η μεγάλη εποίκησις των Σλαύων εν Βοιωτία. Τότε ωνομάσθη δια του σλαυικού ονόματος της ως και το χωρίον Χλεμβοτσάρι. 

Περί της Μονής ταύτης γνωρίζομεν ότι ήτο κτήμα του όρους Σινά. Περί τα 1880 επωλήθη η μονή μετά του κτήματος εις τον 

Π. Δημητρίου, προ ολίγων δε ετών οι κληρονόμοι του επώλησαν αυτήν εις ομάδα Χλεμβοτσαριτών.». 

Οι εντελώς ανεπαρκείς αυτές αναφορές μας πληροφορούν για λίγα ιστορικά δεδομένα, σχετικά πρόσφατα όλα. Αντιθέτως η 

αρχιτεκτονική του Ναού του ίδιου και των σωζόμενων παλαιών μοναστηριακών χώρων, πού είναι γνωστοί με το όνομα « το 

κρυφό σχολειό» μας υποχρεώνουν να αναχθούμε στη μέση βυζαντινή περίοδο. 

Οι γενικές διαστάσεις του Προφήτη Ηλία σήμερα είναι εξωτερικά 10,00 και 6,00 μέτρα περίπου, χωρίς την προέχουσα 

ημιεςαγωνική αψίδα του ιερού. Το γενικό σχήμα του είναι ένα απλό ορθογώνιο στην κάτοψη, το οποίο γίνεται περισσότερο 

σύνθετο στον εσωτερικό χώρο, καθώς ανταποκρίνεται στην χωρική δομή του δικιόνιου εγγεγραμμένου σταυροειδούς με 

τρούλο. Η ύπαρξη ενός μεταγενέστερου Νάρθηκα προκαλεί επιμήκυνση του κτίσματος κατά 3,30 περίπου μέτρα- έτσι το 

σχεδόν τετράγωνο ( 6,80χ7,00), αρχικό κτίσμα προσλαμβάνει μιαν άλλη αναλογία. Η κατάρρευση σε κάποια προγενέστερη 

εποχή ολόκληρου του νότιου τοίχου του Ναού και του Νάρθηκα και η πρόχειρη ανακατασκευή του σε μια θέση άλλη από 

την αρχική έχει αλλοιώσει σημαντικά την αισθητική ισορροπία των όγκων, που χαρακτηρίζει κατά κανόνα τον κλασσικό αυτό 

τύπο της βυζαντινής ναοδομίας. 

Στην αρχική μορφή του ο Ναός είχε πιθανώς δύο κίονες και δύο πεσσούς που συνδέονταν με το μαρμάρινο διάφραγμα του 

τέμπλου, όπως μαρτυρούν λείψανα στην βόρεια πύλη του ιερού. Οι κίονες και οι πεσσοί απείχαν περίπου ένα μέτρο από τους 

νότιο και βόρειο εξωτερικό τοίχο με τους οποίους συνδέονταν με ημικυκλικά τόξα. Ένα μέτρο ψηλότερα από τη στάθμη των 

κλειδιών τους σχηματίζονται οι γενέσεις των τεσσάρων θόλων που δεσπόζουν στην αρχιτεκτονική σύνθεση της ανωδομής 

και φέρουν τον τρούλο στη διασταύρωση τους μέσω των τεσσάρων σφαιρικών τριγώνων. Τα γωνιακά διαμερίσματα- αν 

κρίνουμε από τα δύο που σώζονται, φαίνεται ότι καλύπτονταν με ημι-κυλινδρικούς διαμήκεις θόλους, μικρού πλάτους. 

Η κόγχη του ιερού καλύπτεται από κανονικό τεταρτοσφαιρικό θόλο και στο κέντρο της τοποθετείται στρογγυλή Αγία 

Τράπεζα. Η πρόθεση είναι κτιστή, μέσα σε μικρή κόγχη στον βόρειο τοίχο και το διακονικό έχει εξαφανιστεί λόγω της 

κατάρρευσης της νότιας πλευράς. Εξωτερικά η κόγχη του ιερού παίρνει μορφή σχεδόν κανονικού ημιεξαγώνου με ένα 

δίλοβο κεντρικό παράθυρο με μαρμάρινο ανάγλυφο κιονίσκο στη μέση, όπου βαίνουν τα δύο τόξα του. Τα υπόλοιπα 

ανοίγματα του κυρίως ναού έχουν περιοριστεί αφ' ενός στο δίλοβο παράθυρο στο κέντρο του αετώματος της βόρειας κεραίας 

και αφ' ετέρου στα οκτώ παράθυρα του οκταγωνικού τρούλου-όλα μονόλοβα τοξωτά. Στο νάρθηκα σώζεται ένα μόνο μικρό 

άνοιγμα στο βόρειο τοίχο με ευθύγραμμο εξωτερικά ανώφλι. 

Η συμμετρία που χαρακτηρίζει τα στοιχεία του Ναού (που διασώζουν την αρχική τους μορφή), μας πείθει ότι και η νότια 

πλευρά ,θα πρέπει να ακολουθούσε το ίδιο σχέδιο διάταξης όγκων, και ανοιγμάτων, όπως παρατηρήσαμε στη βόρεια πλευρά. 



96 

Το δάπεδο της εκκλησίας έχει επιστρωθεί με νεώτερα πλακίδια, που αποκρύπτουν την αρχική του στάθμη και 

πλακόστρωση-κατά πάσα πιθανότητα από μάρμαρα και opus sectile. Το ζήτημα αυτό μπορεί να λυθεί μόνο με ανασκαφική 

έρευνα, η οποία θα απαιτηθεί ούτως ή άλλως ,για την τεκμηρίωση της πραγματικής θέσεως της πλευράς που έχει καταρρεύσει 

κάτω από μία σημαντική επίχωση σε όλο το μήκος της νότιας πλευράς του Ναού. 

Η εξωτερική μορφή του Προφήτη Ηλία ακολουθεί τις γενικές αρχές που εφαρμόζονται στους σταυροειδείς εγγεγραμμένους. 

Οι δυο κύριες καμάρες, που καλύπτονται με δικλινείς στέγες και απολήγουν σε τριγωνικά αετώματα σχηματίζουν τις τέσσερις 

κεραίες του σταυρού. Υποθέτουμε ότι τα τέσσερα γωνιακά διαμερίσματα καλυπτόντουσαν με απλές στέγες με κλίση προς τις 

μακρές πλευρές του κτίσματος κι όχι με επέκταση των δίκλινων στεγών των κεραιών, όπως γίνεται σήμερα μια επιλογή 

προφανώς πολύ μεταγενέστερη, καθώς συνδέεται με την ανακατασκευή των στεγάσεων με οπλισμένο σκυρόδεμα . Στην 

αρχική τους μορφή οι κεραίες με την κάλυψη τους, θα διέγραφαν στο χώρο σαφώς το σταυρικό σχήμα. 

Συμπεραίνοντας από το μερικό για το γενικό μπορούμε να υποθέσουμε ότι ο Ναός του Προφήτη Ηλία είχε κτισθεί εξωτερικά 

απ' όλες τις πλευρές του με το γνωστό πλινθοπερίκλειστο σύστημα τοιχοποιίας. Οι λίθοι- και κυρίως στην περιοχή του 

τύμπανου του τρούλου- χαρακτηρίζονται από κανονικότητα στη λάξευση και στην τυποποίηση των διαστάσεων τους. 

Την δυτική όψη αντικαθιστά σήμερα η αντίστοιχη του Νάρθηκος, χαμηλότερη κατά 80 εκ. περίπου, η οποία φέρει την νέα 

κυρία είσοδο, το κωδωνοστάσιο και μία ιδιότυπη κόγχη ,επάνω από την θύρα. Και τα τρία στοιχεία αυτά βρίσκονται , 

συνθετικά, σε ενιαίο κατακόρυφο άξονα. 

Ο τρούλος είναι οκτάπλευρος ως προς το τύμπανο, με οριζόντιο λοξότμητο γείσο και μαρμάρινους κιονίσκους με απλό 

επίκρανο σε κάθε γωνία. Στο μέσον της κάθε πλευράς του τύμπανου ανοίγεται μονόλοβο παράθυρο με τοξωτό ανώφλιο που 

σχηματίζεται από τρεις λίθους. Το πρώτο αυτό τοξωτό στοιχείο περιβάλλεται από ένα δεύτερο τόξο κατασκευασμένο από 

πλινθία μήκους 12 εκ.. Ένα τρίτο τόξο από λεπτά τούβλα πλαισιώνει το προηγούμενο με αρμό από κονίαμα και τέλος ένα 

ακόμη τόξο, από πέτρα πάλι επιστέφει το σύνολο. Η μορφή του τύμπανου αυτού του τρούλου μοιάζει πολύ με τις αντίστοιχες 

των Ναών του Αγίου Νικολάου στά Καμπιά και του Καθολικού του Σαγματά (όπως τον απεκατέστησε γραφικά ο κ. Σωτ. 

Βογιατζής) και μάλιστα μετρικά πλησιάζει αρκετά προς τον δεύτερο. 

Η όλη σύνθεση του μικρού αυτού μνημείου, μαζί με τον μεταγενέστερο νάρθηκα, φαίνεται ότι επιδιώκει να μιμηθεί σε 

μικρογραφία το περιώνυμο για την ποιότητα των και διακοσμητικών στοιχείων, Καθολικό της Μονής του Σαγματά. Μία 

προσεκτική παρατήρηση της δυτικής- κύριας- όψης των δύο μνημείων μπορεί εύκολα να μας πείσει. 

Το γεγονός αυτό μας οδηγεί και στην απόπειρα χρονολόγησης του Ναού του Προφήτη Ηλία της Ι Μονής Τσάτσαρη λίγο μετά 

την ολοκλήρωση των έργων στο Σαγματά, δηλαδή στο τέλος του 12ου αιώνα , υπόθεση για την οποία συνηγορούν και 

μορφολογικά στοιχεία, όπως η έλλειψη κεραμοπλαστικού διακόσμου, η λιτότης της διαμορφώσεως των όψεων, η κατασκευή 

των τοξωτών ανωφλίων των ανοιγμάτων και των γείσων με πέτρα κι όχι με πλινθία κλπ. 



97 

ΝΙΚΟΛΕΤΤΑ ΣΑΡΑΓΑ 

ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΑ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΧΡΟΝΩΝ ΣΤΟ ΟΙΚΟΠΕΔΟ ΜΑΚΡΥΓΙΑΝΝΗ 

Η επιλογή του οικοπέδου Μακρυγιάννη για την ανέγερση του Νέου Μουσείου Ακροπόλεως, 

υπήρξε η αφορμή για την διεξαγωγή σωστικής αρχαιολογικής έρευνας σε έκταση περίπου 8.500 τ.μ. Στο 

οικόπεδο Μακρυγιάννη είχαν διενεργηθεί και παλαιότερα περιορισμένης έκτασης ανασκαφές από την Γ' 

Ε.Π.Κ.Α., την Εφορεία Ακροπόλεως και το Πανεπιστήμιο Αθηνών. Ανασκαφική έρευνα 

πραγματοποιήθηκε και στο ανατολικό τμήμα του οικοπέδου Μακρυγιάννη με αφορμή την κατασκευή του 

σταθμού "ΑΚΡΟΠΟΛΙΣ" του ΜΕΤΡΟ. 

Οι παραπάνω ανασκαφές και κυρίως η έρευνα για το Ν.Μ.Α. επιβεβαιώνουν την ανθρώπινη 

δραστηριότητα στην περιοχή από τους προϊστορικούς χρόνους. Κατά την μεσοελλαδική εποχή και τους 

πρωτογεωμετρικούς χρόνους η χρήση του χώρου έχει κυρίως ταφικό χαρακτήρα. Κατά τους αρχαϊκούς 

και κλασικούς χρόνους η εικόνα της περιοχής είναι ασαφής καθώς τα αρχιτεκτονικά κατάλοιπα ήταν 

αραιά και αποσπασματικά διατηρημένα. Στα τέλη του 4ο υ αι π.Χ. διαμορφώνεται ο πολεοδομικός ιστός 

της πόλης, ο οποίος διατηρείται με μικρές αλλαγές μέχρι και τους μεσοβυζαντινούς χρόνους. Με τη 

χάραξη των δρόμων δημιουργούνται οικοδομικά τετράγωνα στα οποία αναπτύσσονται κατά τους 

ελληνιστικούς, τους ρωμαϊκούς και υστερορωμαϊκούς χρόνους, οικίες και εργαστηριακές εγκαταστάσεις. 

Κατά την παλαιοχριστιανική εποχή την περιοχή καταλαμβάνουν άνετες οικίες. 

Στους πρώιμους βυζαντινούς χρόνους, στον 7° αι., ανεγείρεται εκτεταμένο συγκρότημα 

κοσμικού χαρακτήρα, το οποίο γρήγορα εγκαταλείπεται και στους χώρους του λειτουργεί κατά τον 8°- 9° 

αι. εργαστήριο κεραμικής, από το οποίο εντοπίσθηκαν η εγκατάσταση- δεξαμενή ανάμιξης του πηλού, ο 

χώρος αποθήκευσης του ημίυγρου πηλού και των έτοιμων αγγείων, λάκκοι έδρασης κεραμικών τροχών , 

πλινθόκτιστα φρεατιόσχημα ορύγματα για την επεξεργασία του πηλού που προοριζόταν για τον διάκοσμο 

των αγγείων, καμίνια και ένας κλίβανος όπτησης κεραμικής. Προϊόντα της παραγωγής του εργαστηρίου 

δεν εντοπίσθηκαν. 

Κατά τον 9° και 10ο μ.Χ. αι, ορισμένοι από τους χώρους του πρώιμου βυζαντινού συγκροτήματος 

εξακολουθούν να λειτουργούν, η ακριβής μορφή και οι διαστάσεις τους όμως είναι δύσκολο να 

προσδιορισθούν και η χρήση τους δεν έχει ακόμη αποσαφηνισθεί με ασφάλεια. 

Κατά τον 10ο-12° αι., στην περιοχή του οικοπέδου Μακρυγιάννη παρατηρείται νέα ανάπτυξη. Το 

οδικό δίκτυο εξακολουθεί να λειτουργεί με μικρές καταπατήσεις στην πορεία των δρόμων. Στην περιοχή 

δραστηριοποιούνται κεραμικά εργαστήρια, βυρσοδεψείο ή γναφείο(αποκαλύφθηκε κατά την ανασκαφή 



98 

για τον σταθμό του Μετρό), ενώ η έντονη παρουσία σκωριών επιτρέπει να υποθέσουμε την ύπαρξη και 

μεταλλευτικού εργαστηρίου, το οποίο όμως δεν έχει εντοπισθεί στα όρια του ανασκαμμένου χώρου. 

Στην ΒΔ περιοχή του οικοπέδου, αποκαλύφθηκε τμήμα εγκατάστασης, με Α. όριο το δρόμο που 

διασχίζει την περιοχή από ΒΑ προς ΝΔ. Εντοπίσθηκαν δωμάτια, με αποθηκευτικούς σιρούς και πίθους, 

καθώς και περιφραγμένος χώρος με φρέαρ και κλίβανο όπτησης κεραμικής Με το σύνολο αυτό 

συνδέονται διαδοχικές λακκοειδείς αποθέσεις στάχτης και οστράκων, μέσα στις οποίες βρέθηκε και 

μεγάλη ποσότητα σιδηροσκωρειών. 

Νοτιότερα, με όριο τον δρόμο που διασχίζει την περιοχή με κατεύθυνση από Α προς Δ., 

εντοπίσθηκε κτίσμα με δύο σειρές δωματίων και βόρεια αυτού δύο επιμήκεις χώροι, στον έναν από τους 

οποίους βρέθηκε σιρός και καλοδιατηρημένο πηλοδάπεδο με αποτύπωμα κεραμικού τροχού. Οι 

εγκαταστάσεις αυτές πλαισίωναν υπαίθριο χώρο μέσα στον οποίο αποκαλύφθηκαν δύο κλίβανοι όπτησης 

κεραμικής και λακκοειδείς αποθέτες με στάχτη, όστρακα και ελαττωματικά προϊόντα του εργαστηρίου. 

Ένας τρίτος κλίβανος αποκαλύφθηκε λίγο βορειότερα, με τον οποίο συνδέονται σύνολα 

πηλοδαπέδων, φρέαρ και αποθηκευτικοί σιροί. Η αποσπασματική διατήρηση των τοίχων στο σημείο 

αυτό, δεν επιτρέπει να διευκρινίσουμε εάν ανήκει στην ίδια εργαστηριακή μονάδα. 

Από τα προϊόντα των εργαστηρίων που βρέθηκαν στους αποθέτες, υπερτερούν τα όστρακα από 

άβαφα τσουκάλια που χρονολογούνται στον 11°-12° αι. ενώ έντονη είναι και η παρουσία δοχείων 

μεταφοράς υγρών: λαγηνών, μαγαρικών, σταμνών, και αποθηκευτικών αγγείων. Ολιγάριθμα και 

ιδιαίτερα αποσπασματικά ήταν τα όστρακα μονόχρωμων εφυαλωμένων επιτραπέζιων σκευών όπως 

γαβάθες, σαλτσάρια κ.α., που χρονολογούνται στον 10ο-12ο αι. 

Νότια του παραπάνω δρόμου, τα μεσοβυζαντινά κτίσματα αναπτύχθηκαν σε πυκνή διάταξη γύρω 

από ανοικτούς υπαίθριους χώρους. Πρόκειται για οικίες από τις οποίες διατηρούνται οι χώροι των 

κατωγιών, με πολυάριθμους αποθηκευτικούς σιρούς. Στα Α. της συστάδας αυτής, εντοπίσθηκαν ακόμη 

δύο κλίβανοι όπτησης κεραμικής. Προϊόντα της παραγωγής των κλιβάνων αυτών δεν βρέθηκαν. 

Η διάταξη των εγκαταστάσεων στον χώρο δεν δίνει την εντύπωση ενιαίου βιοτεχνικού 

συγκροτήματος, αλλά μιας γειτονιάς όπου παρατηρείται συγκέντρωση ατομικών εργαστηρίων, κυρίως 

κεραμέων, γεγονός το οποίο εύκολα εξηγείται από την γειτνίαση του χώρου με τον Ιλισό, ώστε να 

εξασφαλίζεται η απαραίτητη πρώτη ύλη. Το οδικό δίκτυο το οποίο λειτουργεί ακόμη, διευκόλυνε τις 

συναλλαγές. 

Οργάνωση εργαστηρίων κεραμέων σε συνοικίες κοντά σε οδικές αρτηρίες, είναι γνωστές από την 

αρχαιότητα. 



99 

ΑΘΑΝΑΣΙΟΣ ΣΕΜΟΓΛΟΥ 

Η ΕΙΚΟΝΑ ΤΗΣ ΣΤΑΥΡΩΣΗΣ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΣΙΝΑ (ΑΡ. Β. 36) ΚΑΙ ΤΟ 

«ΜΩΣΑΪΚΟ» ΤΗΣ ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΟ. ΜΙΑ ΝΕΑ ΕΡΜΗΝΕΙΑ 

Η εικόνα αρ. Β. 36 της Μονής Σινά χρονολογήθηκε από τον Κ. Weitzmann προς τα 

μέσα του 8ου αι. και θεωρήθηκε έργο παλαιστινιακής τέχνης, άποψη που δεν αμφισβητήθηκε 

ως τώρα από κανέναν ερευνητή. Η σπουδαιότητα της έγκειται στο γεγονός ότι διασώζει το 

παλαιότερο γνωστό μέχρι σήμερα παράδειγμα απεικόνισης του νεκρού Χριστού πάνω στο 

σταυρό, τρανή απόδειξη της ύπαρξης του εν λόγω εικονογραφικού σχήματος και πριν από 

την περίοδο της εικονομαχίας. Οι Η. και Chr. Belting συνέδεσαν τον τύπο αυτό της 

Σταύρωσης με τα «πολεμικά» κείμενα του Αναστασίου Σιναΐτη περί των δύο φύσεων του 

Χριστού, ο οποίος κάνει και τη διάκριση ανάμεσα στον κρουνό αίματος και νερού που 

έρρευσαν από τη λογχισμένη πληγή του, λεπτομέρεια που συναντάται και στη σιναϊτική 

εικόνα. Σύμφωνα με τους παραπάνω ερευνητές το συγκεκριμένο εικονογραφικό στοιχείο 

προσδίδει ευχαριστιακό χαρακτήρα στην παράσταση, αφού ύδωρ και οίνος αναμειγνύονται 

στο Ποτήριο ήδη από τον 6ο αι. συμβολίζοντας με αυτόν τον τρόπο τις δύο φύσεις του 

Χριστού. 

Εμείς από την πλευρά μας θα επισημάνουμε μία λεπτομέρεια που δεν έχει ακόμη 

αξιοποιηθεί από την επιστημονική έρευνα, μπορεί να προσφέρει κατά την γνώμη μας μία νέα 

ερμηνευτική προσέγγιση της ιδιαιτέρως ενδιαφέρουσας εικονογραφίας της εικόνας αλλά και 

που παράλληλα είναι σε θέση να προτείνει την ίδια τη μονή της Αγίας Αικατερίνης του Σινά 

ως τον πιθανότερο τόπο παραγωγής της. 

Το στοιχείο που διαφοροποιεί τη συγκεκριμένη παράσταση της Σταύρωσης από 

άλλες ανάλογες και ιδιαίτερα από εκείνη της Santa Maria Antiqua (741-752), την εγγύτερη 

από εικονογραφική και τεχνοτροπική άποψη, είναι το ότι το αίμα και το νερό χύνονται από 

την πληγή του Χριστού απευθείας επάνω στον αριστερό απόκρημνο βράχο χωρίς να 

περισυλλέγονται σε κάποιο αγγείο. Ο ζωγράφος της εικόνας του Σινά φαίνεται να εμμένει 

στην παραπάνω λεπτομέρεια κρίνοντας την σημαίνουσα, καθώς δεν παραλείπει να 

ζωγραφίσει με κόκκινο και λευκό χρώμα και το συγκεκριμένο σημείο του βράχου. 

Πιστεύουμε ότι με αυτόν τον μοναδικό τρόπο ο εμπνευστής του παραπάνω σχήματος 

επιδιώκει να αποτυπώσει και σε εικαστικό επίπεδο τον παραλληλισμό ανάμεσα στο θαύμα 

της υδροβλυσίας του βράχου από τον Μωυσή (Έξοδος ΙΖ, 1-7 και Αριθμοί Κ, 1-12) και τη 

σταυρική θυσία του Χριστού. Ήδη ο απόστολος Παύλος στην πρώτη προς Κορινθίους 

επιστολή (ι, 4) συσχετίζει την πέτρα απ'όπου ξεπήδησε το νερό με τον ίδιο τον Χριστό, ενώ 



100 

ο Ιωάννης ο Δαμασκηνός σε χανόνα που ψάλλεται την Κυριακή του Πάσχα παραλληλίζει το 

νερό με το οποίο ο Μωυσής ξεδίψασε τους Ισραηλίτες με το «καινό πόμα εκ τάφου 

δμβρήσαντος Χρίστου» (PG 96, col. 840c). Αλλά και στους χαιρετισμούς του Σταυρού 

πολλαπλές είναι οι αναφορές στο συγκεκριμένο θαύμα του προφήτη Μωυσή στο όρος 

Χωρφ. Αξίζει επίσης να σημειώσουμε και το βιβλικό σχολιασμό του συγγραφέα της Glossa 

ordinaria, έργο του 12ου αι. που αντλεί όμως από παλαιότερα κείμενα του 9ου και 10ου αι., 

όπου το ύδωρ που ανέβλυσε από το βράχο θεωρήθηκε ως προεικόνιση του αίματος και του 

νερού που έρρευσαν από την λογχισμένη πληγή του Χριστού (PL 113, col. 24ID). Ο 

παραπάνω παραλληλισμός θα μεταφερθεί και στην τέχνη. Ενδεικτικά είναι τα παραδείγματα 

μικρογραφιών από τα ψαλτήρια της Μονής Παντοκράτορος του Αγίου Όρους και του 

Βρετανικού Μουσείου (Add. 19.352) του 9ου και 11ου αι. αντίστοιχα με τον Χριστό σε 

μετάλλιο ή ολόσωμο να εικονίζεται δίπλα στο Μωυσή στην παράσταση του θαύματος της 

υδροβλυσίας του βράχου. 

Παρόμοιοι συσχετισμοί ανάμεσα στο Μωυσή και τον Χριστό δεν φαίνεται να ήταν 

άγνωστοι στους μοναχούς της Μονής Σινά, όπως προκύπτει τόσο από το χάλκινο σταυρό 

του Μωυσή στο παρεκκλήσι των Τεσσαράκοντα Μαρτύρων (6ος αι.) όσο και από τη γνωστή 

εικόνα της Ανάληψης του 8ου ή 9ου αι. Στο πρώτο έργο οι άκρες της οριζόντιας κεραίας του 

σταυρού κοσμούνται με δύο επεισόδια από το βίο του Μωυσή : την άνοδο του στο όρος 

Θαβώρ για να παραλάβει τις εντολές στην αριστερή, και τη Φλεγόμενη Βάτο με τον προφήτη 

να λύνει τα υποδήματα του στη δεξιά. Στην εικόνα της Ανάληψης της Μονής Σινά, από την 

άλλη, που αποτελεί τμήμα ενός τριπτύχου, ο Κ. Weitzmann ανιχνεύει στο θάμνο μπροστά 

από τον οποίο στέκεται η Παναγία έναν σαφή και άμεσο εικαστικό υπαινιγμό στη Φλεγόμενη 

Βάτο. 

Με βάση επομένως όλα τα παραπάνω δεδομένα είμαστε σε θέση να προτείνουμε μία 

νέα ερμηνευτική ανάγνωση της σιναϊτικής εικόνας της Σταύρωσης που πιστεύω ότι 

αντιστοιχούσε και στον ιδιαίτερο τρόπο με τον οποίο οι μοναχοί της Αγίας Αικατερίνης από 

την πλευρά τους την προσλάμβαναν. Η θέα του αίματος και του νερού που χύνονται από την 

πληγή πάνω στο βράχο θα πρέπει να ανακαλούσε μάλλον αυτόματα στη συνείδηση των 

μοναχών την εικόνα του θαύματος της υδροβλυσίας από το Μωυσή, πράξη που 

διευκολύνονταν και ενισχύονταν άλλωστε από τα θεολογικά και υμνολογικά κείμενα. 

θεωρούμε τέλος ότι το παραπάνω στοιχείο συνιστά σοβαρή ένδειξη ότι η εν λόγω εικόνα 

όπως και αυτή της Ανάληψης, καθώς ήταν εικονογραφικά επενδυμένες με ένα καθαρό 

«μωσαϊκό» περιεχόμενο, θα πρέπει να παρήχθησαν από κάποιο καλλιτεχνικό εργαστήρι που 

δρούσε στη Μονή του Σινά με εμφανείς τις παλαιστινιακές του καταβολές. 



101 

ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΔΡΟΛΙΑ 

ΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΚΡΗΤΙΚΟΥ ΖΩΓΡΑΦΟΥ ΑΝΤΩΝΙΟΥ ΑΓΟΡΑΣΤΟΥ ΣΤΗ ΣΚΟΠΕΛΟ 

Ο Κρητικός ζωγράφος Αντώνιος Αγοραστός εμφανίζεται για πρώτη φορά στη Σκόπελο, το 

1667, με την υπογραφή του στην εικόνα της Μεταμορφώσεως του Χριστού, που βρίσκεται στην 

ομώνυμη μονή του νησιού. Υπογράφει με τον τύπο «χείρ υποδιακόνου Αντωνίου Αγωραστού 

του Κρητός ΑΧΞΖ». 

Ένα χρόνο αργότερα απαντούν εικόνες του στον Τύρναβο, με την ίδια υπογραφή, και 

συγκεκριμένα στο ναό Αγίων Αναργύρων, όπου η δεσποτική εικόνα της Θεοτόκου χρονολογείται 

το 1668. Ο ίδιος ζωγράφος αναφέρεται και στην εικόνα του Χριστού, ενώ, βάσει τεχνοτροπικών 

συγκρίσεων, μπορούν να του αποδοθούν και άλλες εικόνες του τέμπλου αυτού, όπως και άλλων 

ναών της πόλης. 

Το 1672 υπογράφει εικόνα της Μεταμορφώσεως στη μονή Φλαμουρίου στο Πήλιο, 

παραλείποντας τη λέξη υποδιακόνου, όπως συμβαίνει και στις μεταγενέστερες εικόνες του. Το 

στοιχείο αυτό ευνοεί την υπόθεση ότι απαρνήθηκε την ιερατική ιδιότητα. 

Στη συνέχεια ζωγραφίζει αρκετές εικόνες στη Σκόπελο, όπου στις σωζόμενες επιγραφές 

απαντούν χρονολογίες από το 1671 έως το 1681. Οι εικόνες αυτές βρίσκονται στο ναό του Αγίου 

Ιωάννη του Μώλου, στην Παναγία Λιβαδιώτισσα και στην Παναγία Παπαμελετίου. Στην τελευταία 

υπογράφει το σύνολο του τέμπλου, αφού η επιγραφή που τον αναφέρει είναι σκαλιστή και 

βρίσκεται επάνω από την Ωραία Πύλη, ένα έργο που διήρκεσε από το 1683 έως το 1689. Στο 

σύνολο περιλαμβάνονται εκτός από τις δεσποτικές και οι εικόνες της Μεγάλης Δέησης και του 

Δωδεκαόρτου. Ανάμεσα στις εικόνες της Σκοπέλου ιδιαίτερη θέση κατέχει η εικόνα της 

Ζωοδόχου Πηγής, που προέρχεται από το καθολικό της μονής της Λιβαδιώτισσας, τόσο λόγω 

των ιδιαίτερα μεγάλων διαστάσεων της (1χ2μ.) όσο και για τη σπανιότητα της θεματικής της. 

Εδώ η Θεοτόκος βρεφοκρατούσα βρίσκεται μέσα σε λεκανίδα με ψηλό πόδι και πλαισιώνεται 

στο επάνω μέρος με προτομές 10 προφητών και στο κάτω με πολυάριθμα θαύματα-ιάσεις 

ασθενών που σχετίζονται με τα θαυματουργά ύδατα. Ο ζωγράφος θα πρέπει να ξεχώριζε την 

εικόνα αυτή από τα άλλα έργα του, διότι αναφέρει στην επιγραφή ότι αποτελεί δική του σύνθεση. 

Άλλες εικόνες του ίδιου ζωγράφου απαντούν στην Κάτω Μονή Ξενιάς Αλμυρού (1681), ενώ 

ορισμένες υπήρχαν επίσης και στο εξωκκλήσι του Αγίου Νικολάου Ζαγοράς(1682), που δεν 

σώζεται σήμερα. Η τελευταία ενεπίγραφη εικόνα του βρίσκεται στη μονή Αγάθωνος στη 

Φθιώτιδα και φέρει τη χρονολογία 1703. 

Οι παραπάνω εικόνες επιτρέπουν να παρακολουθήσουμε το έργο του Αντωνίου 

Αγοραστού για αρκετά μεγάλο διάστημα, επί 35 χρόνια, μέσα στο οποίο θα πρέπει να 



102 

περιλαμβάνεται το σύνολο σχεδόν της καλλιτεχνικής του σταδιοδρομίας. Αρχειακά στοιχεία γΓ 

αυτόν δεν έχουν μέχρι σήμερα εντοπισθεί. Ο μόνος Κρητικός καλλιτέχνης που μπορεί να 

συνδεθεί μαζί του είναι ο Ιωάννης Αγοραστός του Γεωργίου, ο οποίος εργάζεται στο Χάνδακα το 

δεύτερο μισό του 16ου αιώνα, και ίσως ανήκει στην ίδια οικογένεια με τον Αντώνιο. Ο τελευταίος 

πάντως, απέκτησε ένα γιό, τον Ιωάννη, ο οποίος υπογράφει ως αφιερωτής μία εικόνα στη 

Σκόπελο το 1723. 

Ο Αντώνιος Αγοραστός μπορεί να θεωρηθεί ως τυπικό παράδειγμα κρητικού καλλιτέχνη 

της διασποράς, αφού το έργο του εμφανίζεται δύο χρόνια πριν την πτώση του Χάνδακα στους 

Τούρκους, εποχή κατά την οποία η πλειοψηφία των καλλιτεχνών εγκατέλειψε τη μεγαλόνησο 

αναζητώντας προσφορότερους τόπους εγκατάστασης, όπως τα νησιά του Αιγαίου και τα 

Επτάνησα. Η Σκόπελος θα πρέπει να προσέφερε την περίοδο αυτή σχετικά ευνοϊκές συνθήκες 

καλλιτεχνικής παραγωγής, όπως το δείχνει το πλήθος των εκκλησιών με το μεγάλο αριθμό 

εικόνων, ως επι το πλείστον κρητικής τέχνης, που διασώζει. Είναι πιθανόν ότι ο Αγοραστός 

εγκαταστάθηκε σ'αυτό το νησί, επειδή εδώ σώζεται το μεγαλύτερο μέρος του έργου του. 

Επιπλέον, οι εικόνες του παρουσιάζουν σχέση με πολυάριθμα άλλα έργα της ευρύτερης 

περιοχής και όταν η έρευνα προχωρήσει, θα μπορέσει να διαπιστωθεί αν πρόκειται για έργα του 

ιδίου ή άλλων συγχρόνων του καλλιτεχνών. Επίσης, παρατηρήθηκε μια αναμφισβήτητη 

επίδραση των έργων του δεύτερου μισού του 17ου σε εικόνες του επόμενου αιώνα, στοιχείο που 

θα πρέπει να αποδοθεί επίσης στην εγκατάσταση κρητικών καλλιτεχνών στο νησί ή στην έλευση 

κρητικών έργων. 

Καλλιτεχνικά ο Αγοραστός εμφανίζει σταθερή ποιότητα και ακολουθεί τα καθιερωμένα στην 

εποχή του πρότυπα, αποφεύγοντας τις συνθέσεις δυτικής εμπνεύσεως. Τον διακρίνει μεγάλη 

ακρίβεια στο σχέδιο και γραμμικό πλάσιμο των μορφών με αφθονία λευκών φώτων, σε αναλογία 

με τα χαρακτηριστικά που διακρίνουν και το σύγχρονο του Εμμανουήλ Σκορδίλη, που εργάζεται 

στις Κυκλάδες. 

Η μελέτη του έργου του θα συμβάλει στη γνώση της πλούσιας καλλιτεχνικής παραγωγής 

που σώζεται στις Σποράδες και τις γειτονικές της περιοχές, η οποία τον 17° αιώνα 

χαρακτηρίζεται από έλλειψη ενυπόγραφων έργων, και επομένως η προέλευση της παραμένει 

προβληματική. 



ΜΑΡΙΑ ΣΚΟΡΔΑΡΑ 

103 

ΓΥΑΛΙΝΑ ΑΝΤΙΚΕΙΜΕΝΑ ΑΠΟ ΤΟ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΟ 
ΥΑΛΟΥΡΓΙΑΣ ΣΤΟΥΣ ΦΙΛΙΠΠΟΥΣ 

Στην περιοχή των κλιβάνων επεξεργασίας γυαλιού, που αποκαλύφθηκαν στην 
Πανεπιστημιακή Ανασκαφή των Φιλίππων, βρέθηκε συγκεντρωμένη μεγάλη 
ποσότητα γυάλινων θραυσμάτων, τα περισσότερα από τα οποία σχετίζονται με την 
δραστηριότητα του εργαστηρίου. Σκοπός της ανακοίνωσης είναι να παρουσιαστούν 
συνοπτικά τα ευρήματα και τα πρώτα πορίσματα από την εξέταση τους. 

Τα ευρήματα υπάγονται στις ακόλουθες κατηγορίες, με όλες τις επιφυλάξεις 
που προκύπτουν από την θραυσματική τους διατήρηση: α) θραύσματα από γυάλινα 
αντικείμενα, με ή χωρίς ίχνη παραμόρφωσης, β) άχρηστα υπο-προϊόντα της 
διαδικασίας της εμφύσησης, γ) υαλόμαζες. Στην πρώτη κατηγορία μπορεί να 
συμπεριλαμβάνονται και θραύσματα γυαλιού, που δεν ανήκουν στην παραγωγή του 
εργαστηρίου, αλλά είχαν συγκεντρωθεί με σκοπό να ανακυκλωθούν, όπως 
συνηθιζόταν ήδη από τα ρωμαϊκά χρόνια. Τα είδη που κατασκεύαζε το εργαστήριο 
ήταν δύο κατηγοριών, που είχαν το ίδιο βάρος στην παραγωγή: σκεύη και 
υαλοπίνακες. 

Τα σκεύη που παράγονταν στο εργαστήριο προορίζονταν για οικιακή και 
πιθανότατα εκκλησιαστική ή ταφική χρήση. Κατασκευάζονταν ποτήρια με ή χωρίς 
πόδι, με συνηθέστερα τα κωνικά, τα οποία πιθανότατα χρησίμευαν και ως λύχνοι, 
καθώς και φιαλίδια και φιάλες διαφόρων μεγεθών και τύπων και λίγα ανοιχτά σκεύη. 
Κυριαρχούσαν τα φυσικά χρώματα του γυαλιού, γαλαζωπό και ανοιχτό πράσινο. 
Ελάχιστα προϊόντα ήταν από αποχρωματισμένο γυαλί. Η πλειοψηφία των προϊόντων 
ήταν ακόσμητα, ενώ λίγα διακοσμούνταν, χωρίς να χρησιμοποιείται χρωματιστό 
γυαλί σαν ένθετο ή επίθετο στοιχείο. 



104 

ΧΡΙΣΤΙΝΑ ΣΠΑΝΟΥ 

Η ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΤΕΧΝΗ ΣΤΗ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΙΚΗ ΠΕΡΙΦΕΡΕΙΑ ΚΙΤΙΟΥ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΕΩΣ 

ΤΑ ΤΕΛΗ ΤΟΥ 13 Ο Υ ΑΙΩΝΑ 

Η βυζαντινή ζωγραφική στη Μητρόπολη Κιτίου παρουσιάζει μία αποσπασματική εικόνα, 

δεδομένου του περιορισμένου αριθμού τοιχογραφημένων συνόλων και του ακόμα μικρότερου 

αριθμού εικόνων που σώζονται. Η πρωιμότερη μαρτυρία βυζαντινής τέχνης στη Μητρόπολη 

Κιτίου εντοπίζεται στο ναό του Αγίου Αντωνίου στα Κελλιά. Το μνημείο διατηρεί επάλληλα 

διαδοχικά στρώματα τοιχογράφησης, τα οποία καλύπτουν μία ευρεία περίοδο από τον 9° έως το 

13° αι. Στην αρχική διακόσμηση, δηλαδή στα τέλη του 9ου αι., φαίνεται να ανήκει η παράσταση 

της Σταύρωσης, η οποία εικονίζεται στη δυτική πλευρά του νοτιοανατολικού πεσσού του 

τρούλου. Χαρακτηριστικά εικονογραφικά στοιχεία της παράστασης, όπως οι ευαγγελικές ρήσεις 

εκατέρωθεν του Σταυρού, η επιγραφή ΜΗΤΗΡ 0EOYy\a. την Παναγία καθώς και το γεγονός ότι 

ο Χριστός φέρει περιζώνιο αντί για κολόβιο αλλά και η γενικότερη τεχνοτροπική απόδοση 

συγκλίνουν στην παραπάνω χρονολόγηση καθιστώντας τη Σταύρωση από τα Κελλιά μία από τις 

πρωιμότερες απεικονίσεις του θέματος, ενώ το γεγονός ότι η παλαιότερη ανάλογη γνωστή 

ζωγραφική μαρτυρία εντοπίζεται την ίδια περίοδο στο Σινά, δηλαδή στον ευρύτερο χώρο της 

νοτιοανατολικής λεκάνης της Μεσογείου, προκαλεί ενδιαφέρον και αποτελεί μαρτυρία των 

ιδιαίτερων καλλιτεχνικών σχέσεων της Κύπρου με το χώρο αυτό από πολύ νωρίς. Στον 11° αι. 

ανήκει η παράσταση της Θυσίας του Αβραάμ, του νοτιοδυτικού πεσσού του δυτικού τοίχου, 

καθώς και εκείνη του Αγίου Παντελεήμονα, της ανατολικής όψης του βορειοδυτικού πεσσού του 

δυτικού τοίχου, η οποίες πιθανότατα αποτελούν έργο του ίδιου εργαστηρίου. Σε όλη τη διάρκεια 

του 12ου αι. ο ναός του Αγίου Αντωνίου διακοσμείται με αναθηματικές παραστάσεις κατά τρόπο 

πάλι ανεξάρτητο και αποσπασματικό. Άλλες τοιχογραφίες του τέλους του 12ου αι. σώζονται στην 

εκκλησία του Αγίου Βασιλείου, στο χωριό Ξυλοτύμπου. Όσον αφορά την τέχνη του 13ου αι., 

τοιχογραφίες σώζονται στο ναό της Παναγίας Αγγελόκτιστης στο Κίτι, στο ναό του Τιμίου 

Σταυρού στα Πάνω Λεύκαρα καθώς και στον Άγιο Γεώργιο της Αγκώνας στην Ορμήδεια, ενώ 

μαρτυρίες φορητής ζωγραφικής αυτής της περιόδου αποτελούν η εικόνα των Αγίων Μηνά, 

Βίκτωρα και Βικέντιου, εκείνη της Παναγίας με τον Ευαγγελιστή Λουκά και τον Άγιο Λάζαρο 

καθώς και τα βημόθυρα με τη σκηνή του Ευαγγελισμού από τα Πάνω Λεύκαρα. 



105 

ΜΟΝΑΧΟΣ ΧΑΡΠΏΝ ΣΤΑΥΡΟΒΟΥΝΙΩΤΗΣ 
ΚΑΙ ΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΟΣ ΧΑΤΖΗΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΟΥ 

ΕΝΑΣ ΛΗΣΜΟΝΗΜΕΝΟΣ ΘΑΥΜΑΤΟΥΡΓΟΣ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΥΠΡΟΥ: 

ΙΕΡΟΜΑΡΤΥΣ ΑΡΤΕΜΩΝ «Ο ΕΝ ΤΩ ΑΥΛΩΝΙ ΤΗΣ ΣΟΛΙΑΣ» (BHG3175) 

Μεταξύ των μεγάλων Άγιων της βυζαντινής Κύπρου, πού για ποικί­
λους λόγους έχουν σήμερα περιπέσει σχεδόν στη λησμοσύνη, συγκαταλέγε­
ται αναμφίβολα καΐ ό ίερομάρτυς Άρτέμων, πρεσβύτερος της Εκκλησίας 
Λαοδικείας (είτε της Συρίας, είτε της Φρυγίας), πού άκμασε επί Διοκλητια-
νού. Τοϋ 'Αγίου τούτου σώζονται, τόσο επίτομοι, δσο καί εκτενέστεροι Βί -
οι (βλ. στήν.£Η(? και τό Novum Auctarium), αλλ' εκτός ενός (τοϋ BHG3 

175), παραμένει σ' αυτούς ασαφής ό τρόπος καί τόπος της τελείωσης του. 

Σύμφωνα με τό Βίο τούτο, πού γράφηκε στην Κύπρο κατά τό 
1089/90 έτος καί περιλαμβάνεται στον σημ. Κωδ. Μονής Άγιου Σάββα (Ιε­
ροσολύμων) 259 καί πού διασώζει αρχαίες για τον Άρτέμωνα παραδόσεις, 
μετά τη θαυμαστή από τό μαρτύριο διάσωση του, ό Άγιος μεταβαίνει κατά 
θεία προσταγή στο ακρωτήριο της Κύπρου Κορμυακίτης (σήμ. 
Κορμακίτης), απ' όπου κατέρχεται σε τόπο καλούμενο Αυλών, γεμάτο με 
ακάθαρτα πνεύματα. Με προσευχή του διώκονται ol δαίμονες καί αναβλύ­
ζει θαυματουργό άγιασμα. Μετά άπό λίγο ό Άρτέμωνας αναπαύεται εν 
Κυρίω στον Αυλώνα της Κύπρου, όπου ενταφιάζεται τό σεπτό του σκήνω­
μα, ανεγείρεται δε ναός στό ονομά του. Τό άγιασμα γίνεται βαπτιστήριο, 
τοϋ οποίου τό νερό ήταν ορατό μόνο μιά φορά τον χρόνο, μετά τή θεία 
Λειτουργία τοϋ Μεγάλου Σαββάτου, οπόταν καί τελούνταν ol βαπτίσεις 
των βρεφών καί γίνονταν μεγάλα θαύματα. Γι' αυτό καί ό ναός τούτος έγι­
νε πανορθόδοξο προσκύνημα, φημισμένο μέχρι καί τή βασιλεύουσα Κων­
σταντινούπολη. Άλλ' ή άγνοια τοϋ Βίου τούτου, κυρίως δε ή έλλειψη 
εμφανούς τιμής του στό νησί (βλ. πιο κάτω), καθώς καί ή εγκατάλειψη καί 
ερείπωση (μάλλον κατά τήν πρώιμη Τουρκοκρατία) τοϋ προσκυνήματος 
τοϋ Αγίου, υπήρξαν αιτία ώστε ό Άρτέμων νά συγκαταλέγεται από τους 
πρόσφατα άσχοληθέντες με τήν κυπριακή Αγιολογία (πού αντιγράφουν εν 
προκειμένω τόν Αρχιμανδρίτη Κυπριανό [Ιστορία Χρονολογική, σ. 352]) 
στους λεγόμενους τριακόσιους έκ Παλαιστίνης Όσιους, πού ήλθαν καί τε­
λειώθηκαν ασκητικά στην Κύπρο! 



106 

Μοναδική προς τό παρόν γνωστή γραπτή αναφορά, πού επιβεβαιώ­
νει τήν ύπαρξη στην πλησίον του χωριού Αυλώνα της Μόρφου τοποθεσία 
Αυλώνα (οπού τα κατάλοιπα τού ομωνύμου αρχαίου οικισμού) ναού τού 
Αγίου Άρτέμωνος και τήν εκεί τιμή του, και πού επιτρέπει τήν πιθανώτα-
τη ταύτιση των εκεί καταλοίπων μωσαϊκού δαπέδου καί παλαιοχριστιανι­
κού βαπτιστηρίου προς τμήμα τού κτηριακού συγκροτήματος τού ναού 
τούτου, είναι ή τού χγφ. Μονής Σταυροβουνίου 10 (πού περιέχει, εκτός 
άλλων, καί σπάραγμα κυπριακού λειτουργικού Τυπικού των άρχων τού 
ιδ' α'ιώνα). Έκεΐ, στίς ιγ' 'Απριλίου (φ.12Γ) αναγράφεται: «[Μνήμη] Τον 
άγ(ίου) ίερωμ(ά)ρ(τυρος) άρτέμωνος, τοϋ οντο(ς) εν τφ αϋλωνι της 
σολ(ίας), ηγ(ονν) της Κύπρ(ον)». 

Με τήν ημερομηνία εορτασμού τού 'Αγίου, σύμφωνα με τό κυπριακό 
αυτό λειτουργικό Τυπικό, ό "Αγιος Άρτέμων εικονίζεται σε τοιχογραφίες 
μηνολογίου στους ναούς τής Gozia καί τού Pelinovo. Ό "Αγιος τιμάται 
επίσης κατά τήν 8η 'Οκτωβρίου, τήν 24η Μαρτίου καί τή 12η 'Απριλίου, γε­
γονός πού φανερώνει πόσο πολύ είχε εξαπλωθεί ή τιμή του στον 'Ορθόδο­
ξο κόσμο. 

'Εκτός από τήν Αυλώνα, μεγάλο προσκύνημα τού 'Αγίου Άρτέμωνος 
υπάρχει καί στο κατεχόμενο σήμερα χωριό Όρνίθι τής Μεσαορίας, όπου 
καί μεσαιωνικός ναός προς τιμή του, συνδεδεμένος με ενδιαφέρουσες το­
πικές παραδόσεις. Παρόλο πού ό "Αγιος απεικονίζεται στίς σωζόμενες 
εικόνες του ως κληρικός, εντούτοις δημιουργήθηκε σύγχυση, λόγω άγνοιας 
καί ομοιότητας ονομάτων, με τον "Αγιο 'Αρτέμιο, πού όπως φαίνεται επι­
κράτησε ή τιμή του, καθώς καί ή κυριώνυμος μέρα εορτής του, ή 20ή 
'Οκτωβρίου. Δηλωτική τής σύγχυσης πού δημιουργήθηκε είναι καί ή ανα­
φορά στην χειρόγραφη ακολουθία πού ψαλλόταν έκεΐ: «Μνημονεύετε, ώ 
πατέρες, κατά τήν παρούσα ήμέραν τον εν Άγίοις Πατρός ημών Άρτεμίον, 
τον μεγαλομάρτνρος καί Θανματονργον...». 

Ό "Αγιος Άρτέμων έτιμάτο καί στά χωριά 'Ακάκι, Άσκεια, Άθιέ-
νου, Άγγαστίνα, καθώς καί στην Άναρίτα τής Πάφου, είτε με ναούς, είτε 
με αντίγραφα τής προσκυνηματικής εικόνας του. 



107 

ΑΓΓΕΛΙΚΗ ΣΤΑΥΡΟΠΟΥΛΟΥ 

Η ΑΓΙΑ ΑΙΚΑΤΕΡΙΝΗ ΣΕ ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ 16ου ΑΙΩΝΑ 

Στο ναό της Παναγίας των Ξένων στην Κέρκυρα βρίσκεται, άγνωστη στη βιβλιογραφία, 

εικόνα της αγίας Αικατερίνης με δώδεκα σκηνές του βίου και του μαρτυρίου της 

(διαστάσεις 0,92x0,67). Διατηρείται σε καλή, εκ πρώτης όψεως, κατάσταση, αλλά με επι-

ζωγραφίσεις και εμφανείς συμπληρώσεις σε λεπτομέρειες ορισμένων βιογραφικών 

σκηνών. 

Στο κέντρο απεικονίζεται ολόσωμη, μετωπική, η αγία Αικατερίνη, κρατά σταυρό στο 

δεξί χέρι και κλαδί φοίνικα στο αριστερό, με το οποίο και αγγίζει τον τροχό του 

μαρτυρίου της. 

Οι δώδεκα σκηνές διατάσσονται στα πλάγια και στο επάνω μέρος της εικόνας χωρίς 

χρονική αλληλουχία. Η επιλογή των συγκεκριμένων σκηνών παρουσιάζει ιδιαίτερο 

εικονογραφικό ενδιαφέρον καθώς ιστορούνται μοναδικά για την ορθόδοξη παράδοση 

επεισόδια του βίου της αγίας. Η σπανιότητα των εικόνων που έχουν διασωθεί με βιογρα­

φικές σκηνές της αγίας Αικατερίνης μαρτυρεί ότι το θέμα δεν προτιμήθηκε ιδιαίτερα από 

τους βυζαντινούς και μεταβυζαντινούς ζωγράφους, παρά την πλούσια αγιολογική ορθό­

δοξη παράδοση. Αντίθετα, υπήρξε εξαιρετικά δημοφιλές στην Δύση, όπως αποδεικνύει η 

ύπαρξη πολυάριθμων έργων ζωγραφικής και γλυπτικής. 

Τόσο η εικονογραφία όσο και η τεχνοτροπία της εικόνας προδίδουν ικανό και εκλεκτικό 

ζωγράφο, τα πρότυπα του οποίου ανάγονται στο πλούσιο θεματολόγιο της δυτικής παρά­

δοσης. 

Η εικόνα της Κέρκυρας θα μπορούσε να ενταχθεί στην παραγωγή των πιο σημαντικών 

κρητικών εργαστηρίων του 16ου αιώνα. 



108 

ΠΑΥΛΟΣ ΤΡΙΑΝΤΑΦΥΛΛΙΔΗΣ 

ΥΑΛΟΠΟΙΙΑ ΚΑΙ ΥΑΛΟΥΡΓΙΑ ΚΑΤΆ ΤΗΝ ΥΣΤΕΡΗ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑ ΣΤΗ 
ΡΟΔΟ 

Η Ρόδος, γνωστό κέντρο υαλοττοιίας και υαλουργίας κατά τους 

Προρωμαϊκούς χρόνους στην Αν. Μεσόγειο, ανέπτυξε κατά την Υστερη 

Αρχαιότητα μια σημαντική βιοτεχική παραγωγή γυαλιών, εφάμιλλη των 

μεγάλων και γνωστών από τις φιλολογικές πηγές υαλοποιητικών και 

υαλουργικών κέντρων του γεωγραφικού χώρου της Συρίας και της 

Παλαιστίνης. 

Στην παρούσα ανακοίνωση εξετάζονται οι φιλολογικές πηγές, τα 

αρχαιολογικά δεδομένα και τα νεότερα ευρήματα από αποθέσεις πρωτογενών 

(ακατέργαστα τεμάχια ανεπιτυχώς ή επιτυχώς τηγμένων υαλοπλινθωμάτων 

και βώλων, υαλώματα πρώτων υλών) και δευτερογενών προϊόντων 

(απορρίμματα υαλουργίας, κυρίως υαλοπερισσεύματα, σταλάξεις γυαλιού, 

παραμορφωμένα ή επιτυχώς αποδοσμένα φυσητά χειροποίητα αγγεία), που 

βρέθηκαν σε στρώματα ασφαλώς χρονολογημένα στο τελευταίο τέταρτο του 

4ο υ έως και τον 6° αι. μ. Χ., κατά την διάρκεια σωστικής ανασκαφής (οικ. 

Βασιλείου Μαραβέλια) στην καρδιά της Μεσαιωνικής πόλης της Ρόδου. Ολες 

οι παραπάνω ενδείξεις ενισχύουν την άποψη για την τοπική ύπαρξη 

εργαστηρίων υαλοποιίας και υαλουργίας στη Ρόδο, τα οποία δεν παρέμειναν 

ανεπηρέαστα από τις τάσεις της υαλοτεχνίας των εργαστηρίων της Ανατολής. 

Παράλληλα με τις εξεταζόμενες εργαστηριακές ενδείξεις, αναγνω­

ρίζονται για πρώτη φορά από τη Ρόδο, προϊόντα των ολίγων γνωστών 

υαλουργών της Υστερης Αρχαιότητας που έζησαν στον ελλαδικό χώρο, όπως 

του Ευφράσιου, η υαλουργική δραστηριότητα του οποίου παρέμενε ως 

σήμερα άγνωστη. 



109 

ΕΥΘΥΜΙΟΣ Ν. ΤΣΙΓΑΡΙΔΑΣ 

ΟΙ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ ΤΟΥ ΝΑΟΥ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΒΛΑΣΙΟΥ ΒΕΡΟΙΑΣ ΚΑΙ 

ΤΟΥ ΝΑΟΥ ΤΩΝ ΤΑΞΙΑΡΧΩΝ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ. Η ΣΧΕΣΗ ΤΟΥΣ ΜΕ 

ΤΟΝ ΖΩΓΡΑΦΟ ΓΕΩΡΓΙΟ ΚΑΛΛΙΕΡΓΗ 

Ο ναός του Αγίου Βλασίου στην αρχική του μορφή ήταν μονόχωρος ναός 

μικρών διαστάσεων, στο ανατολικό τμήμα του οποίου διατηρήθηκε ένα τμήμα της 

αρχικής διακοσμήσεως. Στον χώρο της αψίδος εικονίζεται η Παναγία όρθια, 

ολόσωμη βρεφοκρατούσα ανάμεσα σε δύο σεβίζοντες αγγέλους, ενώ στην 

κατώτερη ζώνη ιεράρχες. Στην ανωτάτη ζώνη διακοσμήσεως σώζονται πέντε 

σκηνές από τον κύκλο του Δωδεκαόρτου, ο Ευαγγελισμός, η Γέννηση, η 

Υπαπαντή, η εις Αδου Κάθοδος και η Ανάληψη, ενώ στις δύο κατώτερες άγιοι σε 

μετάλλια και ολόσωμοι. Στην κάτω ζώνη του νοτίου τοίχου κυριαρχεί η μεγάλων 

διαστάσεων μορφή του αγίου Βλασίου, στο όνομα του οποίου γιορτάζει η 

εκκλησία. 

Οι τοιχογραφίες του ναού του Αγίου Βλασίου έχουν συνδεθεί με την 

καλλιτεχνική δραστηριότητα του ζωγράφου από την Θεσσαλονίκη Γεωργίου 

Καλλιέργη. Η άποψη αυτή, που υποστηρίχτηκε από την Μουρίκη, τον Χατζηδάκη, 

τον Djuric και κυρίως από τον Παπαζώτο, βασίστηκε σε εικονογραφικά δεδομένα 

αλλά και σε καλλιτεχνικά κριτήρια. 

Πράγματι, η σκηνή του Ευαγγελισμού και της εις Άδου Καθόδου του ναού του 

Αγίου Βλασίου παρουσιάζουν στενή εικονογραφική σχέση με τις αντίστοιχες 

σκηνές του Γεωργίου Καλλιέργη στον Χριστό Βέροιας. Αντίθετα, στην παράσταση 

της Γεννήσεως, της Υπαπαντής και της Αναλήψεως η εικονογραφική σύλληψη του 

θέματος είναι τελείως διαφορετική στα δύο μνημεία. 

Έτσι, με βάση τα παραπάνω η εικονογραφική σχέση ανάμεσα στο ναό του 

Χριστού και του Αγίου Βλασίου είναι περιορισμένη σε δύο από τα πέντε θέματα 

και συνεπώς δεν μπορεί να αποτελέσει ασφαλές τεκμήριο ταυτότητος των 

καλλιτεχνών που εργάστηκαν στους δύο αυτούς ναούς. 



110 

Επίσης, δεν φαίνεται να ισχύει η άποψη που εκφράστηκε κυρίως από τον 

Παπαζώτο το 1994 ότι οι τοιχογραφίες του Αγίου Βλασίου είναι ως προς τις 

αισθητικές επιλογές το πλησιέστερο προς τον ζωγράφο Γεώργιο Καλλιέργη έργο. 

Έχουμε τη γνώμη, ότι η σχέση ανάμεσα στα δύο μνημεία είναι σχέση αντιγράφου 

προς το πρωτότυπο ή στην καλλίτερη των περιπτώσεων έκφραση θαυμασμού ενός 

μαθητού στο έργο του δασκάλου, το οποίο αντιγράφει ή μιμείται δουλικά. 

Έτσι, ο ζωγράφος του Αγίου Βλασίου στη σύλληψη και στην απόδοση της 

μορφής κινείται με τελείως διαφορετική αισθητική αντίληψη απ' αυτή του 

Καλλιέργη στον Χριστό Βέροιας. Η διαφορά αυτή δεν είναι μόνο τυπολογική και 

φυσιογνωμική, αλλά αποβαίνει και ποιοτική. Έντονες είναι επίσης οι διαφορές 

ανάμεσα στα δύο μνημεία σε προσωπογραφικό, τεχνικό και εκφραστικό επίπεδο. 

Τα στοιχεία αυτά δείχνουν αναντίρρητα ότι οι τοιχογραφίες του Αγίου Βλασίου 

δεν αποτελούν αυθεντικό έργο του Καλλιέργη, αλλά ανήκουν στη δραστηριότητα 

ενός τοπικού ζωγράφου και του συνεργείου του, ο οποίος εμπνέεται από την 

ζωγραφική του Καλλιέργη στον Χριστό Βέροιας, χωρίς όμως να αποδίδει την 

ποιότητα και την εκφραστική πνοή του πρωτοτύπου. Μάλιστα, η εκτέλεση της 

διακοσμήσεως του ναού του Αγίου Βλασίου, που προϋποθέτει την ύπαρξη των 

τοιχογραφιών του Χριστού Βέροιας, θα πρέπει να τοποθετηθεί μετά το 1315 και 

ίσως στη δεκαετία 1320-1330. 

Αντίθετα, έχουμε την γνώμη ότι στην καλλιτεχνική δραστηριότητα του 

Καλλιέργη εντάσσονται οι δημοσιευμένες τοιχογραφίες του ναού των Ταξιαρχών 

στη Θεσσαλονίκη. 

Από την αρχική, μη σωζόμενη τοιχογράφηση του ναού των Ταξιαρχών, 

διατηρήθηκε στο ανατολικό αέτωμα η Ανάληψη και στο δυτικό η Πεντηκοστή. Ο 

Ξυγγόπουλος, ο οποίος δημοσίευσε τις τοιχογραφίες το 1956, τις συσχέτισε με τις 

τοιχογραφίες του Προφήτου Ηλιου Θεσσαλονίκης, που χρονολογούνται στην 

περίοδο 1360-1380, και τις χρονολόγησε στο δεύτερο μισό ή στο τελευταίο τέταρτο 

του 14ου αιώνα. Νεώτεροι ερευνητές στη δεκαετία 1987-1997, οι οποίοι απλώς 

αναφέρθηκαν στις τοιχογραφίες του ναού των Ταξιαρχών έχουν προτείνει, χωρίς 

αιτιολόγηση, ως χρόνο εκτελέσεως της διακοσμήσεως του ναού την χρονική 

περίοδο 1330-1360. 

Σήμερα, καθώς έχουμε περισσότερα στοιχεία για την καλλιτεχνική παραγωγή 

στη Θεσσαλονίκη κατά το πρώτο τέταρτο και το δεύτερο μισό του 14ου αιώνα, 



111 

παρά την κακή διατήρηση των τοιχογραφιών του ναού και το μεγάλο ύψος στο 

οποίο σώζονται, μπορούμε να διατυπώσουμε μία νέα πρόταση. 

Κατά τη γνώμη μας οι τοιχογραφίες του ναού των Ταξιαρχών της 

Θεσσαλονίκης παρουσιάζουν στενό καλλιτεχνικό σύνδεσμο με τις τοιχογραφίες 

της Παναγίας Ljeviska στο Prizren (1307-1313), τις τοιχογραφίες της Παναγίας 

Studenica (γύρω στα 1315) και κυρίως με τις τοιχογραφίες του Καλλιέργη στο 

Χριστό Βεροίας (1315). 

Συνεπώς, έχουμε τη γνώμη ότι οι τοιχογραφίες του ναού των Ταξιαρχών 

Θεσσαλονίκης, οι οποίες παρουσιάζουν στενή καλλιτεχνική σχέση με τη 

ζωγραφική μνημείων της πρώτης δεκαπενταετίας του 14ου αιώνα, 

χρονολογούνται αναντίρρητα την περίοδο αυτή και όχι στο δεύτερο μισό του 14ου 

αιώνα, όπως υποστηρίχτηκε. Επίσης, ο στενός καλλιτεχνικός σύνδεσμος, που 

διαπιστώνουμε ανάμεσα στις τοιχογραφίες του ναού των Ταξιαρχών της 

Θεσσαλονίκης και του Χριστού Βεροίας, μας δίνει τη δυνατότητα να εντάξουμε 

τις τοιχογραφίες του ναού στην καλλιτεχνική δραστηριότητα του Καλλιέργη και 

του εργαστηρίου του. Η εκτίμηση αυτή πιστεύω ότι θα επιβεβαιωθεί, όταν οι 

τοιχογραφίες συντηρηθούν και μελετηθούν από κοντά. 



112 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΦΙΛΟΘΕΟΥ 

Η ΣΥΛΛΟΓΗ ΦΟΡΗΤΩΝ ΕΙΚΟΝΩΝ ΤΟΥ ΚΑΛΟΠΑΝΑΓΙΩΤΗ ΚΑΙ ΤΟ ΕΙΚΟΝΟΦΥΛΑΚΙΟ 

ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΙΩΑΝΝΗ ΤΟΥ ΛΑΜΠΑΔΙΣΤΗ 

Το εικονοφυλάκιο της Ιεράς Μονής του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή είναι ο καρπός μίας 

συλλογικής προσπάθειας για τη διάσωση του ανεκτίμητου θησαυρού, κυρίως των φορητών εικόνων, 

που ήσαν διασκορπισμένες σε διάφορους ναούς του Καλοπαναγιώτη, αλλά και στην ίδια την 

περιώνυμη μονή του Αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή. 

Η ανάγκη για τη δημιουργία του εικονοφυλακίου προέκυψε σχεδόν με την πρώτη επίσκεψη 

του Μητροπολίτη Μόρφου κ. Νεόφυτου ως του νέου επισκόπου της περιοχής το 1998, όπου 

διαπιστώθηκε ότι πλήθος εικόνων και άλλων ιερών κειμηλίων χρήζουν άμεσης καταγραφής, 

συντήρησης, διαφύλαξης και προβολής σ' ένα χώρο που να πληροί όλες τις προδιαγραφές της 

σύγχρονης μουσειολογίας. 

Το κτήριο του Δημοτικού Σχολείου που επελέγει, θεωρείται ως ιδανική λύση, αφού πρόκειται 

για ένα εξαιρετικό δείγμα αρχιτεκτονικής της δεκαετίας του 1920, το οποίο βρίσκεται δίπλα ακριβώς 

από την παλαιά είσοδο της μονής, η οποία ουσιαστικά βρισκόταν σε αχρηστία. Με την 

αποκατάσταση του κτηρίου αυτού και τη στέγαση της συλλογής των εικόνων του Καλοπαναγιώτη, 

αποκαθίσταται ταυτόχρονα και η λειτουργικότητα της αρχικής εισόδου της μονής και έτσι ο 

επισκέπτης έχει την ευκαιρία πριν μπει στον χώρο του μοναστηριού, να θαυμάσει τον πλούτο των 

φορητών εικόνων και με τον τρόπο αυτό να έχει μια σφαιρική αντίληψη της βυζαντινής τέχνης και της 

περιοχής της Μαραθάσας, αλλά και της Κύπρου γενικότερα. 

Από την πρώτη καταγραφή περισυλλέγησαν 175 εικόνες, ένα ολόκληρο ξυλόγλυπτο 

εικονοστάσιο, βημόθυρα και επιστύλια εικονοστασίων και λίγα δείγματα μεταλλοτεχνίας και 

αργυροροχοϊας. Μετά από μελέτη επελέγησαν, συντηρήθηκαν και εκτίθενται 53 εικόνες, το 

ξυλόγλυπτο εικονοστάσιο και μικρός αριθμός αντικειμένων μικροτεχνίας. 

Πρόκειται για μία εξαιρετική συλλογή εικόνων, όχι μόνο λόγω του μεγάλου αριθμού της και 

της ποιότητας που χαρακτηρίζει πολλά από τα έργα αυτά, αλλά και γιατί καλύπτει τεχνοτροπικά όλη 

την εξέλιξη της βυζαντινής τέχνης από τον 12° αιώνα μέχρι και τον 19° αιώνα. Η συλλογή των 

εικόνων σε συνάρτηση με την εξαιρετική ποικιλία και την υψηλή τέχνη των τοιχογραφιών των τριών 

συνεχόμενων ναών της μονής, μας δίδουν μία σφαιρική και συνολική εικόνα της βυζαντινής τέχνης 

της Κύπρου για ένα χρονικό διάστημα εννέα αιώνων χωρίς διακοπή. 



113 

Το εικονοφυλάκιο δημιουργήθηκε από την αδήριτη ανάγκη να προστατευθεί και να προβληθεί 

αυτός ο ανεκτίμητος θησαυρός των εικόνων του Καλοπαναγιώτη. Οι εικόνες στην Ορθοδοξία είναι 

αναπόσπαστο μέρος της λατρείας και τυγχάνουν σεβασμού και ιδιαίτερης τιμής και αγάπης από το 

πλήρωμα της Εκκλησίας και η φυσική τους θέση είναι μέσα στους ναούς. ΓΓ αυτό το λόγο 

καταβλήθηκε προσπάθεια ο χώρος του εικονοφυλακίου μέσα στον οποίο φυλάγονται να έχει 

ιεροπρέπεια και απλότητα και να δημιουργεί στον επισκέπτη όχι μόνο αισθήματα θαυμασμού για την 

απαράμυλλή τους τέχνη, αλλά κυρίως αισθήματα σεβασμού και κατάνυξης. 



114 

ΑΝΔΡΕΑΣ ΦΟΥΛΙΑΣ 

ΑΝΕΙΚΟΝΙΚΟΣ ΔΙΑΚΟΣΜΟΣ ΣΤΗΝ ΚΥΠΡΟ ΤΗΝ ΠΕΡΙΟΔΟ ΤΩΝ 

ΑΡΑΒΙΚΩΝ ΕΠΙΔΡΟΜΩΝ 

Στον πεντάτρουλλο ναό της Αγίας Παρασκευής στο χωριό Γεροσκήπου της 

Κύπρου διασώζεται στον ανατολικό τρούλλο η μοναδική γνωστή στην Κύπρο 

ανεικονική παράσταση με διάλιθο σταυρό και γεωμετρικά σχήματα. Ο ναός 

χρονολογήθηκε από τους διάφορους ερευνητές από τον 8° μέχρι και τον 10° 

αιώνα. 

Η Γεροσκήπου βρίσκεται στην απόσταση μεταξύ της Νέας Πάφου και της 

Παλαιπάφου. Στη γύρω περιοχή υπάρχουν πολλά υπόσκαφα σπήλαια και 

ασκητήρια τα οποία διασώζουν παραδόσεις για χρήση τους από ασκητές και 

αναχωρητές. Οι εκκλησιαστικές σχέσεις μεταξύ Κύπρου και Μικράς Ασίας δεν 

διεκόπησαν ποτέ, ούτε κατά την διάρκεια των Αραβικών επιδρομών αλλά ούτε 

και κατά την περίοδο της «συγκυριαρχίας» μεταξύ της Ανατολικής Ρωμαϊκής 

αυτοκρατορίας και του Χαλιφάτου (μέσα 7ου -μέσα 10ου αιώνα). 

Από την άλλη, όπως μαρτυρείται από τις πηγές της εποχής, η Εικονομαχία στην 

Κύπρο δεν βρήκε πρόσφορο έδαφος λόγω της απόστασης από την κεντρική 

εξουσία αλλά και λόγω των ιδιαιτέρων πολιτικών συνθηκών που επικρατούσαν 

στη νήσο. 

Η ανεικονική παράσταση στην Αγία Παρασκευή είναι η πιο πρώιμη μεταξύ των 

διαφόρων τοιχογραφικών στρωμάτων του ναού. Ερωτήματα τα οποία τίθενται: 



115 

Έχει σχέση η παράσταση με τη διαμάχη για την λατρεία των εικόνων; Συνδέεται 

τυχόν με την παρουσία Αράβων στο νησί; Μήπως ήταν απλώς, το αποτέλεσμα 

συγκερασμού της παλαιοχριστιανικής τέχνης και των τεχνοτροπικών ρευμάτων 

της εποχής; 

Η χρονολογική οριοθέτηση του εν λόγω ανεικονικού διακόσμου μας δίνει προς 

το παρόν το ασφαλέστερο δυνατό, κατά τη γνώμη μου, χρονικό πλαίσιο, στο 

οποίο κτίστηκε ο ίδιος ο ναός, που είναι σημαντικό μνημείο της Μέσης 

Βυζαντινής περιόδου στην Κύπρο. Προσφέρει επιπλέον και ενδιαφέροντα 

στοιχεία για την ίδια την ιστορία της Κύπρου. 

Ενδεικτική βιβλιογραφία: 

Jolivet-Levy C, Les églises byzantines de Cappadoce, le programme 

iconographique de l'apside et de ses abords, Paris 1991. 

Warton A J., Art of empire, painting and architecture of the Byzantine 

periphery. A comparative study of four provinces, Pennsylvania state 

university 1988. 

Παπαγεωργίου Α., Ιερά Μητρόπολις Πάφου, Ιστορία και τέχνη, Λευκωσία 

1996. 

Σωτηρίου Γ., Τα βυζαντινά μνημεία της Κύπρου, 1, Λεύκωμα, εν Αθήναις 

1935. 

Πανεπιστήμιο Κύπρου / Μεταπτυχιακό Πρόγραμμα 



116 

ΠΑΝΤΕΛΗΣ Γ. ΦΟΥΝΤΑΙ 

ΠΑΛΙΜΨΗΣΤΟΥ ΤΟΙΧΟΔΟΜΙΚΟΥ ΕΠΑΝΑΝΑΓΝΩΣΗ. 
ΤΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ ΤΟΥ ΠΛ1ΝΘΙΝΟΥ ΔΙΑΚΟΣΜΟΥ ΣΤΟ ΝΑΟ ΤΟΥ ΠΡΠΤΑΙΟΥ. 

Λόγω της επίσπευσης του τεκμηριωτικού σταδίου στο μεγάλο Πρόγραμμα Έρευνας για τη διάσωση των 

τοιχογραφιών και την προϋποτιθέμενη προστασία του υλικού φορέα τους, δηλαδή του κτίσματος, είχα 

παρουσιάσει προκαταρκτικό σχέδιο αναπαράστασης του αρχικού ναού (ανακοινώσεις: Μακεδόνικα ΛΑ', 

1998, εικ. σελ. 418 και 19° Συμπόσιο ΧΑΕ 1999, "Περιλήψεις", εικ. σε?.. 112). Κατά τη σχετική 

συζήτηση πάνω στην πρόταση αυτί] (Συμπόσιο ΧΑΕ 1999), δεν αμφισβητήθηκε από την όλη διάρθρωση 

της όψης παρά μόνο η προτεινόμενη με ρητή επιφύλαξη πλίνθινη διακοσμητική ταινία στη βάση της 

αετωματικής επιφάνειας καθώς και η πιθανότητα συνύπαρξης τριών κυκλικών φεγγιτών. Με την 

αναψηλάφηση του προβλήματος του πλίνθινου διακόσμου και την αναλυτικότερη επανεξέταση της 

αντίστοιχης ανωδομής υπό το πρόσθετο φως των διαθέσιμων πλέον χρησιμότατων σχεδίων τομών (που 

δείχνουν τις παραμορφώσεις του φορέα), προκύπτει μια νέα θεώρηση που δικαιώνει την κριτική και τις 

συγκεκριμένες επιφυλάξεις. Μάλιστα οι ενδείξεις φαίνεται να ακυρώνουν κάθε πιθανότητα ύπαρξης 

διακόσμου στην αρχική φάση (10ος αιώνας), αφού το πλίνθινο κόσμημα στο βόρειο τοίχο μπορεί, 

σύμφωνα με αυτές, να αναχθεί στη μετασκευή του 13ου αιώνα: 

1. Ως προς τη στάθμη του, το κόσμημα αυτό, βρίσκεται χαμηλότερα και όχι στον οριζόντιο άξονα της 

αντίστοιχης ζώνης του αρχικού μετώπου, στην οποία "εγγράφεται". Κατά κάποιο τρόπο ε π ι σ τ έ φ ε ι 

το δίλοβο παράθυρο. 

2. Αν προερχόταν από τον 10° αιώνα θα έπρεπε ως "ζωφόρος" να εκτείνεται μέχρι τους γωνιόλιθους του 

αρχικού μετώπου. Το ενδεχόμενο αυτό αποδυναμώνεται για το λόγο ότι είναι δύσκολο να εξηγηθεί η 

πλήρης απώλεια των εκατέρωθεν τμημάτων και η σχεδόν ακέραια διατήρηση της μόνο στον άξονα του 

μετώπου, σε θέση που βάσει των σχετικών δεδομένων μπορεί να θεωρηθεί ως η πιο ευπαθής στο 

αρχικό βόρειο μέτωπο. 

3 . Μ ε μ ο ν ω μ έ ν ε ς πλίνθινες ταινίες σε συσχετισμό με τόξα ή ανώφλια παραθύρων και θυρών, 

εμφανίζονται κατά τον 12° αιώνα. Π.χ. Αγία Βαρβάρα Ερήμου Λακωνίας (Α), Αγία Μονή Αργολίδας 

(Α), καθολικό Καισαριανής (Ν), Σωτήρας Άμφισσας (Β), Αγ. Παντελεήμων Nerezi (Β). Κατά την 

υστεροβυζαντινή περίοδο παρατηρείται χρήση τους με διακοσμητική έμφαση και συχνά με γραφική 

ακανονιστία, σε τρεις περιπτώσεις: 

α. Συνδυάζονται περισσότερο ή λιγότερο άμεσα με ξύλινα ή λίθινα ανώφλια. Π.χ. στη Λακωνία (Γεράκι, 

Μυστράς), Μεσσηνία (Αγριλος), Ήπειρο (Αρτα: Παρηγορήτισσα). 

β. "Επιστέφουν" αψιδώματα (παραθύρων, θυρών ή και κογχών) που βρίσκονται στον άξονα όψεων. Π.χ. 

Αγ. Αθανάσιος (Δ,Β) και Ταξιάρχες (Ν) Λεονταρίου Αρκαδίας, Αγ. Ιωάννης Χρυσαφής (Δ) 

Λακωνίας, Αγ. Νικόλαος (Δ) Καλάμου Αττικής, Παρηγορήτισσα (Α) Αρτας, Αγ. Παντελεήμων (Α) 

Θεσσαλονίκης, Αγ. Δημήτριος (Α) Βελεσσών και Αγ. Δημήτριος (Α) Πριλάπου (Πρώην 

Γιουγκοσλαβία). Η παρουσία τους στη συγκεκριμένη αυτή θέση, σε κάποιες περιπτώσεις, δεν 



117 

αποκλείεται να σχετίζεται με αφανείς, εσωτερικές, ξύλινες δοκούς που έχουν συνεκτικό, 

"ανακουφιστικό" (αναπληρωματικό "ανώφλι") ή εφελκυστικό ρόλο. 

γ. Διατάσσονται εκατέρωθεν αψιδώματος αξονικού παραθύρου. Π.χ. Αγ. Αθανάσιος (Ν) Λεονταρίου, Αγ. 

Σπυρίδων (Ν) Άγριλου Μεσσηνίας, κ.ά. 

4. Ο δικτυωτός πλίνθινος διάκοσμος (του οποίου απλή εκδοχή μπορεί να θεωρηθεί το κόσμημα του 

Πρωτάτου) "γνώριμος στην Ανατολική Θράκη, Μακεδονία και Λακωνία, λαμβάνει μεγάλη διάδοση 

περί το τέλος του 13ου και κατά τον 14° αιώνα" κατά τον Ν. Δρανδάκη. Έχει επίσης επισημανθεί η 

σπάνις του θέματος του Πρωτάτου κατά και περί τον 10° αιώνα. 

5. Αριστερά και δεξιά του κυκλικού φεγγίτη και στη στάθμη του κλειδιού του, εμφανίζονται δύο 

ανισομήκεις και ανισόσταθμες τοιχοδομικές στρώσεις που ακολουθούν υποτυπωδώς το 

πλινθοπερίβλητο σύστημα. Η μοναδικότητα της περίπτωσης στο μνημείο, η αποσπασματικότητα και η 

γειτνίαση με το πλίνθινο κόσμημα μπορούν να εξηγηθούν αν συνδυασθούν (πρβλ. μερικά από τα 

παραπάνω παραδείγματα) και συσχετισθούν με την μετασκευή του 13 ου αιώνα. 

6. Υπάρχουν τοιχοδομικές ενδείξεις ou η ζώνη του αρχικού μετώπου πάνω από το σωζόμενο δίλοβο 

παράθυρο, αναδομήθηκε (μικρή διαφοροποίηση κλίσης και πάχους του τοίχου) εκτός από μικρό τμήμα 

παρά τη δυτική ακμή. 

7. Ο κυκλικός φεγγίτης πρέπει να είναι σύγχρονος του πλίνθινου κοσμήματος. 

Είναι ευνόητο ότι η νέα θεώρηση του διακόσμου δεν επηρεάζει την προταθείσα διάρθρωση της 

αρχικής όψης παρά μόνο σ'ό,τι αφορά στη συγκεκριμένη ενδιάμεση ζώνη στην οποία "αντιστοιχεί" το 

σωζόμενο κόσμημα. Αναφορικά όμως προς τη φάση της πρώτης μετασκευής (13ος αιώνας), τίθεται θέμα 

διερεύνησης του ενδεχομένου να υπήρχαν "αετώματα" στις κατά μήκος πλευρές του μετασκευασμένου 

ναού. 



118 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΦΟΥΣΤΕΡΗΣ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΔΙΑΤΑΞΗ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΛΟΠΚΟΥ ΚΥΚΛΟΥ 

ΣΕ ΣΤΑΥΡΟΕΙΔΕΙΣ ΕΓΓΕΓΡΑΜΜΕΝΟ ΥΣ ΝΑΟΥΣ 

Ο αριθμός και το περιεχόμενο των παραστάσεων του βασικού χριστολογικού κύκλου δεν υπήρξε 

ποτέ αυστηρά καθορισμένος. Για το λόγο αυτό είναι προβληματική η κατά κυριολεξία χρήση του όρου 

δωδεκάορτο. Η συγκρότηση του κύκλου εξαρτάται από τη μορφή και την έκταση των προσφερόμενων 

επιφανειών, την κλίμακα των παραστάσεων σε σχέση με την μέγεθος του ναού και την επιλογή του 

τρόπου μετάβασης από σκέλος σε σκέλος. 

Οι τέσσερις καμάρες, ενώ έχουν το ίδιο ύψος και πλάτος, μπορεί να διαφέρουν ως προς το μήκος 

τους ανάλογα με τις παραλλαγές του τύπου. Η με οποιοδήποτε τρόπο επιμήκυνση των σκελών, όπως 

είναι φυσικό, έχει άμεσες επιπτώσεις στο χριστολογικό κύκλο καθώς προσφέρεται η δυνατότητα 

ένταξης περισσότερων παραστάσεων. Από την άλλη μεριά η μείωση ή και η απουσία καμάρων στις 

παραλλαγές συνεπτυγμένων τύπων, περιορίζει τη δυνατότητα ιστόρησης του χριστολογικού κύκλου με 

άνεση και πληρότητα. 

Οι παραστάσεις στα εσωρράχια των καμάρων και τις επιφάνειες των τύμπανων, συγκροτούν 

συνήθως επιμέρους νοηματικές ενότητες ανά σκέλος. Στις παραλλαγές του τύπου με πλάγιες κόγχες, 

όπου στη θέση των τύμπανων της Β και Ν καμάρας έχουμε τεταρτοσφαίρια, η έννοια της επιμέρους ανά 

σκέλος ενότητας επιτείνεται με μία τοπική κορύφωση της χριστολογικής διήγησης. Διαφοροποιήσεις 

του αρχιτεκτονικού τύπου συμβάλλουν πολλές φορές στη διεύρυνση του κύκλου σε στάθμη χαμηλότερη 

από εκείνην που ορίζει η γένεση των καμάρων και στην προέκταση του στα γωνιακά διαμερίσματα. 

Ο πιό διαδεδομένος τρόπος μετάβασης από ένα σκέλος σε άλλο είναι ο κυκλικός και μάλιστα με 

δεξιόστροφη φορά (σχ.1), χειρισμός που κυριαρχεί και στους άλλους τύπους ναών. Ωστόσο δε λείπουν 

τα παραδείγματα κυκλικής διάταξης με αριστερόστροφη φορά (σχ.2). 

Στην αξονική ανάπτυξη των θεμάτων ο χριστολογικός κύκλος πειθαρχεί στους κάθετα 

τεμνόμενους άξονες, με αποτέλεσμα να τονίζεται το στοιχείο του σταυρού (σχ. 3). Κυρίαρχο στοιχείο 

φαίνεται να είναι η δημιουργία ενός τριαδικού σχήματος με εσχατολογικό χαρακτήρα στον κατά μήκος 

άξονα, με τις παραστάσεις που έπονται της Ανάστασης και αναφέρονται στην ολοκλήρωση του έργου 

της θείας οικονομίας [Πεντηκοστή (Αγ. Πνεύμα) - Ανάληψη (Χριστός) - Παντοκράτορας τρούλου]. 

Σε μία σύνθετη παραλλαγή του αξονικής διάταξης (σχ. 4). η ευαγγελική διήγηση στην εγκάρσια 

κεραία γίνεται αντιληπτή από δύο σημεία θέασης πάνω στον κατά μήκος άξονα. 



119 

Επισημαίνονται επίσης παραδείγματα που απαιτούν περισσότερο ενεργητική συμμετοχή του 

θεατή στην παρακολούθηση του κύκλου. Αυτό συμβαίνει σε προγράμματα στα οποία υπεισέρχονται 

διαγώνιοι άξονες ή σε περιπτώσεις όπου συνυπάρχουν στοιχεία της κυκλικής και αξονικής διάταξης. 

Τέλος σε καθαρά θεολογικό επίπεδο η συνέπεια της διαδοχής των παραστάσεων εξαρτάται από 

το προβάδισμα του βιβλικού - ιστορικού χαρακτήρα του κύκλου έναντι του εορτολογικού -

λειτουργικού, ή αντίστροφα. 

Σχ.3: Αχρίδα. Περίβλεπτος (Αγ. Κλήμης) Σχ.4: Μάνη, Μπουλαριοί. Αη Στρατηγός 



120 

ΧΕΙΜΩΝΟΠΟΥΛΟΥ ΜΑΡΙΑ 

ΓΕΩΡΓΙΚΗ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΑ ΣΤΙΣ ΛΟΥΛΟΥΔΙΕΣ ΚΙΤΡΟ ΥΣ 

Κατά τη διάρκεια των ανασκαφικών εργασιών στις Λουλουδιές Πιερίας 

αποκαλύφθηκαν εκτεταμένες βιοτεχνικές εγκαταστάσεις παραγωγής κρασιού και 

ελαιολάδου, που χρονολογούνται κατά τη φάση ακμής του επισκοπικού 

συγκροτήματος, στους χρόνους του Ιουστινιανού. Οι εγκαταστάσεις αυτές 

σχετίζονται με την αναβάθμιση του ρόλου του επισκόπου με διοικητικές 

αρμοδιότητες οικονομικού χαρακτήρα και συνδέονται με την επεξεργασία των 

γεωργικών προϊόντων της περιοχής. 

Το ελαιοτριβείο και το οινοποιείο της επισκοπής καταλαμβάνουν το 

βορειοδυτικό τμήμα του τετραπυργίου συγκροτήματος, και έχουν συνολική έκταση 

502 τ.μ.. 

Το ελαιοτριβείο είναι ένας τετράπλευρος χώρος προσκολλημένος στο βόρειο 

περίβολο, εσωτερικών διαστάσεων 9,40 x 8 μ., που διαιρείται με τοίχο πλάτους 0,70 

μ. σε δύο τμήματα διαστάσεων 8 x 4,5 μ. και 8 χ 4,20 μ. αντίστοιχα. Στη βορειότερη 

από τις δύο αίθουσες, σε επαφή με τον βόρειο περίβολο αποκαλύφθηκε το σύστημα 

επεξεργασίας του ελαιοκάρπου. Αποτελείται από μία κτιστή δεξαμενή εσωτερικών 

διαστάσεων 2,85 x 2,20 μ. με δάπεδο από πλίνθινες πλάκες, δύο ελαιόμυλους του 

τύπου του trapetum και mola olearia αντίστοιχα, και μία ορθογώνια βάση πιεστηρίου 

διαστάσεων 2,20 x 1,40 μ. 

Το συγκρότημα των ληνών βρίσκεται βόρεια της δυτικής πύλης και 

καταλαμβάνει τη βορειοδυτική γωνία του τετραπυργίου. Αποτελείται από έναν 

ορθογώνιο χώρο διαστάσεων 10,40 x 11,30 μ., που διαιρείται με τριπλή τοξοστοιχία 

σε δύο μικρότερους διαστάσεων 10,5 x 5,30 μ., τον κυρίως ληνό που προσαρτάται 

στο δυτικό περίβολο, και έναν χώρο εισόδου στα ανατολικά του. Η εγκατάσταση του 

ληνού αποτελείται από τρεις ορθογώνιες δεξαμενές-ληνούς σε επαφή με το δυτικό 

περίβολο, μία δεξαμενή υπερχείλισης ανατολικά τους και δύο δεξαμενές υπολήνια 

εκατέρωθεν αυτής, εδραζόμενα σε χαμηλότερο επίπεδο. Ο μεσαίος ληνός φέρει 

κπστό θρανίο, ενώ τα δύο υπολήνια κλίμακες καθόδου για τον καθαρισμό τους. 

Βόρεια των δύο προηγούμενων χώρων εκτείνονται δύο επιμήκεις πιθεώνες μήκους 



121 

20,70 μ.. Ένας τρίτος πιθεώνας διαστάσεων 20,50 χ 4 μ. προστίθεται στα δυτικά τους. 

Στους παραπάνω αποθηκευτικούς χώρους αποκαλύφθηκαν τμήματα 29 πίθων. 





ΟΙ ΟΜΙΛΗΤΕΣ ΤΟΥ 22ου ΣΥΜΠΟΣΙΟΥ 

I. Ευαγγελία Αγγέλκου 
9η ΕΒΑ Θεσσαλονίκης, Τ. Θ. 35, Τ. Κ. 554 01 Άγιος Παύλος 

2ο Πασχάλης Ανδρούδης & Αλέξανδρος Λαζαρίδης 
Δωδεκανήσου 32, 575 00 Πλαγιάρι Θεσσαλονίκης 

3. Αναστάσιος Αντωνάρας 
Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού, Λεωφ. Στρατού 2, Τ. Θ. 50047, Τ. Κ, 
54013 Θεσσαλονίκη 

4. Ιωάννης Βαραλής 
Παχυμέρη 3, Τ. Κ. 104 43 Αθήνα 

5. Ανέστης Βασιλακέρης 
Καραϊσκάκη 58, Τ. Κ. 566 26 Θεσσαλονίκη 

6. Κωνσταντίνος Βαφειάδης 
Μεταμορφώσεως 6, Τ. Κ. 185 42 Πειραιάς 

7. Ιωάννης Βιταλιώτης 
Ηλέκτρας 65, Τ. Κ. 176 73 Καλλιθέα 

8. Σωτήρης Βογιατζής 
Λεμεσού 29, Τ. Κ. 156 69 Παπάγου 

9. Κώστας Γερασίμου 
Αγαμέμνονος 1, Τ. Κ. 2310 Λακατάμια, Κύπρος 

10. Ελισάβετ Γιώτα 
Rue Aloys-Mooser 4,1700 Fribowg, Suisse 

II. Σταύρος Γουλούλης 
Μίνωος 13. Τ, Κ. 413 36 Λάρισα 

12. Γεώργιος Γούναρης 
Προξένου Κορομηλά 49, Τ. Κ. 546 22 Θεσσαλονίκη 

13. Nina Chichinadze 
G. Chubinashvili Institute of the History of Georgian Art, Tbilisi. 

14. Γεώργιος Δημητροκάλλης 
Ηπείρου 24, T. Κ. 104 33 Αθήνα 

15. Αναστασία Δρανδάκη 
Μουσείο Μπενάκη, Κουμπάρη 1, Τ, Κ. 106 74 Αθήνα 

16. Γιάννης Ηλιάδης 
Φιλοπάππου 5, 1041 Λευκωσία, Κύπρος 

17. Νεκτάριος Ζάρρας 
Κυδωνιών 19, Τ. Κ. 171 21 Ν. Σμύρνη 

18. Νικολία Ιωαννίδου 
Καλλιδρομίου 20, Τ. Κ. 114 72 Αθήνα 

19. Μαρία Καζανάκη-Λάππα 
Πανσελήνου 20, Τ. Κ. 111 41 Αθήνα 

20. Μιχάλης Κάππας 
Καμβουνίων 3, Τ. Κ. 546 21 Θεσσαλονίκη 

21. Όλγα Καραγιώργου 
Ψηλορείτου 64, Τ. Κ. 173 42 Αθήνα 

22. Γιάννης Καρατζόγλου 
Αγίων Πάντων 29, Τ. Κ, 176 72 Καλλιθέα 

23. Χαρίκλεια Κοιλάκου 
1η ΕΒΑ, Πολυγνώτου 2, Τ. Κ. 105 55 Αθήνα 

24. Ηλίας Κόλλιας 



124 

Πλ. Αργυροκάστρου, Τ. Κ. 851 00 Ρόδος 

25. Νίκος Κοντογιάννης 
Φρούριο Πύλου, Τ. Κ. 240 01 Πύλος 

26. Πέτρος Κουφόπουλος & Μαρίνα Μυριανθέως-Κουφοπούλου 
Σισμανογλείου 11, Τ. Κ. 152 35 Βριλήσσια 

27. Λάζαρος Κωνσταντινίδης 
Πραξιτέλους 72-74, Τ. Κ. 185 32 Πειραιάς 

28. Δημήτριος Λιάκος 
Γ. Γεννηματά 1, Τ. Κ. 566 25 Συκιές Θεσσαλονίκης 

29. Αικατερίνη Λοβέρδου-Τσιγαρίδα 
Αιμ. Ριάδη 3, Τ. Κ. 546 40 Θεσσαλονίκη 

30. Σταύρος Μαδεράκης 
Λυκούργου 48, Αγία Βαρβάρα, Τ. Κ. 175 63 Παλαιό Φάληρο 

31. Σταύρος Μαμαλούκρς 
Έκτορος 9, Τ. Κ. 152 35 Βριλήσσια 

32. Απόστολος Μαντάς 
Περγάμου 113, Τ. Κ. 122 42 Αιγάλεω 

33. Ευτέρπη Μαρκή 
9n ΕΒΑ Θεσσαλονίκης, Τ. Θ. 35, Τ. Κ. 554 01 Άγιος Παύλος 

34. Αφέντρα Μουτζάλη 
6η ΕΒΑ, Φιλοποίμενος 56, Τ. Κ. 261 10 Πάτρα 

35. Νικόλαος Μπονόβας 
Σύλλης 11, Τ. Κ. 546 32 Θεσσαλονίκη 

36. Χαράλαμπος Μπούρας 
Αναγνωστοπούλου 37, Τ. Κ. 106 73 Αθήνα 

37. Αννα Νίκα 
4η ΕΒΑ, Οδός Ιπποτών, Τ. Κ. 851 00 Ρόδος 

38. Γεώργιος Ντέλλας 
4η ΕΒΑ, οδός Ιπποτών, Τ. Κ. 851 00 Ρόδος 

39. Σοφία Ντιντιούμη 
4η ΕΒΑ, Κως, Τ. Κ. 853 00 Κως 

40. Μαριάννα Οικονόμου 
Φώκαιας 14, Τ. Κ. 156 69 Παπάγου 

41. Νικόλαος Παζαράς 
Εγνατίας 43, Πυλαία, Τ. Κ. 555 35 Θεσσαλονίκη 

42. Βαρβάρα Παπαδοπούλου 
8η ΕΒΑ, Κάστρο, Τ. Κ. 451 10 Ιωάννινα 

43. Κυριάκος Παπαϊωακείμ 
Αγαμέμνονος 1, Τ. Κ. 2310 Λακατάμια, Κύπρος 

44. Χριστίνα Παπακυριακού 
Χαρ. Τρικούπη 10, Τ. Κ. 546 40 Θεσσαλονίκη 

45. Αικατερίνη Παρασκευοπούλου 
Αντιόπης 34, Τ. Κ. 173 43 Άγιος Δημήτριος 

46. Μαγδαληνή Παρχαρίδου 
Πετροπουλακιδών 3, Τ. Κ. 546 35 Θεσσαλονίκη 

47. Αφροδίτη Πασαλή 
Μεγ. Αλεξάνδρου 7, Τ. Κ. 412 22 Λάρισα 

48. Πλάτων Πετρίδης 
Δ. Καλλέργη 3, Τ. Κ. 174 55 Άλιμος 

49. Γεώργιος Πέτρου 



125 

Αγαμέμνονος 1, T. Κ. 2310 Λακατάμια, Κύπρος 

50. Ξανθή Προεστάκη 
Λ. Κατσώνη 25, Τ. Κ. 166 73 Βούλα 

51. Γεώργιος Προκοπίου 
Φιλώτα 10, Τ. Κ. 136 76 Θρακομακεδόνες 

52. Νικολέττα Σαραγά 
Α' Ε. Π. Κ. Α., Μακρυγιάννη 2-4, Τ. Κ. 117 42 Αθήνα 

53. Αθανάσιος Σέμογλου 
Νότου 3, Τ. Κ. 153 42 Αγία Παρασκευή 

54. Σταυρούλα Σδρόλια 
7η ΕΒΑ, Ανθίμου Γαζή 46, Τ. Κ. 412 22 Λάρισα 

55. Μαρία Σκορδαρά 
Σειρήνων 23, Τ. Κ. 175 61 Παλαιό Φάληρο 

56. Χριστίνα Σπανού 
Αγαμέμνονος 1, Τ. Κ. 2310 Λακατάμια, Κύπρος 

57. Χαρίτων Σταυροβουνιώτης & Χριστόδουλος Χατζηχριστοδούλου 
Φανερωμένης 86-90, Τ. Θ. 21995, Τ. Κ. 1515 Λευκωσία, Κύπρος 

58. Αγγελική Σταυροπούλου 

Παν/μιο Ιωαννίνων, Τ. Κ. 451 10 Ιωάννινα 

59. Παύλος Τριανταφυλλίδης 
KB' ΕΠΚΑ, Οδός Ιπποτών, Τ. Κ. 85 100 Ρόδος 

60. Ευθύμιος Τσιγαρίδας 
Αιμ. Ριάδη 3, Τ. Κ. 546 40 Θεσσαλονίκη 

61. Γιώργος Φιλόθεου 
Ακαδημίας 23, Τ. Κ. 23 30 Λακατάμια Κύπρου 

62. Ανδρέας Φούλιας 
Αδρία 19Α, Τ. Κ. 1070 Λευκωσία Κύπρου 

63. Παντελής Φούντας 
Βιάνδρου 9, Τ. Κ. 543 51 Θεσσαλονίκη 

64. Γιώργος Φουστέρης 
Ιωαννίνων 62, Τ. Κ. 546 39 Θεσσαλονίκη 

65. Μαρία Χειμωνοπούλου 
9η ΕΒΑ Θεσσαλονίκης, Τ.Θ. 35, Τ. Κ. 554 01 Άγιος Παύλος 











Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

