
  

  Ετήσιο Συμπόσιο Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 23 (2003)

   Εικοστό Τρίτο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης

   

 

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 08:24:13



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 08:24:13



ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΤΡΙΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

'Αθήνα, 16, 17 καί 18 Μαΐου 2003 

Βυζαντινό καί Χριστιανικό Μουσείο 
Βασ. Σοφίας 22, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2003 





ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΤΡΙΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

'Αθήνα, 16,17 καί 18 Μαΐου 2003 

Βυζαντινό καί Χριστιανικό Μουσείο 

Βασ. Σοφίας 22, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2003 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΤΡΙΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 16,17 και 18 Μαΐου 2003 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 

Βασ. Σοφίας 22, Αθήνα 

Π Ρ Ο Γ Ρ Α Μ Μ Α 

Το καθιερωμένο εαρινό συμπόσιο για τη Βυζαντινή και τη Μεταβυζαντινή 

Αρχαιολογία και Τέχνη συγκαλείται για εικοστή τρίτη φορά από την Χριστιανική 

Αρχαιολογική Εταιρεία κατά το τριήμερο 16-18 Μαΐου 2003. Οι πρωινές 

συνεδριάσεις αρχίζουν στις 09.15 και οι απογευματινές συνεδριάσεις της πρώτης και 

δεύτερης ημέρας αρχίζουν στις 17.00 και της τρίτης στις 18.00. Ως ειδικό 

επιστημονικό θέμα, του εφετινού συμποσίου, έχει ορισθεί «Ενδυμασία και 

καλλωπισμός στο Βυζάντιο. Μαρτυρίες της αρχαιολογίας και της τέχνης». Σε αυτό 

έχουν αφιερωθεί δύο εισηγήσεις (διάρκειας μισής ώρας). 

Η πρωινή συνεδρίαση της Παρασκευής και το πρώτο μέρος του απογεύματος 

είναι αφιερωμένες σε θέματα αρχιτεκτονικής, ενώ το δεύτερο μέρος στη γλυπτική, 

την κεραμική και τη μικροτεχνία. Οι συνεδριάσεις του Σαββάτου καλύπτουν το 

ειδικό θέμα και της Κυριακής έχουν θέματα εικονογραφίας, βυζαντινής και 

μεταβυζαντινής ζωγραφικής. 

Επειδή ο αριθμός των ανακοινώσεων είναι μεγάλος (67), παρακαλούνται τόσον 

οι ομιλητές όσον και οι προεδρεύοντες των συνεδριάσεων να τηρούν με σχολαστική 

ακρίβεια τον χρόνο παρουσίασης που προβλέπεται από το πρόγραμμα. 

Η Χριστιανική Αρχαιολογική Εταιρεία ευχαριστεί το Υπουργείο Πολιτισμού το 

οποίο, όπως και κατά τα προηγούμενα έτη ενίσχυσε οικονομικώς το Εαρινό 

Συμπόσιο του 2003, και το Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο για τη φιλοξενία 

του. 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΤΡΙΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 16,17 και 18 Μαΐου 2003 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 

Παρασκευή, 16 Μαΐου 2003 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Π. Βοκοτόπουλος & Η. Κόλλιας 

09.15 Έναρξη 

09.30 Γεράσιμος Παγουλάτος: Το χριστιανικό λεγόμενο βαπτιστήριο της Δούρας 

Ευρωπού και τα εν Αυτώ Τελούμενα: μια νέα προσέγγιση στο πρόβλημα της χρήσης 

του. 

09.45 Μυρτώ Γεωργοπούλου & Διαμάντω Ρηγάκου: Άγνωστο παλαιοχριστιανικό 

συγκρότημα στα Αραχωβίτικα Πατρών. 

10.00 Ασπασία Κούρεντα-Ραπτάκη: Χριστιανική Κίρρα. Νεώτερες έρευνες. 

10.15 Χριστίνα Τσιγωνάκη: Νέα ανασκαφικά δεδομένα για τη βασιλική Α της Ιτάνου. 

10.30 Σταύρος Μαμαλούκος: «Αγία Σοφία». Η Καθολική Εκκλησία της Βιζύης. 

10.45 Χαράλαμπος Μπούρας: Η αρχιτεκτονική της Σωτείρας του Λυκοδήμου Αθηνών. 

Διαπιστώσεις και υποθέσεις. 

11.00 Μαρίνα Μυριανθέως-Κουφοπούλου: Τα κοιμητηριακά παρεκκλήσια της Μονής 

Σινά. 

11.15 Διάλειμμα 

11.45 Σωτήρης Βογιατζής: Στοιχεία από την οικοδομική ιστορία της Ι. Μ. Αγίου Ιωάννου 

Θεολόγου Πάτμου. 

12.00 Βαρβάρα Παπαδοπούλου: Η βυζαντινή Μονή Παναγίας Περιβλέπτου: Συμβολή 

στη μνημειακή τοπογραφία της βυζαντινής Αρτας. 

12.15 Φλώρα Καραγιάννη: Ανασκαφή άγνωστου βυζαντινού ναού στη Βέροια. 

12.30 Γιάννης Καρατζόγλου: Το καθολικό της Ι. Μ. Ευαγγελιστρίας Αλιάρτου Βοιωτίας. 

12.45 Ιάκωβος Ποταμιάνος: Περί του προσανατολισμού ορισμένων βυζαντινών 

εκκλησιών της Θεσσαλονίκης. 

13.00 Παναγιώτης Βελισσαρίου: Ανασκαφικά και αρχιτεκτονικά ναού Αγ. Αποστόλων 

Λεονταρίου Αρκαδίας. 

13.15 Αναστάσιος Τάντσης: Παρατηρήσεις στη χρήση των υπερώων στους ναούς της 

Μέσης και Ύστερης Βυζαντινής περιόδου. 

13.30 Παντελής Φούντας: Μια πρόταση για το βυζαντινό ανακτορικό πυριατήριο. 

13.45 Συζήτηση 

14.15 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης 



6 

Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Χ. Μπούρας & Ε. Μαρκή 

17.00 Νικολία Ιωαννίδου & Ιωάννης Χανδρινός: Ο κτήτορας και το αρχιτεκτονικό 

έργο στα μέσα βυζαντινά χρόνια. 

17.15 Ιωάννης Γεωργίου Ηλιάδης: Το φυσικό φως στο καθολικό της μονής Παναγίας 

Κοσμοσωτείρας στη Βήρα. 

17.30 Αφροδίτη Πασαλή: Το καθολικό της Μονής Αγίου Βλασίου στην Στυλίδα 

Φθιώτιδας. 

17.45 Ιωάννης Ανδρέου Ηλιάδης: Παράδοση και ανανέωση στην αρχιτεκτονική της 

όψιμης τουρκοκρατίας στην Κύπρο (1905 αι.). 

18.00 Στυλιανός Περδίκης: Ένας άγνωστος για την Κύπρο τύπος παλαιοχριστιανικής 

κολυμβήθρας 

18.15 Διάλειμμα 

18.30 Ευαγγελία Μηλίτση: Μαρμάρινες μεσοβυζαντινές ψευδοσαρκοφάγοι στην Κω. 

18.45 Γεώργιος Δημητροκάλλης: Το τέμπλο της Μεσσηνιακής Σαμαρίνας. 

19.00 Γιώργος Π άλλης: Νεώτερα για το εργαστήριο γλυπτικής της Σαμαρίνας (τέλη 12ου-

αρχές13°°αι.). 

19.15 Γιώργος Φουστέρης: Η οργάνωση του διακόσμου των κιονόκρανων της Παναγίας 

του Κάστρου στην Καρύταινα. 

19.30 Αναστασία Γιαγκάκη: Παλαιοχριστιανική κεραμική της Ελεύθερνας στην Κρήτη: 

Παρατηρήσεις στους κρητικούς αμφορείς. 

19.45 Μαρία Σιγαλά: Γυάλινα κτερίσματα στη μεσαιωνική έκθεση στο Καστέλλο της 

Ρόδου. 

20.00 Αννα Νίκα: Προεικονίσεις της Θεοφάνειας του Χριστού σε παλαιοχριστιανικό 

σταυρό λιτανείας από την Ιαλυσό της Ρόδου. 

20.15 Γεώργιος Κιουρτζιάν: Άγνωστο Δίπτυχο βυζαντινής τεχνοτροπίας. 

20.30 Αλεξάνδρα-Κυριακή Βασιλείου: Ένα αξιοπρόσεκτο μολυβδόβουλλο της 

συλλογής Zarnitz: Δομέτιος Επίσκοπος Ηρακλειουπόλεως και ο άγιος Αθηνογένης 

(τέλη 7ου-αρχές 8ου αι.). 

20.45 Σταύρος Γουλούλης: Έκφραση λουτρού του Λέοντος Χοιροσφάκτη: Ερμηνεία ενός 

κοσμικού εικαστικού συνόλου. 

21.00 Συζήτηση 

2130 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης 



7 

Σάββατο, 17 Μαΐου 2003 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ν. Χατζηδάκη & Ι. Κακούρης 

09.30 Marielle Martiniani-Reber: Η μελέτη του βυζαντινού ενδύματος: μια 

μεθοδολογική πρόταση. 

10.00 Αιμιλία Γερουλάνου: Το βυζαντινό κόσμημα. 

10.30 Ευτέρπη Μαρκή: Η ενδυμασία στην παλαιοχριστιανική τέχνη της Θεσσαλονίκης. 

10.45 Δαμιανός Κομμάτας & Αφρίμ Χότη: Στοιχεία ένδυσης και καλλωπισμού από το 

χώρο της Αλβανίας κατά τη μεσαιωνική περίοδο. 

11.00 Αναστάσιος Αντωνάρας: Χρυσοΰφαντα και χρυσοκέντητα υφάσματα των 

Παλαιοχριστιανικών χρόνων. Ευρήματα από τη Θεσσαλονίκη. 

11.15 Παρή Καλαμαρά: Νέα στοιχεία στο βυζαντινό βεστιάριο του 11ου αιώνα. 

11.30 Αναστάσιος Αντωνάρας & Καλλιόπη Καβάσιλα: Χρυσομέταξο ύφασμα από 

τον Άγιο Αχίλλειο Πρεσπών. Τεχνική ανάλυση, εργασίες συντήρησης. 

11.45 Μανόλια Γρηγορίου: Δύο οράρια του Βυζαντινού και Χριστιανικού Μουσείου: 

είέταση υλικών και κατασκευής, αναλύσεις και συμπεράσματα. 

12.00 Διάλειμμα 

12.30 Σαπφώ Ταμπάκη: Βοσκός, αγρότης ή ψαράς; Ενδυμασίες των απλών ανθρώπων 

στο Βυζάντιο. 

12.45 Χαράλαμπος Χοτζάκογλου: Απεικονίσεις του δικέφαλου αετού σε βυζαντινά 

ενδύματα. Μετεξέλιξη ενός συμβόλου 

13.00 Ιωάννα Μπίθα: Σχόλια στις ενδυματολογικές συνήθειες της Ρόδου, της Κρήτης και 

της Κύπρου. 

13.15 Νάσα Παταπίου: Ενδυμασία και κόσμημα στη Φραγκοκρατούμενη Κύπρο. 

13.30 Στέλλα Frigerio-Ζένιου: «Κυπριώτισσες κυράδες». Γυναικεία ενδυμασία στην 

Κύπρο στα τέλη του 150υ-αρχές του 16OT αιώνα. 

13.45 Συζήτηση 

14.15 Λήςη της πρωινής συνεδρίασης 

Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ρ. Ετζέογλου & Μ. Ποταμιάνου 

17.00 Δέσποινα Μακροπούλου: Παλαιοχριστιανικά κοσμήματα από τη Θεσσαλονίκη. 

17.15 Μαρία Πέτσα-Σταύρου: Χρυσό περιδέραιο αρ. 17.190.150 από τον Θησαυρό 

Λάμπουσας στο Μητροπολιτικό Μουσείο Τέχνης Νέας Υόρκης: νέες διαστάσεις. 

17.30 Ευαγγελία Αγγέλκου & Μαρία Χειμωνοπούλου: Κοσμήματα και εξαρτήματα 

ένδυσης από το μεσοβυζαντινό Κίτρος. 

17.45 Μελίνα Παϊσίδου: Ο καλλωπισμός και η φροντίδα των νεκρών στη μεσοβυζαντινή 

και υστεροβυζαντινή περίοδο. Το παράδειγμα της'Εδεσσας. 



8 

18.00 Μαρία Παρανή: Άνδρες με σκουλαρίκια στο Βυζάντιο. 

18.15 Γιώτα Ψαρρή: Γυάλινα βραχιόλια από ανασκαφές στην Ρόδο. Σκέψεις και 

προβληματισμοί γύρω από την προέλευση και τη χρονολόγηση τους. 

18.30 Διάλειμμα 

19.00 Μαρίζα Τσιάπαλη: Ιερατικά άμφια και εκκλησιαστικά υφάσματα στην εντοίχια 

ζωγραφική του 17ου αιώνα στους ναούς του νομού της Άρτας. 

19.15 Αικατερίνη Δελλαπόρτα: «Άμπιτα και βράκες, γαμπάς και φίνο ράσο». (Η Εξέλιξη 

της ενδυμασίας του κλήρου και των λαϊκών μέσα από την μεταβυζαντινή ζωγραφική 

της Ζακύνθου). 

19.30 Κωνσταντίνος Βαφειάδης: Ανίερα εικονιστικά θέματα σε ιερατικά άμφια και 

πέπλα. Παραδείγματα από το σκευοφυλάκιο της Ι. Μ. Διονυσίου. 

19.45 Μαγδαληνή Παρχαρίδου-Αναγνώστου & Αχιλλέας Γερασιμίδης: Η 

απεικόνιση της βλάστησης στη μεταβυζαντινή μνημειακή ζωγραφική. 

20.00 Συζήτηση 

20.15 Παρουσίαση του 24ο υ τόμου του Δελτίου (αφιερωμένος στο Νικόλαο 

Οικονομίδη) 

20.30 Απονομή βραβείου στη μνήμη Μανόλη Χατζηδάκη και επάθλου Μαρίας 

Θεοχάρη. 

21.00 Δεξίωση 

Κυριακή, 18 Μαΐου 2003 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ε. Τσιγαρίδας & Μ. Γεωργοπούλου 

09.30 Μαρία Ευαγγελάτου: Ο χριστολογικός συμβολισμός του κίονα σε έργα βυζαντινής 

τέχνης. 

09.45 Σταύρος Μαδεράκης: Μια ιδιότυπη εικονογραφία του Ακάθιστου Ύμνου από την 

Κρήτη. 

10.00 Απόστολος Μαντάς: Η εικονογραφία της παραβολής των βασιλικών γάμων. 

10.15 Νικόλαος Θ. Παζαράς: Η εικονογραφική εξέλιξη της απεικόνισης του Αγίου 

Δημητρίου: από την πρώιμη τοπική παράδοση της Θεσσαλονίκης στο γενικευμένο 

τύπο της μέσης βυζαντινής περιόδου. 

10.30 Αγγελική Στρατή: Θεοτόκος Οδηγήτρια-Άγιος Ιωάννης Θεολόγος. Σχόλια και 

παρατηρήσεις σε έναν σπάνιο εικονογραφικό τύπο. 

10.45 Παναγιώτης Νικολόπουλος: Μια μικρογραφία του Ευαγγελιστού Ιωάννου υπό 

ένταξιν. 

11.00 Διάλειμμα 



9 

11.30 Ετήσια Γενική Συνέλευση των μελών της Χριστιανικής Αρχαιολογικής 

Εταιρείας. Εκθέσεις πεπραγμένων 2002: α) του Διοικητικού Συμβουλίου 

και β) της Εξελεγκτικής Επιτροπής Οικονομικής διαχειρίσεως. 

Αρχαιρεσίες: Εκλογή νέου Διοικητικού Συμβουλίου για το διάστημα 

2003-2006. 

Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ο. Γκράτζιου & Ε. Τσοφοπούλου 

18.00 Κώστας Γερασίμου: Το έργο και η πιθανή κάθοδος του κερκυραίου ζωγράφου 

Εμμανουήλ Τζανφουρνάρη στη Κύπρο. 

18.15 Μαρία Κωνσταντουδάκη-Κιτρομηλίδου: Κυπριακές εικόνες σε αθηναϊκές 

συλλογές. Τρία παραδείγματα. 

18.30 Νικόλαος Σιώμκος: Φορητές εικόνες του τέμπλου του ναού της Υπαπαντής 

στη Θεσσαλονίκη. Αποκατάσταση ενός συνόλου του α' μισού του 16ου αι. 

18.45 Δημήτριος Δ. Τριανταφυλλόπουλος: Παραμυθίας εικόνες στο υπόδουλο 

γένος (για την 550η επέτειο της Μεγάλης Αλώσεως). 

19.00 Αγαθονίκη Τσιλιπάκου: Η μεταβυζαντινή ζωγραφική στη Βέροια. Ζωγράφοι και 

εργαστήρια στο 17° αι. 

19.15 Δημήτριος Λιάκος & Νικόλαος Μερτζιμέκης: Έργα ξυλογλυπτικής του 18ου και 

19ου αιώνα από τον Ενοριακό ναό του Αγίου Αθανασίου στη Συκιά Χαλκιδικής. 

19.30 Χριστόδουλος Χατζηχριστοδούλου: Οι χάρτες ως κειμήλια και ως έκφραση 

εκκλησιαστικής πολιτικής. Η περίπτωση της Κύπρου. 

19.45 Νικόλαος Διονυσόπουλος: Πορτρέτα Γεωργιανών κτητόρων στην Τράπεζα της 

Μονής Φιλόθεου. 

20.00 Συζήτηση 

20.30 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης και του 23 ο υ Εαρινού Συμποσίου 

Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης. 





11 

ΕΥΑΓΓΕΛΙΑ ΑΓΓΕΛΚΟΥ & ΜΑΡΙΑ ΧΕΙΜΩΝΟΠΟΥΛΟΥ 

ΚΟΣΜΗΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΞΑΡΤΗΜΑΤΑ ΕΝΔΥΣΗΣ ΑΠΟ ΤΟ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΟ 

ΚΙΤΡΟΣ 

Το μεσοβυζαντινό Κίτρος ήταν μία πόλη-κάστρο της βόρειας Πιερίας, 

κτισμένη στη θέση της αρχαίας Πύδνας, η οποία ήδη από τα τέλη του 6ου αι., 

μετονομάζεται σε Κίτρος, σύμφωνα με την επιτομή του Στράβωνα. 

Βρίσκεται σε απόσταση ενός χιλιομέτρου νότια από το σημερινό χωριό 

Μακρύγιαλος, επάνω στην υψηλή ακτή, όπου ανασκάφηκαν τα ερείπια του βορείου 

και δυτικού περιβόλου του βυζαντινού κάστρου και η μεσοβυζαντινή επισκοπή. Η 

ανασκαφική έρευνα αποκάλυψε επίσης στην περιοχή του λιμανιού νότια του 

κάστρου, πανδοχείο, λουτρό μονόχωρο κοιμητηριακό ναό, εργαστήρια κεραμικής και 

χύτευσης μετάλλου και ιδιωτικές κατοικίες. 

Εκτός των άλλων ευρημάτων, οι ανασκαφές έδωσαν αρκετά κοσμήματα και 

εξαρτήματα ένδυσης, όπως δαχτυλίδια, βραχιόλια, περίαπτα και ενώτια, πόρπες 

ζώνης και κουμπιά. Τα ευρήματα προέρχονται από την ανασκαφή του επισκοπικού 

ναού, από σπίτια μέσα στο κάστρο, από τα εργαστήρια εκτός του περιβόλου, από 

ταφές γύρω από τον κοιμητηριακό ναό και από παραδόσεις. 

Τα δαχτυλίδια είναι κυρίως χάλκινα, χυτά, ανδρικά και γυναικεία, ενώ 

μοναδικό δείγμα αποτελεί ένα γυάλινο παιδικό δαχτυλίδι. Τα βραχιόλια είναι 

μπρούντζινα και γυάλινα. Από αυτά ένα μόνο σώζεται ακέραιο, ενώ τα υπόλοιπα 

αποσπασματικά. 

Οι πόρπες ζώνης είναι χάλκινες και σιδερένιες και μπορούν να ταξινομηθούν 

σε τέσσερις τύπους, ενώ τα κουμπιά είναι χάλκινα, οστέινα και λίθινα. 

Τα κοσμήματα και τα εξαρτήματα ένδυσης είναι φτιαγμένα από φτηνά σχετικά 

υλικά, δίδουν ορισμένες πληροφορίες σχετικά με τα ενδύματα και τα κοσμήματα των 

ανθρώπων της περιοχής και χρονολογούνται από το 10° ως το 13° αι. 



12 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΑΝΤΩΝΑΡΑΣ 

ΧΡΥΣΟΫΦΑΝΤΑ ΚΑΙ ΧΡΥΣΟΚΕΝΤΗΤΑ ΥΦΑΣΜΑΤΑ ΤΩΝ 

ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΩΝ ΧΡΟΝΩΝ. ΕΥΡΗΜΑΤΑ ΑΠΟ ΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

Στη συλλογή υφασμάτων του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού μεταξύ των άλλων 

φυλάσσονται και τα ράκη με τους κωδικούς Βυφ 9 - Βυφ 26 και Βυφ 38, ορισμένα από τα 

οποία εκτίθενται σε αίθουσες της μόνιμης έκθεσης του που αφορούν στον ιδιωτικό βίο και τα 

ταφικά έθιμα, αντίστοιχα, των παλαιοχριστιανικών χρόνων. Αποτελούν πολύ σπάνια 

παραδείγματα χρυσοκεντητικής και μεταξουργίας της ύστερης αυτοκρατορικής περιόδου. Τα 

ράκη στο σύνολο τους αποτελούν ένα ενιαίο σύνολο που προέρχεται από ανασκαφή 

παλαιοχριστιανικού τάφου ο οποίος αποκαλύφθηκε στην ανατολική νεκρόπολη της 

Θεσσαλονίκης, στην επέκταση της οδού Αγίου Δημητρίου το 1960. Τα υφάσματα μπορούν να 

χρονολογηθούν, με τη βοήθεια νομισματικών συνευρημάτων, στο α' μισό του 4 ο υ αι. μ.Χ., 

εποχή στην οποία ανάγεται ακόμη ένα χρυσοΟφαντο μεταξωτό ράκος ενδύματος που 

εκτίθεται στο Αρχαιολογικό Μουσείο Θεσσαλονίκης. 

Τα υφάσματα προέρχονται από διάφορα είδη ενδυμάτων που ήταν κατασκευασμένα 

από διαφορετικά υλικά. Ορισμένα ράκη είναι κατασκευασμένα αποκλειστικά από μετάξι ή και 

λινό, ενώ κάποια άλλα είχαν ενυφασμένο διάκοσμο φτιαγμένο με χρυσό υφάδι. Σε ορισμένα 

σημεία έφεραν χρυσοκέντητο ανθικό διάκοσμο (βλαστούς και καρπούς, μεμονωμένους και σε 

ομάδες) και γεωμετρικά σχήματα (ταινίες με διάφορα μοτίβα). Ακόμη, διατηρούνται τμήματα 

χρυσής δαντέλας φτιαγμένης με βελόνι. Τέλος, ανάμεσα τους σώζονται σπαράγματα με 

«κοφτό» διάκοσμο, στα οποία το θέμα διαμορφώνεται με την αφαίρεση τμημάτων των 

υφαδιών. 

Τα δύο άλλα δημοσιευμένα παράλληλα, χρυσοΰφαντων πορφυρών υφασμάτων, από 

τον Ελλαδικό χώρο είναι πολύ αρχαιότερα. Τα πρώτα προέρχονται από τη χρυσή λάρνακα 

της Βεργίνας, ενώ και λίγα ράκη χρυσοκέντητου-μειαξωτού του 40U-30U αι. π.Χ. έχουν βρεθεί 

σε τάφους στην περιοχή Νιγρίτας Σερρών. Αντίστοιχα ελληνιστικά ευρήματα εκτός Ελλάδος 

προέρχονται από τάφους στα παράλια της Μαύρης Θάλασσας, ενώ σύγχρονα των 

ευρημάτων της Θεσσαλονίκης είναι τα ευρήματα από την Παλμύρα και το Βιμινάκιο καθώς 

επίσης και αυτό που φυλάσσεται στο Μουσείο Καλών Τεχνών της Βοστόνης. 



13 

Σύμφωνα με την κυρίαρχη άποψη που θέλει την Κίνα και την Ινδία τους μόνους 

χώρους προέλευσης μεταξιού, η πρώτη ύλη των σπαραγμάτων των ενδυμάτων μας θα 

πρέπει να έχει εισαχθεί, αν και απαντούν διάφορες αναφορές στις γραπτές πηγές που 

αφορούν στην ύπαρξη κάποιου είδους τοπικού μεταξιού που παραγόταν στην Ελλάδα ήδη 

από την κλασική αρχαιότητα. 

Τα ευρήματα του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού είναι πολύ σημαντικά λόγω της 

σπανιότητας τους και των πληροφοριών που μας παρέχουν για τις τεχνικές ύφανσης και 

διακόσμησης ενδυμάτων κατά την πρώιμη αυτή εποχή. Στα ράκη εμφανίζονται πλήρως 

διαμορφωμένες οι τεχνικές των διαφόρων «βελονιών» αλλά και διακοσμητικά θέματα που θα 

γνωρίσουν μεγάλη διάδοση κατά τους βυζαντινούς και μεταβυζαντινούς χρόνους και θα 

διασωθούν κατά κύριο λόγο σε άμφια και λειτουργικά υφάσματα. Επίσης όμως είναι 

σημαντικά γιατί εμπλουτίζουν την εικόνα του πλούτου και της πολυτέλειας που περιέβαλε την 

άρχουσα τάξη της Θεσσαλονίκης και των ταφικών εθίμων της, όπως αποκαλύπτονται από τα 

ανασκαφικά ευρήματα των νεκροπόλεων της πόλης.-



14 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΑΝΤΩΝΑΡΑΣ 

ΚΑΛΛΙΟΠΗ ΚΑΒΑΣΙΛΑ 

ΧΡΥΣΟΜΕΤΑΞΟ ΥΦΑΣΜΑ ΑΠΟ ΤΟΝ ΑΓΙΟ ΑΧΙΛΛΕΙΟ ΠΡΕΣΠΩΝ 

ΤΕΧΝΙΚΗ ΑΝΑΛΥΣΗ ,ΕΡΓΑΣΙΕΣ ΣΥΝΤΗΡΗΣΗΣ 

Παρότι η βυζαντινή'αυτοκρατορία αποτελούσε επί αιώνες το μόνο κράτος της Μεσογείου 

στο οποίο παραγόταν μεταξωτά υφάσματα, ελάχιστα είναι τα έργα που έχουν διασωθεί εντός των 

αλλοτινών της συνόρων. Τα περισσότερα σωζόμενα σήμερα δείγματα βυζαντινών μεταξωτών 

υφασμάτων απόκεινται σε καθεδρικούς ναούς της Δύσης όπου κατέληξαν ως δώρα δυτικών ηγεμό­

νων ή ως προϊόντα λαφυραγώγησης της Ανατολής. 

Το μετάξι αποτελούσε ευρέως την πρώτη ύλη τόσο για τα ενδύματα των αυλικών και των 

διάφορων αξιωματούχων, εκκλησιαστικών και λαϊκών, όσο και για τα διάφορα καλύμματα οικια­

κής και εκκλησιαστικής χρήσης. Επρόκειτο για ένα είδος πολυτελείας του οποίου η εμπορική αξία 

συγκρινόταν μόνο με αυτή του χρυσού. Τα χρυσομέταξα υφάσματα και ιδίως τα πορφυρά 

αποτελούσαν είδος κεκωλυμένο κατά τη βυζαντινή περίοδο, οπότε εκτός από την αυτοκρατορική 

οικογένεια και το περιβάλλον της ελάχιστοι άλλοι πολίτες δικαιούνταν να τα χρησιμοποιούν. 

Ακόμη, τα προϊόντα των αυτοκρατορικών εργαστηρίων μεταξουργίας, αποτελούσαν σημαντικό 

στοιχείο της διπλωματίας των βυζαντινών και προσφέρονταν σε δυτικούς και σλάβους ηγεμόνες 

είτε ως αυτοκρατορικά δώρα είτε ως φόρος. 

Το Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού στη Θεσσαλονίκη διαθέτει ορισμένα από αυτά τα 

ελάχιστα σωζόμενα παραδείγματα της βυζαντινής μεταξουργίας. Μεταξύ των υφασμάτων που 

εκτίθενται στη μόνιμη έκθεση του συγκαταλέγεται και το χρυσομέταξο ράκος που αποτελεί το 

θέμα της παρούσας εργασίας. Πρόκειται για ανασκαφικό εύρημα που αποκαλύφθηκε σε τάφο στη 

μεσοβυζαντινή βασιλική του Αγίου Αχίλλειου στο ομώνυμο νησάκι της μικρής Πρέσπας. 

Το σωζόμενο τμήμα του υφάσματος αποτελεί μικρό τμήμα του αρχικού κομματιού που 

χρησιμοποιήθηκε για να καλύψει τα οστά του νεκρού, ωστόσο επαρκεί για να καταστεί δυνατή η 

ανασύνθεση του αρχικού του σχέδιο. Πρόκειται για μοτίβο σχετικά γνωστού τύπου όπου 

απεικονίζονται σειρές εφαπτόμενων, ωοειδών μεταλλίων, η περίμετρος των οποίων γεμίζεται από 

σχηματοποιημένη βλαστόσπειρα. Στο εσωτερικό κάθε μεταλλίου παριστάνεται, πλαισιωμένο από 

φυλλοφόρους βλαστούς, ζεύγος αρπακτικών πτηνών, κατά πάσα πιθανότητα γερακιών. Τα πτηνά 



15 

είναι τοποθετημένα αντίνωτα, με τα κεφάλια στραμμένα προς το κέντρο της παράστασης, και 

ραμφίζουν βλαστούς που εκφύονται από σχηματοποιημένο κάνθαρο. Ο κενός χώρος που 

δημιουργείται μεταξύ κάθε τετράδας μεταλλίων συμπληρώνεται από ένα ρομβοειδές φολιδωτό 

κόσμημα, στην περιφέρεια του οποίου αναπτύσσονται λογχοειδείς αποφύσεις. 

Το αντικείμενο συντηρήθηκε στο εργαστήριο συντήρησης υφασμάτων του Μουσείου Ελληνικής 

Λαϊκής Τέχνης. 

Το ύφασμα ήταν τοποθετημένα σε ξύλινο καλυμμένο με μπεζ βαμβακερό ύφασμα υπόστρωμα. Στη 

θέση του το κρατούσε με το βάρος του το γυαλί που ήταν τοποθετημένο πάνω του. 

Η προκαταρκτική εξέταση περιελάμβανε : φωτογράφηση στο ορατό, στο στερεομικροσκόπιο, 

ζωγραφική απεικόνιση και αναπαράσταση του σχεδίου του αντικειμένου, καθώς και σχεδιασπκή 

καταγραφή των φθορών του υφάσματος. 

Μετά από λεπτομερή εξέταση επιβεβαιώθηκε η κακή κατάσταση διατήρησης του αντικειμένου. 

Οι μεταλλικές κλωστές ήταν πολύ οξειδωμένες . Οι ίνες του δεν είχαν καθόλου ελαστικότητα και 

έσπαζαν εύκολα .Ήταν πολύ βρώμικο . Η βρωμιά είχε αφ' ενός διαποτίσει τις ίνες, αφ' ετέρου είχε 

δημιουργήσει μια πολύ σκληρή κρούστα η οποία έθετε σε επυτλέον κίνδυνο τα χρυσονήματα τα 

οποία έχουν χρησιμοποιηθεί για την δημιουργία του σχεδίου . 

Οι εργασίες συντήρησης περιελάμβαναν υγρό καθαρισμό του αντικειμένου ,τα αποτελέσματα του 

οποίου κρίνονται ως ικανοποιητικά. Κατά την διάρκεια του στεγνώματος τα στημόνια και τα υφάδια 

είχαν την ευκαιρία να επανέλθουν στην σωστή τους θέση τους και έτσι να αποκατασταθεί και να 

γίνει σαφές το σχέδιο των μεταλλίων. 

Το ύφασμα υποστηρίχθηκε με μεταξωτή κρεπλίνα η οποία βάφτηκε με βαφές Lanacron της Ciba-

Geigy σε χρώμα τέτοιο ώστε αισθητικά να συμπληρώνει το αντικείμενο .Στερεώθηκε με πολύ 

λεπτές μεταξωτές κλωστές και με τρόπο τέτοιο ώστε να μην τρυπηθεί καθόλου το ύφασμα .Η 

κρεπλίνα με το ύφασμα τοποθετήθηκε πάνω σε Plexiglas ελαφρά κεκλιμένο και πάνω από αυτό 

τοποθετήθηκε άλλο ένα κομμάτι Plexiglas σε κάποια απόσταση , έτσι ώστε να μην είναι σε επαφή 

μαζί του. 

Οι αναλύσεις για τις βαφές του υφάσματος καθώς και οι αναλύσεις για το χρυσόνημα 

( μεταλλικό έλασμα που περιελίσσεται γύρω από μεταξωτό πυρήνα).οι οποίες πρόκειται να γίνουν θα 

συνεισφέρουν τόσο στην μελέτη της κατασκευής των υφασμάτων ,όσο και στη μελέτη της αρχαίας 

τεχνολογίας. 



16 

ΑΛΕΞΑΝΔΡΑ-ΚΥΡΙΑΚΗ ΒΑΣΙΛΕΙΟΥ 

ΕΝΑ ΑΞΙΟΠΡΟΣΕΚΤΟ ΜΟΛΥΒΔΟΒΟΥΛΛΟ ΤΗΣ ΣΥΛΛΟΓΗΣ ZARNITZ: 

ΔΟΜΕΤΙΟΣ ΕΠΙΣΚΟΠΟΣ ΗΡΑΚΛΕΙΟ ΥΠ ΟΛΕΩΣ ΚΑΙ Ο ΑΓΙΟΣ ΑΘΗΝΟΓΕΝΗΣ 

(τέλη 7ου - αρχές 8ου αι.) 

Τις τελευταίες δεκαετίες ελκύουν οι βυζαντινές σφραγίδες ολοένα και περισσότερο το 

ενδειαφέρον των ερευνητών, διότι αποτελούν αναπόσπαστο τμήμα της ιστορικής έρευνας 

γενικότερα. Ιδιαίτερα η συστηματική και πρόσφορη ενασχόληση με την προσωπογραφία 

και την ιστορική γεωγραφία βασίζεται σε μεγάλο βαθμό σε σφραγιστικό υλικό που 

συμπληρώνει σε μεγάλο βαθμό τις μαρτυρίες των διάφορων γραπτών μνημείων. Δεν 

είναι όμως σπάνιες οι περιπτώσεις που οι γνώσεις μας για την ύπαρξη τοπωνυμίων και 

την λειτουργία οικογενειών στον μηχανισμό του βυζαντινού κράτους προέρχονται σχεδόν 

αποκλειστικά από σφραγίδες. Σε πρόσφατη μελέτη μου στη μνήμη του αείμνηστου Νίκου 

Οικονομίδη κατέστη σαφές ότι η οικογένεια των Εξαμιλιτών ανέδειξε πολλούς υψηλούς 

κρατικούς λειτουργούς τον 1 Ιο αι., τα γραπτά μνημεία ωστόσο δεν αφήνουν να εννοηθεί 

κάτι τέτοιο. Κάτι αντίστοιχο απέδειξε για την οικογένεια των Κρατερών σε πρόσφατη 

μελέτη ο J.-Cl. Cheynet. Εξίσου αξιομνημόνευτος είναι ο ρόλος του μολυβδόβουλλου σαν 

αντικείμενο τέχνης, και δη όταν εικονίζονται λ. χ. ελάχιστα διαδιδόμενοι άγιοι ή σπάνιες 

εικονογραφικές παραστάσεις γενικότερα. Μεμονωμένα, αν και σπάνια, τελούνται και οι 

δύο ρόλοι, όπως στο άνω αναφερόμενο μολυβδόβουλλο της νέας ιδιωτικής συλλογής 

Zarnitz (Tübingen)1. 

Ο εμπροσθότυπος φέρει στήλη (πλαισιωμένη εκατέρωθεν από ένα σταυρό) του ιδιαίτερα 

σπάνια απαντώμενου αγίου Αθηνογένη. Ο άγιος απεικονίζεται ως ηλικιωμένος 

επίσκοπος με μακριά γενιάδα και αραιά κόμμωση. Φοράει ωμοφόριο, και κρατά το 

ευαγγέλιο. Επιγραφή: Ο Α-ΓΙ-0-C // ΑΘ-ΗΝ-ΟΓ-EN-HC. Οι διάφορες παραλλαγές του 

Μαρτυρίου του αγίου Αθηνογένη που εμπλέκουν στην εξιστόρηση τους κι αρκετά 

στοιχεία της εποχής του, τον αναφέρουν ως χωροεπίσκοπο Πηδαχθόης (ήτοι 

Ηρακλειουπόλεως) επί Διοκλητιανού. Ο συναξαριστής εμπλέκει στην εξιστόρηση του, 

στην οποία θα αναφερθούμε αργότερα, πολλά στοιχεία της εποχής του. 

Ο οπισθότυπος φέρει σε πέντε σειρές την ακόλουθη επιγραφή: 

1 Η παλαιά συλλογή Zarnitz βρίσκεται στη Δημόσια Συλλογή Νομισμάτων του Μονάχου (Staatliche 

Münzsammlung München). 



17 

+ ΔΟΜ-ΕΤΒ ΕΠΙ-CKOIK ΗΡ-ΑΚΛΕΚΠ-ΟΛΕωΟ + 

Δομετίου επισκόπου Ήρακλειονπόλεως. 

Ο κάτοχος της σφραγίδας δεν είναι γνωστός από άλλες πηγές. Στις Notitiae Episcopatuum 

Ecclesiae Constantinopolitanae αναφέρεται η Ηρακλειούπολις ήτοι Πηδαχθόη ως 

αυτοκέφαλος αρχιεπισκοπή εξαρτώμενη άμεσα από την Κωνσταντινούπολη στην 

επαρχία Αρμενία Β'. Η ίδρυση της αρχιεπισκοπής ανάγεται στην εποχή των περσικών 

πολέμων επί του αυτοκράτορος Ηρακλείου, στον οποίο και οφείλει τη νέα της ονομασία. 

Παλαιότερες ονομασίες είναι: Πηδαχθόη, Πιδαχθόη, Πιδαχθών, Φιλαχθόη, Φυλαχθόη. 

Στους αρχαιότερους επισκοπικούς καταλόγους έπεται η παλιά ονομασία Πηθαχθόη ή 

Πιδαχθόη της νέας. Γεωγραφικά κείται η πόλη (σήμερα Beduchtun) περίπου 50 χμ. 

νοτιοδυτικά της Δοκείας (Tokat) ήτοι βορειοδυτικά της Σεβάστειας (Sivas). 

Επισκόπους ήτοι αρχιεπισκόπους Ηρακλειουπόλεως γνωρίζουμε ελάχιστους, αυτός είναι 

ένας επιπλέον λόγος που εξαίρει την ιστορική σημασία του προκείμενου 

μολυβδόβουλλου. Η ανάδειξη της Πηδαχθόης από τόπο προσκυνήματος (Wallfahrstort) σε 

πόλη ανάγεται επίσης στην εποχή του Ηρακλείου. 



18 

ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Μ. ΒΑΦΕΙΑΔΗΣ 

'ΑΝΙΕΡΑ' ΕΙΚΟΝΙΣΤΙΚΑ ΘΕΜΑΤΑ ΣΕ ΙΕΡΑΤΙΚΑ ΑΜΦΙΑ ΚΑΙ ΠΕΠΛΑ. 

ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑΤΑ ΑΠΟ ΤΟ ΣΚΕΥΟΦΥΛΑΚΙΟ ΤΗΣ L Μ. ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ. 

Τα διακοσμημένα με θέματα από το λαϊκό-κοσμικό ρεπερτόριο άμφια είναι μια πολύ λίγο 

γνωστή κατηγορία των εκκλησιαστικών υφασμάτων. Ένα πλούσιο σε υφάσματα αυτής της 

κατηγορίας σκευοφυλάκιο είναι και αυτό της μονής Διονυσίου, από όπου και τα κάτωθι 

παραδείγματα. 

Το ανώτερο τμήμα επιτραχηλίου με σκηνές Δωδεκαόρτου διαμορφώνεται από πέντε 

τμήματα άλλου ενιαίου αρχικώς κεντητού υφάσματος τοποθετημένα και συρραμμένα κατά 

βούληση. Παρά τον παραδοσιακό χαρακτήρα του, ο εικονιστικός του διάκοσμος περιλαμβάνει 

δημώδη μοτίβα, στενά συνδεόμενα με την πρώιμη αιγαιοπελαγίτικη κεντητική τέχνη. Στην ίδια 

μονή σώζονται επίσης δύο λειτουργικά καλύμματα που παρά την προφανή λειτουργική τους 

χρήση δεν έχουν τίποτε κοινό με την καθιερωμένη διακόσμηση των ομόλογων εκκλησιαστικών 

υφασμάτων. Η διάταξη μάλιστα και το είδος των θεμάτων αυτών έχει σαφώς ισλαμική 

προέλευση. Στο ίδιο σκευοφυλάκιο σώζεται πομπικό αλεξιβρόχιο-αλεςηλιο με κεντημένα κατά 

τόπους φοινικόδενδρα. Τα κεντητά στοιχεία προέρχονται από άλλο άγνωστο σε μας ύφασμα, 

στο οποίο η ρεαλιστική ζωγραφική απόδοση του θέματος ήταν το ζητούμενο. Ανάλογα 

γνωρίσματα παρουσιάζει και ένα πέπλο του οποίου η εντυπωσιακή πολυχρωμία, η 

φυσιοκρατική και διακοσμητική εκζήτηση έλκουν την καταγωγή τους από την κινεζική 

παράδοση του 14e0-!5ου αιώνα, όπως αυτή υιοθετήθηκε και αναδιαμορφώθηκε από την 

τουρκική κεντητική. Τελευταίο ενδεικτικό παράδειγμα αποτελεί ένα φελόνιο, στον κάμπο του 

οποίου φιλοτεχνείται τοπίο, που υποδηλώνεται από επάλληλες κορυφογραμμές πάνω και κάτω 

από τις οποίες εικονίζονται πτηνά, ερπετά, διαφόρων ειδών δένδρα και φυτά καθώς και κτήρια. 

Τα υπό συζήτηση ιερατικά και λειτουργικά άμφια αποτελούν δημιουργίες της 

νεοελληνικής κεντητικής παράδοσης που όμως απηχούν μια νεωτεριστική για τα 

εκκλησιαστικά δεδομένα καλαισθησία. Η τελευταία δεν μπορεί παρά να ερμηνευθεί στο 

πλαίσιο της επηρεασμένης από τους ευρωπαϊκούς συρμούς καλλιτεχνικής κοινής της όψιμης 

οθωμανικής περιόδου. 

Είναι φανερό ότι παρά το συντηρητισμό των τεχνικών τρόπων, η αυστηρή συμβολική 

γλώσσα και ο ακαδημαϊσμός της εκκλησιαστικής διακοσμήσεως υποχωρεί σταδιακά 



19 

μπροστά σε μια ολοφάνερη ποικιλτική διάθεση που θύει γενναία στο τερπνό και το χαρίεν. 

Τα αίτια των νεωτεριστικών αυτών τάσεων πρέπει να αναζητηθούν στη μεταβολή των 

κοινωνικο-οικονομικών συνθηκών του Ελληνισμού μετά τη συνθήκη του Κάρλοβιτς (1699). 

Οι νέοι αυτοί όροι σε συνδυασμό με το πολιτισμικό σμίξιμο της αστικής οθωμανικής 

κουλτούρας με την ευρωπαϊκή θα επιφέρουν ως φαίνεται την αισθητική τροπή του νέου 

Ελληνισμού, στρέφοντας και τον ορθόδοξο πεφωτισμένο κλήρο προς μια ασυνήθη για το 

πατροπαράδοτο εκκλησιαστικό ήθος καλαισθησία. 



20 

ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΒΕΛΙΣΣΑΡΙΟΥ 

ΑΝΑΣΚΑΦΙΚΑ ΚΑΙ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΑ ΝΑΟΥ ΑΓ. ΑΠΟΣΤΟΛΩΝ ΛΕΟΝΤΑΡΙΟΥ ΑΡΚΑΔΙΑΣ 

Ο υστεροβυζαντινός ναός των αγ. Αποστόλων στον οικισμό του Λεονταρίου Αρκαδίας 

βρίσκεται επί της ΒΑ πλαγιάς δασωμένου υψώματος {Μέγας Κάμπος), προβούνου του ορεινού 

όγκου του Ταϋγέτου και προς το ΝΑ άκρο του ιστορικού οικισμού. Στην υστεροβυζαντινή περίοδο 

ο ναός ήταν αφιερωμένος στο Ζωοδότη Χριστό, σύμφωνα με γραπτή μαρτυρία της Ενετοκρατίας 

(α 1700): μέσα εις την χώρα, εκκλησία του Ζωοδότου Χριστού τταλαύ και οικοδομή θαυμαστή. 

Χρονολογείται στον ιδ' αι. και είναι σύνθετου αρχιτεκτονικού τύπου, στο ισόγειο βασιλική τρίκλιτη, 

επιμήκης, και στο υπερώο σταυροειδής εγγεγραμμένος με τρούλλο στον κυρίως ναό - που 

στηρίζεται σε τέσσερεις κίονες - , και δεύτερο τρούλλο στο υπερώο του νάρθηκα Έχει 

προσανατολισμό από Β προς Ν, ως προς τον κατά μήκος άξονα του. 

Οι πρώτες οικοδομικές επεμβάσεις στο μνημείο για να αποφευχθεί η κατάρρευση του 

έγιναν το έτος 1856, μετά από προτροπή του έπαρχου Μεγαλοπόλεως Σακελλαριάδη, ο οποίος 

αντίκρυσε το ναό «κλωνιζόμενον και ετοιμόρροπον». Είναι κτισμένος επί βραχισμών και η 

θεμελίωση του δεν υπερβαίνει, κατά μέσον όρο, τα +_ 0.50 μ. Στους μακρούς εξωτερικούς 

τοίχους και περίπου στο κέντρο του ισογείου του κυρίως ναού εντοπίσθηκαν ανασκαφικά δύο 

κλειστές θύρες εισόδου, που επικοινωνούσαν με το εσωτερικό του ναού. 

Στο Β και Ν τοίχο του νάρθηκα αποκαλύφθηκαν (Τομές Η', IB' και Β'9, ΙΑ') δύο τοξωτές 

θύρες εισόδου και προσδιορίσθηκε πλήρως το εξωτερικό και εσωτερικό περίγραμμα των με την 

στάθμη των κατωφλίων. 

Τομή (ΣΤ') στη Δ πλευρά της τετράπλευρης βάσεως του βυζαντινού κωδωνοστασίου 

αποκάλυψε την τοξωτή θύρα εισόδου του ' πάνω tf αυτήν κτίσθηκε η βάση του τουρκικού μιναρέ 

με την επιγραφική χρονολογία 1222 Εγίρας (1807 μ.Χ.). 

Στη Β πλευρά του μακρού τοίχου και σε επαφή με αυτόν αποκαλύφθηκε σε πολύ καλή 

κατάσταση διατηρήσεως λιθόστρωτο δάπεδο - το οποίο σε προηγούμενη οικοδομική φάση ήταν 

πλακόστρωτο (πλίνθινες πλάκες διαστ. 0.45 μ.). Κάτω από το λιθόστρωτο εμφανίσθηκαν πέντε 

βάσεις κιόνων (α' - ε'), θεμελιωμένες σε βραχισμούς, διατεταγμένες κατ' άξονα, παράλληλα προς 

τον Β μακρό τοίχο του ναού. Συνεπώς στη Β πλευρά υπήρχε στεγασμένος χώρος με τοξωτά 

ανοίγματα. 

Στη Ν πλευρά του ναού ανασκάφθηκαν θεμέλια τοίχων που ανήκουν σε μεταγενέστερες 

οικοδομικές φάσεις. 



21 

Στη Ν πλευρά του νάρθηκα, δεξιά της κεντρικής θύρας εισόδου, υπήρχε η λίθινη ελικοειδής 

κλίμακα ανόδου στο υπερώο. Στην οροφή του σημείου αυτού, μετά την καθαίρεση 

μεταγενέστερων κονιαμάτων, αποκαλύφθηκε το κενό άνοιγμα ανόδου της κλίμακας, πρόχειρα 

κλεισμένο με ξύλα και επιχρίσματα .Πιστοποιείται έτσι παλαιότερη πληροφορία, ότι η άνοδος στο 

υπερώο γινόταν από αυτό το σημείο του νάρθηκα. 

Ανασκαφική εξωτερική διερεύνηση σε όλο το πλάτος των αψίδων του ιερού (Τομή Δ') δεν 

απέδωσε ιδιαίτερες αρχαιολογικές ενδείξεις - πέρα πρόχαρων ταφών - ούτε απέδειξε 

παλαιότερη οικοδομική φάση του ναού από την ήδη υπάρχουσα. 

Η ανασκαφική έρευνα διήρκεσε συνολικά επτά μήνες (1997 -1998) και για την διερεύνηση 

της αρχιτεκτονικής ιστορίας του ναού προγραμματίσθηκαν μεγάλες και μικρές αρχαιολογικές 

τομές στον εξωτερικό περίγυρο του ναού, αλλά και στο εσωτερικό του έγιναν λεπτομερείς 

ανασκαφικές - στρωματογραφικές και αρχιτεκτονικές παρατηρήσεις, στο πλαίσιο των εργασιών 

αποκαταστάσεως του ναού στην αρχική οικοδομική μορφή του από την 5° Εφορεία Βυζαντινών 

Αρχαιοτήτων Σπάρτης. 



22 

ΣΩΤΗΡΗΣ ΒΟΓΙΑΤΖΗΣ 

ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗΝ ΟΙΚΟΔΟΜΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ Ι. Μ. ΑΓΙΟΥ 

ΙΩΑΝΝΟΥ ΘΕΟΛΟΓΟΥ ΠΑΤΜΟΥ 

Η Ιερά Μονή Αγίου Ιωάννου Θεολόγου, το σημαντικότατο αυτό μνημείο της 

Πάτμου και γενικότερα του Αιγαίου Πελάγους, καταλαμβάνει την κορυφή λόφου που 

δεσπόζει πάνω από την Χώρα, την πρωτεύουσα του νησιού και έχει τη μορφή μεσαι­

ωνικού κάστρου εξωτερικά. Η ίδρυση της ανάγεται στον 11° αιώνα από τον Οσιο 

Χριστόδουλο τον Λατρηνό, σημαντική πνευματική μορφή και μεταρρυθμιστή του 

μοναχικού βίου. Οι αρχές της ιστορίας της μόνης είναι πλήρως τεκμηριωμένες από τις 

πηγές, αλλά από την εποχή αυτή έγιναν πολλές επεμβάσεις, τροποποιήσεις και επε­

κτάσεις ώσπου η μονή να πάρει την σημερινή της μορφή. Η έννοια της συνοχής και 

της διατήρησης του κελύφους και της μοναστικής κοινότητας επί 900 χρόνια αδιά­

σπαστης, συνέχειας αξιολογεί το μοναστηριακό συγκρότημα της Πάτμου σε ένα από 

τα ελάχιστα σωζόμενα αρχιτεκτονικά σύνολα στον ελληνικό χώρο. 

Η πλήρης οικοδομική ιστορία της μονής δεν έχει γραφεί μέχρι σήμερα. Η πο­

λυπλοκότητα του συμπλέγματος και το γεγονός ότι είναι σχεδόν πλήρως επιχρισμένο 

καθιστά δύσκολη την πλήρη γνώση των οικοδομικών φάσεων. Ωστόσο στην ανακοί­

νωση αυτή γίνεται προσπάθεια να τεθούν οι βάσεις για τη σύνταξη της ιστορίας αυ­

τής ώστε στο μέλλον τα νέα κάθε φορά δεδομένα που ασφαλώς θα προκύπτουν από 

τοπικές να εγγράφονται στο πλαίσιο αυτό διαψεύδοντας ή επιβεβαιώνοντας τις υπο­

θέσεις. 

Στην Ι. Μ. Αγίου Ιωάννου Θεολόγου μπορούν να παρατηρηθούν οι παρακά­

τω βασικές οικοδομικές φάσεις: 

1105 αϊ, τέλη (1088-1092). Ιδρυση της μονής από τον Οσιο Χριστόδουλο. Κα­

τασκευή του πρώτου περιβόλου και της πρώτης φάσης του καθολικού και της Τράπε­

ζας. 

12<χ; αι.. Κατασκευή του παρεκκλησίου της Παναγίας και του Οσίου Χριστο-

δούλου, του εσωνάρθηκα του καθολικού, της θολοδομίας της β' φάσης της Τράπεζας, 

του παρεκκλησίου του Τιμίου Προδρόμου και πιθανές συμπληρώσεις στα τείχη. 

16^ αι. Κατασκευή του νότιου τείχους, με τα προσκολλημένα σε αυτό κελλιά 

καθώς και των πυργίσκων του. 



23 

IT* αι. Κατασκευή των εξωτερικών αντηρίδων (σκάρπες), του 7τύργου του 

Αγίου Βασιλείου και του σκευοφυλακείου, της Τζαφάρας και των τόξων της αυλής, 

του παρεκκλησίου του Σταυρού, καθώς και πολλών κελλιών. 

1905 αι. Κατασκευή του νοτίου τμήματος της ανατολικής πτέρυγας εκ βά­

θρων, του ηγουμενείου καθώς και της νεώτερης βιβλιοθήκης πάνω από τον νάρθηκα 

του καθολικού. 

20ος αι. Ανακατασκευή εκ βάθρων της δυτικής πτέρυγας όπου στεγάζεται η 

βιβλιοθήκη, το σκευοφυλάκειο - μουσείο και το αρχονταρίκι καθώς και του κωδωνο-

στασίου της εισόδου. Επισκευές στις απολήξεις των βορείων τειχών. 



24 

ΚΩΣΤΑΣ ΓΕΡΑΣΙΜΟΥ 

ΤΟ ΕΡΓΟ ΚΑΙ Η ΠΙΘΑΝΗ ΚΑΘΟΔΟΣ ΤΟΥ ΚΕΡΚΥΡΑΙΟΥ ΖΩΓΡΑΦΟΥ 
ΕΜΜΑΝΟΥΗΛ ΤΖΑΝΦΟΥΡΝΑΡΗ ΣΤΗ ΚΥΠΡΟ 

Ο φημισμένος Κερκυραίος ζωγράφος, Εμμανουήλ Τζανφουρνάρης (1570-

1631;), φαίνεται να εργάστηκε αρκετά στη Κύπρο. Μαθητής του Θωμά Μπαθά, 

κληρονόμησε τα ανθίβολα του δασκάλου του και όπως αναφέρεται στη διαθήκη, 

αυτά ήταν τόσο της ελληνικής όσο και της ιταλικής τεχνοτροπίας. Στην Κύπρο 

σώζονται τρία ενυπόγραφα έργα του Τζανφουρνάρη, δύο στη Λάρνακα και ένα 

στη Λευκωσία. Την υπογραφή του φέρουν η εικόνα του Αγίου Ιωάννη του 

Θεολόγου από τον ομώνυμο ναό στη Λάρνακα, του Αγίου Σάββα, που βρίσκεται 

στο Μέγαρο της Μητρόπολης Κιτίου και του Ευαγγελισμού της Θεοτόκου που 

βρίσκεται στο Βυζαντινό Μουσείο του Ιδρύματος Αρχιεπισκόπου Μακαρίου στη 

Λευκωσία και η οποία προέρχεται από την εκκλησία της Παναγίας της 

Φανερωμένης. 

Η απόδοση αρκετών ανυπόγραφων έργων στο ζωγράφο Εμμανουήλ 

Τζανφουρνάρη - ακόμη και εικόνων, που σε παλαιότερες δημοσιεύσεις τους δεν 

έγινε αναφορά σε ζωγράφο - ενδεχομένως να ανατρέπει ορισμένες θεωρίες περί 

εισαγωγής εικόνων του στη Κύπρο αλλά και του σκηνικού γύρω από τον ίδιο τον 

καλλιτέχνη και προσώπων του περιβάλλοντος του. Η πιθανότητα να εργάστηκε ο 

ίδιος στην Κύπρο φαίνεται να είναι αρκετά ισχυρή. 



25 

ΑΙΜΙΛΙΑ ΓΕΡΟΥΑΑΝΟΥ 

ΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ ΚΟΣΜΗΜΑ 

Από τα τέλη ήδη του 3ου αιώνα, παρ' όλη την οικονομική δυσπραγία και 

την αντίδραση στην υπερβολική χρήση των κοσμημάτων του υστερορωμάίκού 

συρμού, εμφανίζονται δείγματα που συντηρούν με συνέπεια την ισορροπία και 

την λεπτότητα της ελληνιστικής παράδοσης. 

Η ίδρυση της Κωνσταντινούπολης και η συγκέντρωση εκεί του πλούτου 

και των καλλιτεχνών που συνέβαλαν στην προβολή του γοήτρου της νέας 

πρωτεύουσας έδωσαν ιδιαίτερη ώθηση και στη χρυσοχοΐα όπως μαρτυρούν 

απεικονίσεις και ευρήματα της εποχής, σκορπισμένα σε κάθε άκρη της 

αυτοκρατορίας. 

Τα Ιουστινιάνεια κοσμήματα καθώς και τα ευρήματα των θησαυρών που 

βρέθηκαν στην Κύπρο, στη Μυτιλήνη, στην Αλεξάνδρεια, στη Ρώμη και μέχρι την 

Τύνιδα, δίνουν μια εικόνα ποικιλίας μορφών, συγγενών μεταξύ τους, με κοινές 

ελληνικές καταβολές, καθώς και νέων τεχνικών εφαρμογών, όπως λ. χ. η 

διάτρητη τεχνική. Κοινοί τύποι κοσμημάτων είναι τα περιδέραια με ένθετες ή 

κρεμαστές πέτρες, οι αλυσίδες με κρεμαστά δεμένα νομίσματα, ένα νέο είδος 

κοσμήματος που συνδέεται με την έννοια της αποθησαύρισης, βραχιόλια 

ταινιωτά, σπαστά, με ή χωρίς κυκλικό κλείσιμο, δακτυλίδια με λυροειδείς ράχες ή 

καλυκόμορφες υποδοχές, οι τοξωτές φίβουλες που συγκρατούσαν τους χιτώνες 

στους ώμους και απονέμονταν σε αξιωματούχους και τέλος τα διάφορα 

σκουλαρίκια με κρεμαστά στελέχη και πέτρες ή τα πολύ γνωστά μηνοειδή με 

παραστάσεις αντιμέτωπων παγωνιών. 

Τα διακοσμητικά θέματα που ποικίλουν τα κοσμήματα αυτά, διάτρητα ή 

χαρακτά, αντλούνται και αυτά ως επί το πλείστον από την ελληνιστική 

παράδοση. Βλαστοί που με την πάροδο του χρόνου αποκτούν και χριστιανικούς 

συμβολισμούς όπως λ. χ. την έννοια του παραδείσου, ανθέμια, γεωμετρικά 

σχήματα και πουλιά. Σταυροί, μονογράμματα, αφιερωματικές ή παρακλητικές 

επιγραφές, είναι τα λίγα καθαρά χριστιανικά θέματα που ποικίλουν το διάκοσμο. 

Κατά το τέλος του 7ου αιώνα και σ' όλη τη διάρκεια του 8ου παρατηρείται, 

όπως και σε άλλες μορφές τέχνης, μία κάμψη της παραγωγής και της 

δημιουργικότητας στη χρυσοχοΐα. Αντίθετα, από τον 9° αιώνα αρχίζει μια νέα 

περίοδος η οποία σηματοδοτείται κυρίως από τη χρήση του σμάλτου. Οι 



26 

περισσότερες σημαντικές δημιουργίες αυτής της εποχής είναι κυρίως 

προσανατολισμένες προς τη θρησκεία και την εξουσία. Εξαιρετικά δείγματα 

τέτοιου είδους κοσμημάτων είναι τα περικάρπια της Θεσσαλονίκης καθώς και τα 

στέμματα της Βουδαπέστης, δώρα βυζαντινών αυτοκρατόρων. Η τέχνη των 

κοσμημάτων ακολουθεί την πολυτέλεια και την τεχνική τελειότητα που 

εμφανίζεται και γενικότερα στη μικροτεχνία, στα ελεφαντοστά και σε 

εκκλησιαστικά σκεύη σαν αυτά του Αγίου Μάρκου της Βενετίας. 

Παραστάσεις αυτοκρατόρων δίνουν το μέτρο του πλούτου και της 

καλαισθησίας που χαρακτηρίζουν τόσο τα ενδύματα όσο και τα κοσμήματα της 

εποχής. Δεν είναι λίγα τα κείμενα που μαρτυρούν με ιδιαίτερα γλαφυρές 

περιγραφές τον πλούτο και την πολυτέλεια της αυλής που χρησίμευε και ως 

διπλωματικό όπλο για τον εντυπωσιασμό και την επιβολή στους ξένους 

επισκέπτες και ηγεμόνες. Η λαμπρότητα των κοσμημάτων αυτών, όπως ήταν 

φυσικό, επηρέασε την χρυσοχοΐα και γειτονικών λαών. Στη Σερβία, τη 

Βουλγαρία και τη Ρωσία τοπικά πια εργαστήρια δανείζονται σχήματα και θέματα 

από την βυζαντινή τέχνη. 

Στην κατάληψη το 1204 της Κωνσταντινούπολης από τους Λατίνους και 

ιδιαίτερα στις λεηλασίες που ακολούθησαν οφείλεται η καταστροφή και η 

εξαφάνιση του μοναδικού αυτού πλούτου, δείγματα μόνο του οποίου έχουν 

σωθεί κυρίως σε δυτικούς ναούς και συλλογές. 

Η εποχή μετά την ανακατάληψη της Κωνσταντινούπολης το 1261 και η 

ανάρρηση στο θρόνο των Παλαιολόγων σηματοδοτεί την τελευταία αναλαμπή 

του Βυζαντίου. Σε αντίθεση ωστόσο με την μεγάλη τέχνη, η μικροτεχνία 

υφίσταται μια κάμψη γιατί και οι οικονομικές δυσχέρειες συνεχώς 

πολλαπλασιάζονται και τα πολύτιμα υλικά δεν είναι πια το ίδιο προσιτά. 

Μολονότι η παραγωγή των κοσμημάτων φαίνεται ιδιαίτερα περιορισμένη κατά 

την περίοδο αυτή διαδίδεται ευρύτατα η συρματερή τεχνική. 

Αξίζει να σημειωθεί ότι ακόμα και μετά την κατάλυση του βυζαντινού 

κράτους το 1453 η τέχνη του κοσμήματος επιβιώνει και παράγονται δείγματα σε 

όλη τη διάρκεια της Τουρκοκρατίας είτε απλά ως φυλακτά με τα ίδια πάντα 

χριστιανικά σύμβολα είτε πιο πολυτελή με ξένες συχνά επιρροές, δυτικές ή 

ανατολικές, κρατώντας ωστόσο αναλλοίωτες τις βυζαντινές τους καταβολές. 



27 

ΜΥΡΤΩ ΓΕΩΡΓΟΠΟΥΛΟΥ - ΔΙΑΜΑΝΤΩ ΡΗΓΑΚΟΥ 

ΑΓΝΩΣΤΟ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΣΥΓΚΡΟΤΗΜΑ 

ΣΤΑ ΑΡΑΧΩΒΠΤΚΑ ΠΑΤΡΩΝ 

Σε σωστική ανασκαφή τριών όμορων οικοπέδων στη θέση Παλαιομονάστηρο στα 

Αραχωβίτικα Πατρών εντοπίστηκαν λείψανα εκτεταμένου συγκροτήματος με 

προφανή λουτρικό χαρακτήρα. Από τα μέχρι στιγμής ανασκαφικά δεδομένα το 

συγκρότημα παρουσιάζει δύο τουλάχιστον οικοδομικές φάσεις, από το β' μισό 

του 4ου αι. μ. Χ. έως τις αρχές του 6ου αι. μ. Χ., ενώ η καταστροφή του 

οφείλεται εμφανέστατα σε μεγάλης έντασης σεισμό, πιθανόν στον αναφερόμενο 

από τις ιστορικές πηγές σεισμό του 552 μ. Χ. που προκάλεσε μεγάλες 

καταστροφές στην περιοχή της Πάτρας. 

Ο διάκοσμος του εσωτερικού είναι ιδιαίτερα πολυτελής. Κατά χώραν έχουν 

διατηρηθεί επιδαπέδια opus sectile με μεγάλη ποικιλία μαρμάρων και σχεδίων και 

ψηφιδωτά δάπεδα με διάφορα γεωμετρικά σχέδια, ενώ η εντοίχια διακόσμηση -

ψηφιδωτά και ορθομαρμάρωση - έχει στο σύνολο της καταρρεύσει. Στην 

ανακοίνωση θα παρουσιασθούν τα τμήματα της ορθομαρμάρωσης που έχουν 

αποδοθεί με επιπεδόγλυφη τεχνική. 



28 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ ΓΙΑΓΚΑΚΗ 

ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΚΕΡΑΜΙΚΗ ΤΗΣ ΕΛΕΥΘΕΡΝΑΣ ΣΤΗΝ ΚΡΗΤΗ: 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟΥΣ ΚΡΗΤΙΚΟΥΣ ΑΜΦΟΡΕΙΣ 

Μετά την πρώτη αναγνώριση, πριν από λίγες μόνον δεκαετίες ορισμένων τύπων 

αμφορέων, για τους οποίους προτάθηκε μία κρητική προέλευση, το ενδιαφέρον αρκετών 

μελετητών της κεραμικής της ρωμαϊκής και της πρώτο βυζαντινής περιόδου επικεντρώθηκε σε 

αυτή την κατηγορία αγγείων. Οι έρευνες στο νησί εντόπισαν σημαντικό αριθμό εργαστηρίων 

παραγωγής κρητικών αμφορέων της ρωμαϊκής κυρίως περιόδου. Επιπλέον, οι μελέτες των Α. 

Μαραγκού-Lerat, P. Rendini και πιο πρόσφατα των I. Romeo και E.C. Portale ανέδειξαν 

πολλούς βασικούς τύπους κρητικών αμφορέων (τύποι ARC1-ARC4, MRC1-MRC3, TRC1-

TRC11), παρουσιάζοντας το εύρος αυτής της παραγωγής τόσο στη διάρκεια της ρωμαϊκής όσο 

και στη διάρκεια της πρωτοβυζαντινής περιόδου. Οι κρητικοί αμφορείς εκτός του ότι 

απαντώνται σε μεγάλη ποσότητα σε πολλές περιοχές του νησιού, γνώρισαν, κυρίως κατά τη 

ρωμαϊκή περίοδο, μεγάλη διάδοση σε πολλές περιοχές της Μεσογείου. 

Οι κρητικοί αμφορείς αποτελούν σημαντικό μέρος της παλαιοχριστιανικής κεραμικής 

που ήλθε στο φως κατά τη διάρκεια της πανεπιστημιακής ανασκαφής στους τομείς Ι και II της 

αρχαίας Ελεύθερνας στην Κρήτη. Η μελέτη τους παρέχει νέες πληροφορίες τόσο σχετικά με την 

τυπολογία τους, όσο και με την προέλευση ορισμένων από αυτούς. 

Ειδικότερα, ανάμεσα στο μεγάλο αριθμό ήδη γνωστών τύπων κρητικών αμφορέων που 

προέρχονται κυρίως από ανασκαφικά στρώματα του 4ου και του 7ου αιώνα μ.Χ. 

περιλαμβάνονται μερικοί αμφορείς που παρουσιάζουν κοινά, ιδιαίτερα χαρακτηριστικά 

γνωρίσματα. Λόγω της γενικής τους μορφολογίας αντιστοιχούν σε κάποιον ήδη γνωστό τύπο, 

όπως λ χ. στον τύπο MRC2, εξαιτίας όμως των διαστάσεων τους, ορισμένων μορφολογικών και 

κατασκευαστικών χαρακτηριστικών τους καθώς και του πηλού τους διαφοροποιούνται από τους 

πρώτους. Ανήκουν πιθανότατα σε παραγωγές διαφορετικών εργαστηρίων. 

Επιπλέον, τα ανασκαφικά δεδομένα επιτρέπουν τη διευκρίνιση του χρονικού πλαισίου 

παραγωγής ορισμένων τύπων αμφορέων. Τέλος, εκτός των ήδη γνωστών τύπων η μελέτη των 

αμφορέων της Ελεύθερνας προσθετά ορισμένους νέους τύπους που απαντώνται τόσο σε 



29 

στρώματα του 4ου και του 7ου αιώνα του τομέα Ι, όσο και σε στρώματα του τέλους του 7ου και 

του 8ου αιώνα του τομέα Π. Πέρα από τους, από μορφολογικής άποψης, καθαρά κρητικούς 

τύπους αμφορέων ιδιαίτερη μνεία αξίζει να γίνει σε τύπους που αποτελούν εγχώριες 

απομιμήσεις των ευρέως διαδεδομένων υστερορωμαϊκών τύπων 1 (LRA 1) και 2 (LRA 2). 

Εκτός των παραπάνω στοιχείων, βάσει των μακροσκοπικών χαρακτηριστικών των πηλών 

των αμφορέων και των αποτελεσμάτων των χημικών αναλύσεων που έγιναν σε επιλεγμένα 

δείγματα, ο μεγαλύτερος αριθμός τους φαίνεται πως είναι κατασκευασμένος από τον ίδιο πηλό, 

γεγονός που συνηγορεί υπέρ της προέλευσης τους από ένα κοινό κέντρο παραγωγής 

ευρισκόμενο πιθανόν στην Ελεύθερνα ή την ευρύτερη περιοχή Μυλοποτάμου. 

Συμπερασματικά, η μελέτη των κρητικών αμφορέων της Ελεύθερνας: α) εμπλουτίζει με 

νέους τύπους την ήδη περίπλοκη τυπολογία τους, β) διασαφηνίζει το χρονικό πλαίσιο 

παραγωγής ορισμένων από αυτούς γ) απομονώνει ομάδες αμφορέων που, ενώ ανήκουν σε έναν 

ευρύτερα γνωστό τύπο, έχουν, εντούτοις τα δικά τους κοινά χαρακτηριστικά και δ) παρέχει 

πληροφορίες για την ύπαρξη ενός ακόμα κέντρου παραγωγής αυτών των αμφορέων, εκτός των 

ήδη γνωστών, που πιθανώς λειτουργούσε καθ' όλη τη διάρκεια της παλαιοχριστιανικής 

περιόδου. 



30 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΓΟΥΛΟΥΛΗΣ 

ΕΚΦΡΑΣΗ ΛΟΥΤΡΟΥ ΤΟΥ ΛΕΟΝΤΟΣ ΧΟΙΡΟΣΦΑΚΤΗ: 
ΕΡΜΗΝΕΙΑ ΕΝΟΣ ΚΟΣΜΙΚΟΥ ΕΙΚΑΣΤΙΚΟΥ ΣΥΝΟΛΟΥ 

Η αισθαντική 'έκφραση' του Λέοντα Χοιροσφάκτη «Εις το λοετρόν....Λέοντος» 

έδωσε αφορμή στον P. Magdalino [«The Bath of Leo the Wise...», DOP, 42 

(1988), 97-118], να την προσάψει στο ανακτορικό λουτρό του Οικονομίου, «τό 

πλησιάζον εις τό τζυκανιστήριον» (Πάτρια, Ι, 60, Th. Preger, 2, 145) προσ­

διορίζοντας το εικονογραφικό του πρόγραμμα αρχάς 10ου αι.. Ο C. Mango [«The 

Palace of Marina...», Ευφρόσυνον, 1, 321-330], χρονολογεί το λουτρό και το εν 

γένει καλλιτεχνικό του σύνολο με τα αρχαία έργα τέχνης περί το 420/21" στην 

περίοδο του γάμου του Θεοδοσίου Β' και της Αθηναϊδας. 

Το κείμενο (100 στίχοι) του Χοιροσφάκτη δημιουργεί νέο προβληματισμό. Τα 

22 τετράστιχα με ακροστιχίδα (Α-Ψ) αποτείνονται στις αισθήσεις, κυρίως όραση, 

ακοή και αφή. Τα 6 δίστιχα των επωδών αποτελούν σχόλια που υποδηλώνουν μία 

υπέρβαση των αισθήσεων, δηλαδή την σύλληψη της καλλιτεχνικής αξίας του λου­

τρού και του ποιήματος, όπως και του νερού ως πηγής ανανέωσης και ζωής, συμ­

βόλου του λόγου και της σοφίας. 

Τα τετράστιχα συγκροτούν 8 εικόνες, ένας αριθμός που σημαίνει την αναγέν­

νηση. Ο ποιητής ως ξεναγός προσφέρει την μύηση (β' πρόσωπο) σε ακροατή: 

1) Είσοδος [1-8]: 'μέλος' και χορός για το 'δαιδαλικό' έργο του Λέοντα. 

2) Γενική εξωτερική εικόνα (9-12): οι πολίτες έχουν την 'θέα' του λουτρού. 

3) 1° οπτικό σύνολο [13-16]: ο θόλος του λουτρού (δόμος ως πόλος) (13-14) σε 

μορφή ακρόβλαστου'γύρω 'λάϊγγες μετ' αγαλμάτων' (15-16): αγάλματα. 

4) 2° οπτικό σύνολο [19-26]: 'επί τας πύλας' (19) στον 'μακρό πρόδρομο' (20) 

'σφαγές' των 'ζαθέωνγερόντων' (23-26): 'γλυφική τέχνη', ανάγλυφα. 

5) 3° οπτικό σύνολο [27-58] 'θολοκογχόχρυσον έργον' στους 'υποστόους διαύ­

λους'. 'Θέαι': -1η στην 'πρόκογχο': Τεούχος' και Βασίλισσα' (33-36). -2η: 'ποτα­

μοί' (45-47) -3η: 'άγρη νεπόδων' (51) και 'τράπεζα επί νήσον εκάστην' (53-54). -

4η: κόρες με 'πηγόρειθρα κάλλη' (55-58): έργα ζωγραφικής (ψηφιδωτά;). 

6) 4° οπτικό-ακουστικό σύνολο [59-80]: 'μέλος οργάνων': -1°: οι πύλες ανοίγουν 

με 'άσμα' (59-62). -2°: 'όρνις' τραγουδά στα πόδια του 'Δεσπότου' (63-66). -3°: 

ζώα: δράκων, λέων, γερανός (73-76). -4°: δένδρο-'όρπηξ' και 'γένη λυρώδη' (που­

λιά) (77-80) (οριζόντιο επίπεδο;): μηχανικά αυτόματα. 

7) Γενική εσωτερική εικόνα [81-90]: -στο κέντρο: θερμά ύδατα στο οκτάκογχο 

(81-84). -'Φοβερόν θέαμα': γρύπας φυσάει φωτιά (87-90) (κατακόρυφος άξων;). 

8) Έξοδος [91-98]: οι λουόμενοι αποκτούν ψυχοσωματική υγεία και ανανέωση. 

Τα εικονογραφικό πρόγραμμα περιέχει τα εξής θέματα: 1. Αυλή: αγάλματα (χω­

ρίς ενιαίο θέμα) 2. Frigidarium: Γιγαντομαχία, 3. Tepidarium: ζεύγη α): Γεούχος -

Βασίλισσα, β) ποταμοί - πηγές, γ) αλιεία νεπόδων - συνεστίαση. 4. Caldarium: α) 

όρνις και Δεσπότης, β) χρυσό δένδρο με πουλιά και 3 ζώα, γ) γρύπας. 



31 

Το οκταγωνικό λουτρό του Οικονομίου έχοντας 7 'ενθήκες' (=πλανήτες) και 12 

'στοές' (=12 Ζώδια) (Πάτρια, Ι, 60), συμβόλιζε τον κόσμο που περιέχει την πηγή 

της ζωής. Ανάλογη κοσμική ερμηνεία επιδέχεται το πρόγραμμα της έκφρασης του 

Χοιροσφάκτη, αποτελώντας αντανάκλαση τελετών εγκαινίων πόλεων - δημοσίων 

κτιρίων ή ιδρυτικών μύθων που ανακαλούν τελετές, σχετικές με: α) τελετουργικά 

δρώμενα: αγώνα κατά δυνάμεων του χάους, άναμμα του φωτός, ιερό γάμο, γέννη­

ση «παιδός» ή μιας γενιάς, θυσία, συνεστίαση, β) τον συντονισμό μέσω του άξονα 

του κόσμου προς τον μεταφυσικό κόσμο των ψυχών - προγόνων που μένουν στο 

δένδρο της ζωής, μήτρα της φυλής ή της ανθρωπότητας. Η ίδρυση της Κων/πό-

λεως π.χ. σχετίζεται με ανάλογα έθιμα, όπως τέλεση σε ταφική γιορτή κοκ. 

Το ίδια στοιχεία διαπιστώνονται στο πρόγραμμα του συγκεκριμένου λουτρού. Ο 

αγώνας ορίζεται με την Γιγαντομαχία. Ο ιερός γάμος του 'γεούχου' και κυρίαρχου 

της ζωής του κόσμου, πιθανόν του Δία, με την Βασίλισσα, την Ήρα ή ίσως την 

Χθονία, στην οποία χάρισε έναν πέπλο κεντημένο με την στεριά και τη θάλασσα 

(Φερεκύδης), κατέληξε στην δημιουργία των ανθρώπων. Η 4η γενιά - αποκλειστι­

κή δημιουργία του Δία - ήταν οι Ήρωες, οι οποίοι ως το δικαιότερο και πιο εφευ­

ρετικό γένος κληρονόμησαν την αιώνια ζωή στα νησιά των Μακάρων, ζώντας σε 

διαρκή ευωχία και συνεστίαση (Ησίοδος, Έργα και Ημέραι, 156-173). Στην κεντρι­

κή αίθουσα βρισκόταν το χρυσό δένδρο της ζωής με τα πουλιά-ψυχές και τα 3 ζώα 

φύλακες, όπως και τον γρύπα, ενταγμένα κάτω από τον θόλο-ουρανό, όλα σε επα­

φή με μια Όκτάκογχη' δεξαμενή, σύμβολο του Ωκεανού (81-84). 

Η νέα θεώρηση του προγράμματος πιθανόν προσδιορίζει τους πρώτους θαμώνες 

του λουτρού. Ευρισκόμενο κοντά στο Οικονόμιο της Νέας, η οποία κατέλαβε την 

θέση του παλαιού τζυκανιστηρίου [Συνεχιστές, Θεοφάνους, III. 144, V.328), ίδρυ­

μα του Θεοδοσίου Β' (Πάτρια, III, 29, Th. Preger, 2, 225), μπορεί να ήταν προς 

εξυπηρέτηση των αθλητών του τζυκανίου, μελών της αριστοκρατίας της πρωτεύ­

ουσας. Ο P. Magdalino, εντοπίζει σχέση του λουτρού του Οικονομίου, αποδιδόμε­

νο στον Κωνσταντίνο, με το λουτρό Κωνσταντινιαναί ή Θεοδοσιαναί, το οποίο 

εγκαινιάστηκε από τον Θεοδόσιο στις 3 Οκτ. 427 (Πασχάλιο Χρονικό, Ι, SSO­

SSI), παραμονές της γιορτής εξόδου των ψυχών Mundus Patet (5 Οκτ.)' ήταν άλλο 

το ομόηχο 'Κωνσταντιαναί" στην περιοχή των Αγίων Αποστόλων. Οι Παραστά­

σεις (73, 85) και τα Πάτρια (Π, 85, Th. Preger, τ. 1, 67, 71-72, τ. 2, 195), κατα­

γράφουν δύο αγάλματα του Περσέα και της Ανδρομέδας στις Κωνσταντι<νι>ανές, 

τα οποία «έστησαν πλησίον τον τζυκανιστηρίου». 

Μέσω της έκφρασης το λουτρό λειτουργεί ως χώρος όπου ο πρωτογονισμός, ο 

ερωτισμός και η άμεση επαφή με την φύση συνυπάρχουν με την πνευματική δημι­

ουργία και τέχνη: αρχιτεκτονική, αστρονομία, ρητορική, μουσική, χορός, γλυπτι­

κή, ζωγραφική, μηχανικές τέχνες. Έτσι ανταποκρίνεται σε μια 'nova progenies' 

της πρωτεύουσας, η οποία με επικεφαλής τον Θεοδόσιο και την Αθηναϊδα (421 

κ.ε.), ταυτόχρονα με την ίδρυση του Πανδιδακτηρίου (425), διεκδικούσε τον δικό 

της ορίζοντα καλλιεργώντας μια πιο ισορροπημένη σχέση με τον αρχέτυπο 

ελληνικό κόσμο από ό,τι συνέβαινε στην προηγούμενη περίοδο. 



32 

ΜΑΝΟΛΙΑ ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ 

ΑΥΟ ΟΡΑΡΙΑ ΤΟΥ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΚΑΙ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ: 
ΕΞΕΤΑΣΗ ΥΛΙΚΩΝ ΚΑΙ ΚΑΤΑΣΚΕΥΗΣ, ΑΝΑΛΥΣΕΙΣ ΚΑΙ 
ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ. 

Τα δύο αυτά αντικείμενα του ΒΧΜ έχουν χρονολογηθεί τον 14°-15° αιώνα. 
Είναι φτιαγμένα με μεταξωτές κλωστές και μεταλλικά νήματα μορφής σύρματος 
πάνω σε κόκκινο μεταξωτό ύφασμα και έχουν υποστεί μεγάλη φθορά και επεμβάσεις. 
Σώζονται ίχνη του μεταξωτού υφάσματος σε ελάχιστα σημεία. 
Η 'σάρκα' είναι κεντημένη με μεταξωτές κλωστές από τις οποίες διακρίνονται 
υπολείμματα μέσα στις τρύπες της βελονιάς στην κύρια όψη των αντικειμένων. 
Στα σημεία που το μεταλλικό νήμα λείπει διακρίνονται τα κορδόνια. 
Στην πίσω όψη είτε υπάρχουν δύο φόδρες ή σώζονται πολύ μικρά κομμάτια της 
παλαιότερης φόδρας στα εσωτερικά άκρα του αντικειμένου. Κάτω από τη φόδρα 
υπάρχουν υπολείμματα χαρτιού από το 'κάρφωμα' των μεταλλικών νημάτων και 
έχουν διατηρηθεί ζωηρά τα χρώματα στα υπολείμματα των μεταξωτών κλωστών. 
Στο πάνω μέρος του ενός από τα δύο αντικείμενα έχουν προστεθεί μικρά κομμάτια 

από τρίτο για να του δώσουν την επιθυμητή μορφή. 
Η παρατήρηση με στερεοσκοπικό μικροσκόπιο της τεχνικής κατασκευής, των 
υλικών, των μεθόδων επέμβασης μας δείχνουν ποια υλικά είναι παλαιότερα και ποια 
μεταγενέστερα, τον βαθμό και το είδος φθοράς και ρύπων που υπάρχουν, την 
κατεύθυνση, τη μέθοδο και τις τεχνικές που χρησιμοποίησε ο τεχνίτης και πολλών 

ειδών άλλα στοιχεία. 
Οι αναλύσεις των βαφών και της ποιοτικής και ποσοτικής σύστασης των κραμάτων 
των μεταλλικών νημάτων μας δίνουν πληροφορίες για τα υλικά που έχουν 
χρησιμοποιηθεί και επομένως ήταν διαθέσιμα στο συγκεκριμένο εργαστήριο, σε 
κάποια συγκεκριμένη περιοχή και χρονική περίοδο. 
Με αυτό τον τρόπο προχωρώντας σε αναλύσεις αντικειμένων της ίδιας περίπου 
εποχής και προέλευσης και συγκρίνοντας τα αποτελέσματα μπορούμε να 
συγκεντρώσουμε και να οργανώσουμε πληροφορίες σχετικά με εργαστήρια, τεχνίτες, 
μεθόδους κατασκευής, υφάσματα και κλωστές και προέλευση αυτών, κράματα και 
ποσότητα μετάλλων. Αυτές όπως και άλλες χρήσιμες πληροφορίες θα επιτρέψουν να 
δημιουργηθεί μία βάση δεδομένων η οποία θα εμπλουτίζεται με νέα στοιχεία. 



33 

ΑΙΚΑΤΕΡΙΝΗ Π. ΑΕΛΛΑΠΟΡΤΑ 

«ΑΜΠΓΓΑ ΚΑΙΒΡΑΚΕΣ, ΓΑΜΠΑΣΚΑΙ ΦΙΝΟ ΡΑΣΟ» 

[Η ΕΞΕΛΙΞΗ ΤΗΣ ΕΝΔΥΜΑΣΙΑΣ ΤΟΥ ΚΛΗΡΟΥ ΚΑΙ ΤΩΝ 
ΛΑΪΚΏΝ ΜΕΣΑ ΑΠΟ ΤΗΝ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ 

ΤΗΣ ΖΑΚΥΝΘΟΥ] 

Πλουσιώτατο υλικό για την μελέτη της ενδυμασίας που έφερε ο 
κλήρος και οι λαϊκοί προσφέρουν οι πίνακες της Επτανησιακής 
Σχολής. 
Οι ενδυμασίες των λαϊκών διακρίνουν τις τρις κοινωνικές τάξεις, που 
συνέθεταν τον πληθυσμό των Ιονίων νήσων, από την Ενετοκρατία 
μέχρι το τέλος της Ιονίου Πολιτείας, ενώ οι κληρικοί απελάμβαναν 
ειδικά προνόμια στο να φέρουν το ορθόδοξο σχήμα και τα δηλωτικά 
του βαθμού τους. 
Στην παρούσα ανακοίνωση επιχειρείται η συνοπτική παρουσίαση της 
εξέλιξης της ενδυμασίας τόσο του κλήρου όσο και των λαϊκών, όπως 
αυτοί απεικονίζονται στους πίνακες των λιτανειών από την Ζάκυνθο. 



34 

ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΔΕ·:ΗΤ?ΟΚΑΜΗ 

ΤΟ ΤΕΜΠΛΟ ΤΗΣ ΜΕΓΓΗΝΙΑΚΗΣ ΣΑΜΑΡΙΝΑΣ 

"Ενα άπό τά πιό γνωστά βυζαντινά μνημεία της Πελοπόννησο«,γνωστό ηδη α­

πό την εποχή τοϋ ABEL 3L0UET (Ιδ3ΐ),εϊναι ή Σαμάρι να τής Μεσσηνίας,αφιερωμέ­

νη στην Ζωοδόχο Πηγή.Ό ναός σάν κτίσμα,οι τοιχογραφίες του καί τά υωζόμενα 

τμήματα τοϋ μαρμάρινου τέμπλου του,χρονολογικά τοποθετούνται στον Ιΰ' αιώνα. 

Τό τέμπλο τοϋ ναοΰ,μόνο πολύ πρόσφατα απασχόλησε ουσιαστικά τους αρχαιολό­

γους, ορθότατα όέ σχετίζεται με εκείνο της Αγίας Σοφίας τοϋ Ηυυτρα (σε δεύτε 

ρη χρήοη),άλλά καί τά προσκυνητάρια προθέσεως καί διακονικοΰ στην Μητρόπολη 

("Αγιο Δημήτριο) τοϋ Μυστρα. 

Γιά τά οωζόμενα τμήματα τοϋ μαρμάρινου τέμπλου πιστεύεται 8τι κατασκευά­

στηκαν έζ υπαρχης γιά τόν ναό της Σαμαρίνας,άλλα ή επισταμένη καί προσεκτική 

εξέταση του πείθουν 8τι προέρχεται άπό προγενέστερο μνημείο.Αυτό γιατί: α)Τά 

τρία τμήματα που αντιστοιχούν στην πρόθεση,τό κυρίως βήμα καί τό διακονικό, 

έχουν μήκος μεγαλύτερο από τίς μεταξύ των πεσσών καί των πεσσδν καί τοίχων 

αποστάσεις, β)θ£ βάσεις των προσκυνηταρίων δεν συνδέονται οργανικά με τά πλά­

για τμήματα τοϋ τέμπλου,αν καί με δεξιοτεχνία λαξευμένα,ώστε νά υυναρμοσθοϋν 

κατά τόν καλύτερο δυνατό τρόπο. 

Οι δύο άντωποί γρύπες πού βρίσκονται στό κέντρο τοϋ μεσαίου τμήματος το
1
' 

τέμπλου,καί των οποίων τά κεφάλια έχουν σχεδιασθή μέ διαφορετικό τρόπο,οίνου 

τήν εντύπωση άρσενικοϋ καί θηλυκού γρύπα,ενώ ή ανάμεσα τους μικρότερη μορφή 

μπορεί νά θεωρηθή" γρύπας μικρός. 

Ή πρυέλευση τοϋ τέμπλου της Σαμαρίνας,αλλά καί τής Αγίας Σοφίας τοϋ 

Μυστρδ,είναι θέμα περαιτέρω έρευνας.'"ίσως ό ναός στον οποίο βρίΒΒοταν τό τέμ­

πλο τής Σαμαρίνας κατεστράφη άπό σεισμό,καί τό επιστύλιο έπεσε μέ τό εμπρό­

σθιο τμήμα του στό έδαφος.Γι' αυτό τά διάτρητα κομβία καί τά κεφάλια των δύο 



35 

σχεδόν ολό^-λυρων ζώων ε ί ν α ι σπασμένα·"^ σήμερα χαμένα).Σπασμένα ε ί ν α ι καί τά 

διάτρητα κομ3ία πού υπάρχουν στα πλάγια τμήματα τοΰ τέμπλου. Σημειωτέο ν '6χι 

το ε π ι σ τ ύ λ ι ο τοΰ τέμπλου που α ν τ ι σ τ ο ι χ ε ί στην πρόθεση ε ίναι σπαυμενο,με τά 

δύο τμήματα του εκ νέου προσαρμοσμένα (ίσως οχι πολύ καλά),πράγμα που προφα­

νώς οφείλεται σε πτώση· δεν πρόκειται δηλαδή γ ιά διαμήκη ρωγμή πού προκάλεσε 

ισχυρός σε ισμός. 



36 

ΝΙΚΟΣ ΔΙΟΝΥΣΟΠΟΥΛΟΣ 

ΠΟΡΤΡΕΤΑ ΓΕΩΡΓΙΑΝΩΝ ΚΤΗΤΟΡΩΝ ΣΤΗΝ ΤΡΑΠΕΖΑ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΦΙΛΟΘΕΟΥ 

"Πολυχρόνιον ποιήσαι Κύριος ό Θεός τον εύσεβέστατον και κραταιόν βασιλέα ημών, 

Λέοντα, σύν γυναιξί καί υίοίς αύτου εις πολλά έτη": με το σημείωμα αυτό, που διαβάζουμε σε 

χειρόγραφο της αγιορείτικης μονής Φιλόθεου (αρ. 124, φ. 340ν), χρονολογημένο γύρω στα 1563, ο 

μοναχός Βαρλαάμ εύχεται τη μακροζωία του νέου και επιφανούς κτήτορα του μοναστηριού. Ο κτήτορας 

αυτός δεν είναι άλλος από τον φιλέλληνα ηγεμόνα Λέοντα (1520-1574), βασιλιά του Καχετίου, περιοχής 

της ανατολικής Γεωργίας, με την οικονομική ενίσχυση του οποίου ανακαινίστηκε το 16ο αιώνα η τράπεζα 

καθώς και άλλα κτίρια της μονής Φιλόθεου. Τη συμβολή του μαρτυρούν μια επιγραφή του 1542, 

χαραγμένη σε μαρμάρινη πλάκα και εντοιχισμένη σήμερα στην είσοδο του μοναστηριού, και κυρίως η 

κτητορική παράσταση στην τράπεζα. 

Κάτω από τη ζώνη με τις σκηνές του Ακάθιστου, στον ανατολικό τοίχο της τράπεζας, ο Λέοντας 

εικονίζεται κρατώντας από κοινού με το γιο του και συμβασιλέα Αλέξανδρο το πρόπλασμα του 

μοναστηριού. Οι δύο κτήτορες στρέφονται ελαφρά προς το κέντρο της σύνθεσης, απευθυνόμενοι προς την 

δεόμενη Παναγία με το Χριστό στο στήθος, που εμφανίζεται στην κορυφή της παράστασης, μέσα από 

ακτινωτό σημείο του έναστρου ουρανού. Η διάταξη των μορφών ακολουθεί γνωστό σχήμα της βυζαντινής 

εικονογραφικής παράδοσης με πολλαπλό συμβολισμό, κατάλληλο να δηλώσει τον κοινό κτητορικό ρόλο, 

τη νομιμότητα στη διαδοχή του θρόνου, καθώς και την ουράνια προέλευση της εξουσίας μέσω της 

ευλογίας του αγίου προστάτη. 

Πατέρας και γιος φορούν μακρύ εσωτερικό ένδυμα ζωσμένο στη μέση και από πάνω καφτάνι, και τα δύο 

πλούσια διακοσμημένα με ανθέμια. Στο κεφάλι, όπου απουσιάζει το φωτοστέφανο, φέρουν χρυσή κορώνα 

με τριγωνικές κρινόσχημες απολήξεις. Δυστυχώς η οξείδωση της τοιχογραφίας εξαιτίας της μεγάλης 

πυρκαγιάς του 1871, όταν καταστράφηκε το μεγαλύτερο τμήμα της μονής, εμποδίζει την προσέγγιση της 

τεχνοτροπίας των πορτρέτων. Μεγάλη φθορά παρατηρείται κυρίως στο πρόσωπο του Αλέξανδρου, γύρω 

από το οποίο μπορεί κανείς να διακρίνει ίχνη καστανού χρώματος που χρησιμοποιήθηκε στην απόδοση της 

κόμης και της γενειάδας. Σε καλύτερη κατάσταση σώζεται η μορφή του Λέοντα, ενός αρκετά ηλικιωμένου 

άνδρα με σοβαρή έκφραση και πρόσωπο με κανονικά χαρακτηριστικά, που πλαισιώνεται από κοντή λευκή 

κόμη και λευκή γενειάδα. 

Η ίδια παράσταση φιλοξενεί επίσης την κτητορική επιγραφή της τράπεζας, γραμμένη σε τέσσερις σειρές 

κάτω από το πρόπλασμα του μοναστηριού. Μας πληροφορεί ότι το έτος • ζ μ η (1539/1540) ανακαινίστηκε 

το παρόν προσκτήριον της σεβάσμιας και βασιλικής μονής του Φιλόθεου από τον ευσεβέστατο βασιλιά του 



37 

Καχετίου, Λέοντα, και το γιο του Αλέξανδρο για ψυχική τους σωτηρία. Δύο ξεχωριστές επιγραφές 

συνοδεύουν τους δωρητές αναφέροντας το όνομα και τον ηγεμονικό τους τίτλο. 

Για το Λέοντα γνωρίζουμε ότι ανέλαβε την εξουσία σε νεαρή ηλικία, το 1520, όταν κατάφερε να 

εξουδετερώσει τον βασικό αντίπαλο και δολοφόνο του πατέρα του, βασιλιά του Κάρτλι Δαβίδ Γ (1505-

1525). Γύρω στα 1529 παντρεύτηκε με την Τινάτιν, με την οποία απέκτησε τουλάχιστον τέσσερις γιους, 

τον Γεώργιο, τον Ιεσσαί, τον Αλέξανδρο και τον Ελιμίρζα. Ο Γεώργιος σκοτώθηκε στο πεδίο της μάχης το 

1561, ενώ ο Ιεσσαί στάλθηκε ως όμηρος στον Σάχη της Περσίας. Έτσι διάδοχος του θρόνου του Καχετίου 

ορίστηκε ο τρίτος γιος, ο Αλέξανδρος, που βασίλεψε μετά το θάνατο του πατέρα του, από το 1574 έως το 

1605. Είναι γνωστό επίσης ότι ο Λέοντας χώρισε από την Τινάτιν το 1552, αναλαμβάνοντας εκείνος την 

ανατροφή των παιδιών. Η πρώην γυναίκα του αποτραβήχτηκε στη μονή της Nova Shouamta, που η ίδια 

ίδρυσε με χρήματα από την προίκα της, όπου και έζησε ως μοναχή μέχρι το θάνατο της το 1591. 

Στην παρούσα ανακοίνωση επιχειρείται εκτός των άλλων μια σύντομη παρουσίαση των σωζόμενων 

πορτρέτων του Λέοντα στο Καχέτι, όπως τα έχει μελετήσει η Marina Vachnadje. Διαπιστώνονται μερικές 

εικονογραφικές διαφορές σε σχέση με την παράσταση της Φιλόθεου, ικανές να φωτίσουν την 

ιδιαιτερότητα της παρουσίας του Γεωργιανού ηγεμόνα στο Άγιον Όρος. Φαίνεται έτσι καθαρά η ευκολία 

με την οποία ο Λέοντας χειρίζεται στη χώρα του εκείνα τα στοιχεία, βαθιά ριζωμένα στη βυζαντινή 

παράδοση (φωτοστέφανο, δικέφαλος αετός, η ιδέα του ηγεμόνα ως Νέου Κωνσταντίνου), που του 

επιτρέπουν να υιοθετήσει για τον εαυτό του την εικόνα του ιδεώδους χριστιανού βασιλιά και νόμιμου 

διαδόχου των επιφανών ηγεμόνων του παρελθόντος. Αντίθετα στη μονή Φιλόθεου παρουσιάζεται πιο 

συγκρατημένος, δίνοντας μεγαλύτερη σημασία στην προβολή του ίδιου και του διαδόχου του ως 

σύγχρονων ορθόδοξων ηγεμόνων (απουσία φωτοστέφανου, κορώνα με απολήξεις σε μορφή κρινάνθεμου), 

τονίζοντας συγχρόνως τη χριστιανική ηθική της εξουσίας τους. 

Τέλος, λαμβάνοντας υπόψη τις χρονολογίες που αποτελούν σταθμούς στην ηγεμονία και προσωπική ζωή 

του Λέοντα, αλλά και τη χρονολόγηση των πορτρέτων του στη Γεωργία, επισημαίνεται μία χρονική 

ανακολουθία ανάμεσα στο έτος που αναγράφεται στην κτητορική επιγραφή της αγιορείτικης παράστασης 

(1539/1540) και την ηλικία στην οποία απεικονίζονται οι δύο ηγεμόνες στην ίδια παράσταση. Δεν 

δικαιολογείται δηλαδή, τουλάχιστον με βάση τα διαθέσιμα στοιχεία, ούτε η προχωρημένη ηλικία του 

Γεωργιανού βασιλιά, ούτε η ώριμη παρουσία του Αλέξανδρου, αλλά ούτε και το γεγονός της απεικόνισης 

του τελευταίου ως συμβασιλέα, τη στιγμή που γνωρίζουμε ότι η διάκριση αυτή του δόθηκε μετά το θάνατο 

του μεγαλύτερου αδελφού του Γεώργιου, το 1561. Θα ήταν λοιπόν λογικό να υποθέσουμε ότι η 

χρονολογία 1539/1540 αφορά μόνο στην ανακαίνιση του κτιρίου της τράπεζας - κάτι που εξάλλου 

τονίζεται στην ίδια την επιγραφή - και όχι αυτονόητα και στην τοιχογράφησή του, που πρέπει να 

τοποθετηθεί αρκετά αργότερα, μεταξύ του 1561 και 1574. Ίσως πίσω από αυτό να κρύβεται η επιθυμία του 

Λέοντα να συνδέσει εκ των υστέρων με τα σημαντικά οικοδομικά του έργα στη μονή και το όνομα του 

γιου και διαδόχου του στο θρόνο, Αλέξανδρου. 



38 

ΜΑΡΙΑ ΕΥΑΓΓΕΛΑΤΟΥ 

Ο ΧΡΙΣΤΟΛΟΠΚΟΣ ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ ΤΟΥ ΚΙΟΝΑ ΣΕ ΕΡΓΑ 

ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΤΕΧΝΗΣ 

Η λειτουργία του κίονα ως χριστολογικού συμβόλου έχει ως επί το πλείστον 

μελετηθεί στη μεσαιωνική και αναγεννησιακή τέχνη της Δύσης, ενώ παλαιότερα είχε 

υποτεθεί ότι η παρουσία του σε βυζαντινές παραστάσεις του Ευαγγελισμού της 

παλαιολόγειας περιόδου οφείλεται σε δυτικές επιδράσεις. Στην παρούσα ανακοίνωση γίνεται 

αναφορά σε τρία έργα από την πρωτοβυζαντινή, μεσοβυζαντινή και υστεροβυζαντινή 

περίοδο, τα οποία μαρτυρούν τη χρήση αυτού του συμβόλου στη βυζαντινή καλλιτεχνική 

παραγωγή ανεξάρτητα από δυτικές επιρροές. Η παρουσία του κίονα στα έργα αυτά μπορεί να 

συνδεθεί με διάφορα πατερικά κείμενα της Ανατολικής Εκκλησίας, τα οποία ερμηνεύουν τη 

στήλη που ο Ιακώβ έχρισε με έλαιο (Γένεσις 28:18), τον στύλο πυρός που τις νύχτες φώτιζε 

τον δρόμο των Εβραίων προς τη γη της επαγγελίας (Έξοδος 13:21-22), τον στύλο νεφέλης 

που δήλωνε την εμφάνιση του Θεού σε διάφορες σημαντικές στιγμές της ίδιας πορείας 

(Έξοδος 19:9, 33:9-11, Αριθμοί 12:5) και τον «στΰλο και έδραίωμα της αληθείας» που 

αναφέρει ο απόστολος Παύλος (Α ' Προς Τιμόθεον 3:15) ως σύμβολο του Χριστού. 

Στο ψηφιδωτό που κοσμεί την αψίδα του καθολικού της Μονής Αγίας Αικατερίνης 

στο Σινά, ένας κίονας εικονίζεται ανάμεσα στους δύο λοβούς του παραθύρου που ανοίγεται 

στο μέτωπο της αψίδας. Η παρουσία του σε μία θέση όπου συνήθως χρησιμοποιούνται 

ανάγλυφοι αμφικιονίσκοι, προκρίθηκε πιθανώς για να δοθεί έμφαση στη νοηματική σύνδεση 

αυτού του στοιχείου με την υπόλοιπη ψηφιδωτή σύνθεση, στην οποία κατέχει κεντρική θέση, 

καθώς βρίσκεται στην κορυφή του κάθετου άξονα της. Στην ίδια ευθεία εικονίζονται ο αμνός 

του Θεού (σε μετάλλιο ακριβώς κάτω από τον κίονα στο μέτωπο της αψίδας), ο σταυρός 

(εγγεγραμμένος στο κεντρικό μετάλλιο του εσωραχίου του τόξου της αψίδας), η μορφή του 

Χριστού (στο κέντρο της σκηνής της Μεταμόρφωσης στο τεταρτοσφαίριο της αψίδας), και η 

προτομή του Δαυίδ (στο κεντρικό μετάλλιο της ζώνης που ορίζει τη βάση του ψηφιδωτού). Η 

ευθυγράμμιση αυτή αναδεικνύει εμφανώς τον κίονα σε χριστολογικό σύμβολο. Καθώς 

μάλιστα βρίσκεται ανάμεσα στη σκηνή του οράματος της φλεγόμενης κα μη καιομένης βάτου 

και της παράδοσης του νόμου στο Μωϋσή, ο κίονας φαίνεται να τονίζει ένα από τα κεντρικά 

θεολογικά μηνύματα όλης της ψηφιδωτής σύνθεσης: πριν την Ενσάρκωση ο Θεός έκανε 

αισθητή την παρουσία του στους ανθρώπους μέσα από εντολές, οράματα, θαύματα και 

σύμβολα (όπως ήταν η στήλη που έχρισε ο Ιακώβ, και οι στύλοι νεφέλης ή πυρός που 

αναφέρονται στην Έξοδο). Όταν όμως ο Αόγος ενανθρωπίστηκε, ο Υιός του Θεού 



39 

παρουσιάστηκε κατά πρόσωπον στους ανθρώπους, όπως ιστορεί και η παράσταση της 

Μεταμόρφωσης. 

Στο folio 174ν του κώδικα Paris, gr. 510 (879-82), η ομιλία του Γρηγορίου 

Ναζιανζηνού Περί Θεολογίας εικονογραφείται σε τρεις επάλληλες ζώνες με τρία 

παλαιοδιαθηκικά επεισόδια σχετικά με πρόσωπα που οι Πατέρες ερμηνεύουν ως 

προεικονίσεις του Χριστού: τη θυσία του Αβραάμ, το όραμα του Ιακώβ και τη χρίση του 

Δαυίδ. Κάθε σκηνή κλείνει στα δεξιά με ένα αρχιτεκτονικό στοιχείο που συνδέει τα τρία 

επεισόδια μεταξύ τους και τονίζει τον χριστολογικό τους συμβολισμό. Ο βωμός της θυσίας 

του Ισαάκ στην ανώτερη ζώνη είναι σχεδόν ίδιος με τη στήλη του Ιακώβ στη μεσαία ζώνη. 

Στην ίδια ακριβώς ευθεία, στην κατώτερη ζώνη, εικονίζεται ασύμμετρο κτήριο με έναν μόνο 

κίονα πάνω σε βάθρο, ακριβώς μπροστά από τη χρίση του Δαυίδ. Το ασυνήθιστο αυτό 

αρχιτεκτόνημα δίνει μεγάλη έμφαση στο στοιχείο του κίονα, πιθανώς με στόχο να τον 

προβάλει ως χριστολογικό σύμβολο, σε αναλογία με τα στοιχεία που παραπέμπουν στον 

συμβολισμό και των δύο ανώτερων σκηνών. Το βάθρο στο οποίο εδράζεται ο κίονας ίσως 

επιλέχθηκε για να εμπλουτίσει τον χριστολογικό συμβολισμό της σύνθεσης, ως αναφορά 

στον «ακρογωνιαίο λίθο» πολλών βιβλικών χωρίων που οι πατέρες ερμήνευσαν ως ένα ακόμα 

σύμβολο του Χριστού. 

Στο folio 28ν του κώδικα Christ Church gr. 12 στην Οξφόρδη, ο ευαγγελιστής 

Ματθαίος παριστάνεται δίπλα σε ραδινό κίονα, στην κορυφή του οποίου η προτομή του 

Χριστού Εμμανουήλ προβάλλει μέσα από φιάλη. Ο συνδυασμός του κίονα και της προτομής 

θεωρήθηκε από τον Γιώργο Γαλάβαρη αναφορά στο βασιλικό αξίωμα του Χριστού. Είναι 

όμως πιθανόν ο εμπνευστής της σύνθεσης να είχε υπόψη του και τον χριστολογικό 

συμβολισμό του κίονα. Εξάλλου, το στοιχείο της φιάλης μπορεί να θεωρηθεί και αυτό 

σύμβολο του Χριστού (ως πηγής του ευαγγελικού διδάγματος, του ύδατος της ζωής), πράγμα 

που οδηγεί στη σκέψη ότι ο εμπνευστής της πρωτότυπης αυτής σύνθεσης ήταν 

προσανατολισμένος στη χρήση χριστολογικών συμβόλων. 

Στα τρία παραπάνω παραδείγματα είναι πιθανό να προστεθούν στο μέλλον και άλλα 

που να αποδεικνύουν ότι η χρήση του κίονα ως χριστολογικού συμβόλου στη βυζαντινή 

τέχνη ακολουθεί σε μεγάλο βαθμό μια πορεία αυτόνομη και ανεξάρτητη από δυτικές 

επιρροές, με βάση τα ερμηνευτικά κείμενα των Πατέρων και κινητήριο μοχλό τα θεολογικά 

ενδιαφέροντα και τις γνώσεις των εκάστοτε παραγγελιοδοτών και δημιουργών. 



40 

ΣΤΕΛΛΑ FRIGERIO- ΖΕΝΙΟΥ 

"ΚΤΠΡΙΩΤΙΣΣΕΣ ΚϊΡΑΔΕΣ" 

ΓΤΝΑΙΚΕΙΑ ΕΝΔΥΜΑΣΙΑ ΣΤΗΝ ΚΥΠΡΟ 

ΣΤΑ ΤΕΛΗ TOT 15ου - ΑΡΧΕΣ ΤΟΥ 16ου ΑΙΩΝΑ 

Η Κύπρος- των Λουζινιανών στα τέλη του 15ου και των Ενετών στις- αρχές· 

του 16ου αιώνα, ενώ διατηρεί πάντα τι? σχέσεις· τη? με την Ανατολή, είναι 

βασικά στραμμένη προς· τη Δύση. 

Στα λιμάνια της* αγκυροβολούν γαλέρες- από τα μάκρυνα λιμάνια της 

Γένουας·, της· Βενετίας·, αλλά και από τα γειτονικά της· Συρίας-, της-

Αιγύπτου. Εμπορεύματα φτάνουν και φεύγουν προς- όλες- τις- κατευθύνσεις·. 

Με τις ίδιες- γαλέρες- πηγαινοέρχονται και ταξιδιώτες-, προσκυνητές-, που είτε 

θα σταματήσουν για λίγο στο νησί, είτε θα συνεχίσουν το ταξίδι τους- προς· 

τους· Αγίους- Τόπους·. 

"Οσοι επισκέφθηκαν έστω και συ'ντομα το Βασίλειο της- Κύπρου και 

κατέγραψαν τις εντυπώσεις τους δεν αναφέρονται σχεδόν ποτέ στον τρόπο 

που ντύνονται οι Κυπριώτες·, άνδρες- ή γυναίκες-. Η κυρά Ινες-, αδελφή του 

βασιλιά Ιακώβου, που συναντά ο PeroTafur (ο οποίος- πρέπει να βρισκόταν 

στην Κύπρο μεταξύ 1435 και 1439) ήταν "very noble" κατά την μετάφραση του 

CD. Cobham (ExcerptaCypria, Cambridge 1908, βλ. επανέκδοση του 1969, σ. 31). 

Ενώ ο Felix Faber (1483) αναφέρει την "pretty woman" απο' την Αυλή της· 

βασίλισσας· που φτάνει με τον καπετάνιο του πλοίου στο λιμάνι της 

Λεμεσού και φεύγει μαζί τους- για τα Ιεροσο'λυμα (ibid., 31). Αντίθετα, 

αναφέρει τον μονάχο' με το αγένειο γυναικείο προ'σωπο, που φορά το σχήμα 

του τάγματο'ς- του, αλλά σε άλλο χρώμα και ποιο'τητα: απο' ύφασμα καμελο', 

με ουρά πίσω, σαν γυναίκα. Επίσης-, φορά πολλά δακτυλίδια στολισμένα με 

λίθους-, και μιά χρυσή αλυσίδα στο λαιμό' {ibid., 47). 

Οι χρονογράφοι δεν δίνουν περισσο'τερη σημασία στην περιγραφή ενδυμασιών, 

ούτε καν των βασιλιάδων. Φτωχές-, λοιπο'ν, οι πληροφορίες- στις γραπτές-

πηγές·. 

Ευτυχώς- οι Κυπριώτες· φρο'ντισαν απο' μο'νοι τους- να μας- κληροδοτήσουν 

έργα στα οποία εμφανίζονται φορώντας- τα καλά τους· ρούχα, απευθύνοντας* 

την προσευχή τους- ο'χι μο'νο στο Θεό, αλλά και σε μας- που θαυμάζουμε τις· 

τοιχογραφίες- και εικόνες- που στολίζουν ή στόλιζαν τις- εκκλησίες- τους-. 

Για τη σύντομη αυτή παρουσίαση, θα λάβουμε κυρίως- υπ'όψει πορτραίτα σε 

χρονολογημένα μνημεία (τοιχογραφίες- στον Αρχάγγελο στον Πεδουλά του 



41 

1474, στον Αρχάγγελο στη Γάλατα του 1514, στην Αγία Χριστίνη στον Ασκά 

του 1518) και θα προσπαθήσουμε να τα τοποθετήσουμε μέσα στη γενική' 

εικόνα της- γυναικεία? μο'δας· που συναντούμε στη Δύση την ίδια περίοδο. 

Μπορούμε ήδη να σημειώσουμε ο'τι οι "κυπριώτισσες- κυράδες" γνώριζαν καλά 

τις· διάφορες- τάσεις· της· μο'δας της· εποχής- τους* ο'πως* τις· βρίσκουμε στη 

Γαλλία, Ισπανία, Ιταλία (κυρίως· Βενετία) και τις- έκαμαν δίκες· τους-, είτε 

αντιγράφοντας τις- πίστα', είτε προσαρμόζοντας τις- στα δικά' τους· μέτρα. 

Επίσης, ξέροντας ο'τι η επικοινωνία με τη Δΰση η'ταν συχνή' και άμεση, η 

πιο' πάνω γενική παρατήρηση μας βοηθά, με βάση δυτικά προ'τυπα, να θέσουμε 

τα χρονικά ο'ρια μη χρονολογημένων έργων στην Κΰπρο (τοιχογραφίες των 

δωρητών στον Άγιο Μάμα στο Λουβαρά, ο'που η ανάγνωση της χρονολογίας* 

δεν είναι ακο'μα σταθερή, στην Παναγία στα Καμινάρια). 



42 

ΙΩΑΝΝΗΣ ΑΝΔΡΕΟΥ ΗΛΙΑΔΗΣ 

ΠΑΡΑΔΟΣΗ ΚΑΙ ΑΝΑΝΕΩΣΗ ΣΤΗΝ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΗΣ ΟΨΙΜΗΣ 

ΤΟΥΡΚΟΚΡΑΤΙΑΣ ΣΤΗΝ ΚΥΠΡΟ (19ος ΑΙ.) 

Με την ολοκληρωτική κατάκτηση της Κύπρου το 1571 από τους Οθωμανούς το νησί τέθηκε υπό τη 

δικαιοδοσία του Μεγάλου Βεζύρη στη Κωνσταντινούπολη. Η Εκκλησία της Κύπρου, που μέχρι τότε ήταν 

υποταγμένη στον Πάπα. ανασυστάθηκε, ακολούθησε η άρσις του σχίσματος με το Πατριαρχείο 

Κωνσταντινουπόλεως που είχε επέλθει το 1260 με την Bulla Cypria, καταργήθηκαν οι λατινικές επισκοπές 

και επανήλθαν στην έδρα τους οι τέσσερις μεγάλοι ορθόδοξοι θρόνοι. Ο Μεγάλος Βεζύρης επέτρεψε την 

αναδιοργάνωση της Ορθόδοξης Εκκλησίας, το δικαίωμα εξαγοράς των καταληφθέντων από τους 

Οθωμανούς μοναστηριών και παραχώρησε το δικαίωμα στο λαό για αγορά, κατοχή, μεταβίβαση και 

εκμετάλλευση ακίνητης περιουσίας. 

Η οικονομική κατάσταση της Κυπριακής Εκκλησίας και του λαού γενικότερα ήταν σε αρκετά καλό 

επίπεδο κατά τον 18° αιώνα, όπως συμπεραίνεται από διενέργειες εράνων στην Κύπρο για ενίσχυση 

ορθόδοξων εκκλησιαστικών ιδρυμάτων του εξωτερικού. Η οικονομική ευρωστία της Εκκλησίας και των 

Ελλήνων της Κύπρου διαφαίνεται ακόμα περισσότερο από τον αριθμό των νέων εκκλησιών που 

ανεγείρονται ή ανακαινίζονται κατά το 18° και 19° αιώνα σε σύγκριση με τον πολύ μικρό αριθμό ναών κατά 

τον πρώτο αιώνα της Τουρκοκρατίας. 

Οι Οθωμανοί επέτρεπαν την επιδιόρθωση υπαρχόντων ναών και την ανοικοδόμηση νέων στα ερείπια 

προϋπαρχόντων. Για την ανοικοδόμηση ή επιδιόρθωση οποιουδήποτε ναού ήταν απαραίτητη ειδική άδεια 

της Πύλης, διάταξη που τηρήθηκε αυστηρά καθ' όλη τη διάρκεια της Τουρκοκρατίας, τουλάχιστον στην 

Κύπρο. 

Η περίοδος της Φραγκοκρατίας-Ενετοκρατίας κληροδότησε στην Τουρκοκρατία μονόκλιτες. δίκλιτες 

ή τρίκλιτες βασιλικές, οι οποίες διακρίνονται από τον διαφορετικό τρόπο στέγασης τους. όπως οι 

καμαροσκεπείς (Καθεδρικός Αγίου Ιωάννη και Άγιος Αντώνιος στη Λευκωσία, Άγιος Γεώργιος της 

Άρπερας στην Τερσεφάνου), που συναντώνται κυρίως στις πεδινές περιοχές, οι ξυλόστεγες (Αγία Μαρίνα 

στη Βαβατσινιά) που απαντώνται στις ορεινές περιοχές του Τροόδους και οι λιγοστές περιπτώσεις 

τρουλλαίων βασιλικών (Αρχάγγελος Μιχαήλ Τρυπιώτης και Άγιος Δομέτιος στη Λευκωσία, Παναγία στο 



43 

Τραχώνι Κυθρέας). Η μονόκλιτη βασιλική του Αγίου Λουκά στην Κοράκου, όπως και ο ναός της Παναγίας 

στη Μαλούντα συνδυάζουν και τους δύο τύπους στέγασης, αφού φέρουν πάνω από την καμάρα μια δεύτερη 

δίρρυτη, ξύλινη στέγη. 

Κατά τις τελευταίες δεκαετίες της Τουρκοκρατίας, με την βελτίωση των συνθηκών διαβίωσης του 

Ελληνισμού της Κύπρου, την επαφή με την ελεύθερη Ελλάδα και το νεογοτθικό κίνημα στην Ευρώπη, 

γεννιέται ένας νέος, διαφορετικός τρόπος στέγασης των ναών όπου τα κλίτη στεγάζονται με σταυροθόλια 

(Άγιος Σάββας, Λευκωσία, Παναγία Χρυσοπολίτισσα, Λάρνακα) ή και με τρούλλο αναγεννησιακού τύπου 

(τρούλλος που στέφεται από φανότρουλλο) (Παναγία Φανερωμένη, Λευκωσία και Τίμιος Σταυρός, 

Λεύκαρα) 



44 

ΙΩΑΝΝΗΣ ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΗΛΙΑΔΗΣ 

ΤΟ ΦΥΣΙΚΟ ΦΩΣ ΣΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ ΚΟΣΜΟΣΩΤΕΙΡΑΣ 

ΣΤΗ ΒΗΡΑ 

Η Μονή της Παναγίας Κοσμοσώτεφας στη βυζαντινή Βήρα ιδρύθηκε από το σεβαστοκράτορα 

Ισαάκιο Κομνηνό, γιο του αυτοκράτορα Αλεξίου Α' Κομνηνού και αδελφό του Ιωάννη Β' Κομνηνού 

στα χρόνια 1151 - 1152. Το λαμπρό αυτό οικοδόμημα ανήκει στον αρχιτεκτονικό τύπο του απλού 

τετράστυλου σταυροειδούς εγγεγραμμένου με τρούλλο ναού και απηχεί την κωνσταντινουπολίτικη τέχνη 

του 12™ αι. 

Μέσα από την πρωτότυπη στη σύλληψη και την εκτέλεση λύση των δύο ζευγών κιόνων στο δυτικό 

σκέλος του ναού, δημιουργείται κατά κάποιο τρόπο ένας ενιαίος εσωτερικός χώρος που δίνει την 

εντύπωση πως αναπνέει. Στην αίσθηση αυτή συμβάλλει, εκτός από την αρχιτεκτονική και το φυσικό 

φως, που εισέρχεται στο εσωτερικό από τα πολυάριθμα παράθυρα του ναού. 

Το θέμα της κατανομής του φυσικού φωτός στο Καθολικό καθώς και της οπτικής οργάνωσης του 

χώρου δεν έχει ερευνηθεί μέχρι σήμερα. 

Η έρευνα που διεξάγαμε βασίζεται σε σειρά παρατηρήσεων και μετρήσεων της έντασης του 

φωτισμού στο εσωτερικό του ναού. 

Ο φωτισμός του εξαρτάται από τον προσανατολισμό του κτιρίου και από το αζιμούθιο του ήλιου 

τη στιγμή που ανατέλλει. Προέκυψε λοιπόν ότι το ιερό είναι στραμμένο 15 βορειοανατολικά ( 

ΒΑ). Όσον αφορά δε το αζιμούθιο βρέθηκε ότι: α) την άνοιξη και το φθινόπωρο η ανατολή του ήλιου 

συμπίπτει με τον κεντρικό άξονα του ναού, με μια μικρή απόκλιση από μήνα σε μήνα και β) το 

χειμώνα συμπίπτει με τον άξονα των νοτίων λοβών των παραθύρων του ιερού ( ιερού βήματος, 

πρόθεσης και διακονικού), ενώ το καλοκαίρι με εκείνον των βορείων λοβών τους. 

Με την επιλογή του συγκεκριμένου προσανατολισμού καθορίζεται και η κλίση του κτιρίου ως προς 

την τροχιά του ήλιου. Επομένως τα παράθυρα του ναού - του τρούλλου και των τύμπανων- αποκτούν 

συγκεκριμένο προσανατολισμό. 

Με βάση τα παραπάνω ερευνήθηκε η οπτική οργάνωση του χώρου' το οπτικό πεδίο δηλαδή του 

εισερχομένου στο ναό. Στη συνέχεια πραγματοποιήθηκε σειρά παρατηρήσεων της τροχιάς του ήλιου 

και των κατευθύνσεων του ηλιακού φωτός, καθώς και σειρά μετρήσεων της έντασης φωτισμού σε Lux -

οριζόντια και κάθετη - σε καθορισμένα σημεία του εσωτερικού χώρου. Συγχρόνως δε επισημάνθηκαν 



45 

μεταγενέστερες επεμβάσεις που επηρεάζουν την κατανομή του φωτός. 

Διαπιστώθηκε λοιπόν ότι ο επισκέπτης που βρίσκεται στο κατώφλι της κύριας εισόδου βλέπει 

ολόκληρο το ιερό βήμα, από την πρόθεση μέχρι το διακονικό με γωνία 42°, και εάν στρέψει τα μάτια 

αριστερά ή δεξιά, τότε το βλέμμα του περνάει ανάμεσα από το ζεύγος των κιόνων και φτάνει μέχρι το 

μέσον της κόγχης του ιερού. Ακόμη, όταν αυτός βρίσκεται κάτω από το ΒΔ ή ΝΔ τρουλλίσκο 

παρατηρεί, ανάμεσα από τους δύο κίονες το πλάτος των κεραιών του σταυρού με γωνία περίπου 21 , το 

μισό δηλαδή της γωνίας των 42°, ενώ το ύψος των τύμπανων με γωνία 30°. Στο κατακόρυφο επίπεδο 

βλέπει επίσης με γωνία 42° από το κέντρο του τρούλλου μέχρι το ψηλότερο σημείο του τεταρτοσφαιρίου 

της κόγχης του ιερού και από τη βάση του τρούλλου μέχρι το δάπεδο . 

Από τα παραπάνω συμπεραίνεται ότι από τις διαστάσεις του κτφίου καθορίζεται η οπτική γωνία και 

ότι υπάρχει σχέση μεταξύ των διαστάσεων των αρχιτεκτονικών στοιχείων του ναού, όπως: α) το ύψος 

των κιόνων ισούται με το ύψος του τρίλοβου παραθύρου της κόγχης του ιερού και με το Vi του 

εσωτερικού ύψους του κεντρικού τρούλου, β) οι κίονες και το κεντρικό τοξωτό παράθυρο τις κεραίας 

του σταυρού έχουν το αυτό ύψος και γ) η απόσταση μεταξύ των δύο κιόνων ισούται με το πλάτος των 

παραθύρων των τύμπανων. 

Όσον αφορά τις μετρήσεις και τις παρατηρήσεις διαπιστώθηκε ότι το πρωί μετά την ανατολή του 

ήλιου και το απόγευμα πριν τη δύση, το πιο φωτεινό σημείο του ναού είναι ο τρούλλος. Σήμερα δηλαδή 

τονίζεται περισσότερο ο κατακόρυφος άξονας. Αντίθετα, εάν θεωρήσουμε τους λοβούς των παραθύρων 

του ιερού στην αρχική τους μορφή, τότε εκτός από τον κατακόρυφο θα τονιζόταν και ο κεντρικός 

άξονας Α-Δ. 

Στη συνέχεια καθώς ο ήλιος υψώνεται αλλάζει και η κατεύθυνση του φωτός στο εσωτερικό του ναού, 

όπου η κατανομή εξαρτάται από την εποχή του έτους. Συγκεκριμένα από τον Οκτώβριο μέχρι τον 

Απρίλιο και από τις 8πμ έως Ιμμ φωτίζεται περισσότερο ο άξονας Β-Ν, η περιοχή δηλαδή μεταξύ της 

βόρειας και νότιας κεραίας του σταυρού. Μετά τις 1 μμ και μέχρι τη δύση του ήλιου φωτίζεται επίσης ο 

κεντρικός άξονας, αλλά με κατεύθυνση Δ-Α. Από το Μάιο έως το Σεπτέμβριο και από την ανατολή του 

ήλιου και μέχρι Ιΐπμ. φωτίζεται τόσο ο κατακόρυφος όσο και κεντρικός άξονας του ναού. Από τη 

στιγμή αυτή και μέχρι 4μμ. στο εσωτερικό του ναού επικρατεί ομοιόμορφος φωτισμός. Από το 

απόγευμα και μέχρι τη δύση του ήλιου η φωτεινότητα των δύο αξόνων είναι έντονη. 

Συμπερασματικά μπορούμε να πούμε ότι η μεγαλύτερη φωτεινότητα που παρατηρείται στο εσωτερικό 

του ναού είναι κατά τους μήνες Μάρτιο μέχρι Απρίλιο και Αύγουστο μέχρι Σεπτέμβριο. 



46 

ΝΙΚΟΛΙΑ ΙΩΑΝΝΙΔΟΥΑ ΙΩΑΝΝΗΣ ΧΑΝΔΡΙΝΟΣ 

Ο ΚΤΗΤΟΡΑΣ ΚΑΙ ΤΟ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΟ ΕΡΓΟ ΣΤΑ ΜΕΣΑ ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΧΡΟΝΙΑ 

Η φυσιογνωμία του κτήτορα έρχεται να καθορίσει στα μέσα βυζαντινά χρόνια σε 
μεγάλο βαθμό και τις επιλογές για-κ> αρχιτεκτονικό έργο. Εξ ίσου μεγάλη αφασία για 
την αρχιτεκτονική σύλληψη του Ναού έχει ο συγκεκριμένος "Αγιος στον οποίο είναι 
αφιερωμένο το μνημείο. Σε ότι αφορά τον "κτήτορα" του Ναού, αξίζει να ερευνήσουμε 
την παιδεία του, το ιστορικό πλαίσιο της εποχής του και τις π ο λ ι τ ι κ έ ς επιρροές του. 
Ενώ σε ότι αφορά τον "*Αγιο" που είναι αφιερωμένος ο Ναός πρέπει να εμβαθύνουμε 
στην σημασία και στον συμβολισμό της λατρείας του. 

Στην Πρωτεύουσα και στις βυζαντινές επαρχίες κατά την εποχή της Μακεδόνικης 
δυναστείας σημειώθηκε η λεγόμενη Μακεδόνικη αναγέννηση και αργότερα η 
αναγέννηση των Κομνηνών. Οι πληροφορίες που παρέχονται σπό τις γραπτές 
πηγές για την παιδεία των κτητόρων των έργων των "βυζαντινών αναγεννήσεων" 
απέχουν πολύ σε πληρότητα στοιχείων που θα ήταν χρήσιμα στην Ιστορία της 
Αρχιτεκτονικής. Μία άλλη μεγάλη δυσκολία που αντιμετωπίζουμε είναι ότι από τα 
πιθανά αρχιτεκτονικά πρότυπα των κτητόρων, δέν διασώζονται παρά ελάχιστα. 

Από τις πηγές δέν προκύπτει με σαφήνεια εάν υπήρχε εκ μέρους των κτητόρων και 
των άλλων συντελεστών των αρχιτεκτονικών έργων των βυζαντινών "αναγεννήσεων" 
συνειδητή πρόθεση χρησιμοποίησης προτύπων από την ελληνορρωμαική 
παράδοση, από τα παλαιοχριστιανικά χρόνια είτε από τον Μεσαίωνα. Μία τέτοια 
αντίληψη που θα τοποθετούσε τα έργα του παρελθόντος σε μία ιστορική προοπτική 
απέχει από τις πεποιθήσεις των βυζαντινών διανοουμένων. 
Μπορούμε να πούμε όμως ότι οι μεσοβυζαντινοί αρχιτέκτονες είχαν την αίσθηση της 
διάρθρωσης των χώρων και των μαζών πολύ ισχυρότερη από των προκατόχων τους 
του 7ου και του 8ου αιώνα. Οι στέρεοι όγκοι και οι σαφώς περιγραμμένοι χώροι είναι 
ευδιάκριτοι σε ορισμένα μεσοβυζαντινά μνημεία της Ελλάδας. Με αυτήν την 
διαπίστωση ενισχύουμε την άποψη ότι υπήρχε αρχιτεκτονικός σχεδιασμός στα μέσα 
βωξρντινά χρόνια που οδηγούσε στην συγκεκριμένη κάθε φορά σύνθεση 

Τα σπουδαιότερα αρχιτεκτονικά έργα των μέσων βυζαντινών χρόνων ήταν τα 
μοναστήρια. Η ίδρυση είτε η επιχορήγηση μονών από τον αυτοκράτορα, από 
πλούσιους αξιωματούχους του Βυζαντίου είτε από επιφανείς οικογένειες ήταν 
μεγάλη διάκριση για την συγκεκριμένη μονή. Είναι επιβεβαιωμένη η ανάμειξη 
κοσμικών αρχόντων και εκκλησιαστικών αξιωματούχων σε έργα αρχιτεκτόνων και 
κατασκευαστών. Μεταξύ των κοσμικών αξιωματούχων οι στρατιωτικοί αξιωματούχοι 
ασκούσαν ιδιαίτερη οικοδομική δραστηριότητα. 
Οι ιδρυτές επιφανών Μονών ήταν πολλές φορές καθιερωμένα πρόσωπα ώστε να 
μπορούν να θεωρηθούν ανανεωτές του αναχωρητισμού και του θρησκευτικού βίου 
(όπως ήταν ο Όσιος Λουκάς ο Στειριώτης, ο Όσιος Μελέτιος, ο Κλήμης σε περιοχές 
της Στερεάς Ελλάδας). Πολύ συχνά τα μοναστήρια ήταν ο τόπος επένδυσης 
μεγάλων κεφαλαίων και μεταβίβασης ακινήτων. 

Όπως επισημαίνει ο καθηγητής-Χαρ.Μπούρας για τα μνημεία του ελλαδικού χώρου 
του 12ου αιώνα γνωρίζουμε τον "κτήτορα" με βάση τις διατηρούμενες επί τόπου 
κτητορικές επιγραφές μόνον για 36 από αυτά και για ελάχιστα γνωρίζουμε τον 
αρχιτέκτονα. Άρα είναι δικαιολογημένη η διαπίστωση που έχει γραφεί 
επανειλημμένα σχετικά με την ανωνυμία του "κτήτορα" και του αρχιτέκτονα του 
έργου 
Πολλές φορές παρατηρήθηκε το φαινόμενο της παραλληλίας της αρχιτεκτονικής 
μορφής ενός μνημείου με την σπουδαιότητα του. Παραδείγματα, μπορούν να 



47 

αναφερθούν πολλά και ανάμεσα σε διαφορετικά και πολύ απομακρυσμένα μνημεία 
που είχαν ως πρότυπο τα μνημεία της Κωνσταντινούπολης. 

Ως κορυφαίο παράδειγμα "unicum" αναφέρουμε τον Ναό του Αγίου Μάρκου της 
Βενετίας, παρεκκλησίου του παλατιού των δόγηδων της Βενετίας και τόπος ταφής 
του απόστολου και ευαγγελιστή Μάρκου μετά την μεταφορά των λειψάνων του στα 
828 από την Αλεξάνδρεια στην Βενετία. Ο 'Αγιος Μάρκος έγινε ο κτήτωρ της 
Βενετίας στην θέση του Άγιου Θεόδωρου, Στρατηλάτη του Βυζαντίου και ο Ναός του 
Αγίου Μάρκου αντικατέστησε και εν μέρει ενσωμάτωσε τον προγενέστερο ναό των 
Αγίων Θεοδώρων. Η ανακατασκευή του 11ο υ αιώνα, έγινε με επιθυμία των τριών 
διαδοχικών δόγηδων, άρχισε το 1063 και συνεχίσθηκε για τα επόμενα 40 χρόνια 
περίπου Στην ανακατασκευή χρησιμοποιήθηκε ως πρότυπο ο Ναός των 12 
Αποστόλων της Κωνσταντινούπολης (τόπος ταφής του ευαγγελιστή Λουκά και 
αυτοκρατορικό μαυσωλείο), ο οποίος ήδη στα τέλη του 11ο υ αιώνα είχε διασκευασθεί 
με ψηλούς διάτρητους τρούλους. 

Για τον ελλαδικό χώρο αναφερόμαστε αντίστοιχα σε ένα κορυφαίο μεσοβυζαντινό 
μνημείο, το καθολικό της Μονής του Οσίου Λουκά Φωκίδας (α'μισό του 11 ο υ αιώνα). 
Η προέλευση του και ο οκταγωνικός τύπος Ναού που εγκαινίασε στον ελλαδικό 
χώρο έχει δεχθεί διάφορες ερμηνείες, σχετικά με τον κτήτορά του, την εποχή που 
έζησε και τις επιρροές του. 
Πολλές εκδοχές υπάρχουν σχετικά με τον κτήτορα της παραπάνω Μονής (είναι 
μεγάλη η σχετική με το θέμα ιστοριογραφία). Ιδρύθηκε πάνω στον τάφο ενός Αγίου, 
που πέθανε στα 953 και του οποίου η λατρεία είχε επενδυθεί με την αγάπη της 
τοπικής αριστοκρατίας. Ο Ναός της Παναγίας ίσως ταυτίζεται με τον ναό της Αγίας 
Βαρβάρας, προστάτιδας του πυροβολικού για την ορθόδοξη εκκλησία, που κτίσθηκε 
όσο ζούσε ο Όσιος. 
Η ανακατάληψη της Κρήτης από τους Άραβες (960-961), το τέλος των βουλγαρικών 
επιδρομών στην Κεντρική Ελλάδα, η θέση του κοντά στον Κορινθιακό κόλπο και 
στον δρόμο για την Ιταλία, δημιούργησαν τις προϋποθέσεις για την ίδρυση και την 
μεγάλη ακμή της Μονής. Στην νότιο Ιταλία η λατρεία του Οσίου Λουκά 
τεκμηριώνεται από διάφορες πηγές (Η ασκητική μορφή του Οσίου περιλαμβάνεται σε 
χειρόγραφα του 11ο υ αιώνα-ειλητάριο του Μπάρι, ιερό σκεύος από την Μονή του 
Οσίου Λουκά του Rossano) 
Η επιθυμία του αυτοκράτορα αφ'ενός να αναδιοργανώσει τις επαρχίες του 
Βυζαντίου, και η επιθυμία του Πατριαρχείου αφ'ετέρου να ανταγωνισθεί ισότιμα την 
Δυτική Εκκλησία μετά το Σχίσμα (1054) ίσως δικαιολογεί την πρωτοτυπία του 
καθολικού του και την λαμπρότητα του. Το Σχίσμα της Ανατολικής από την Δυτική 
Εκκλησία, όπως αναφέρει ο ιστορικός Sir Steven Runciman "θεωρείται ότι 
εξελίχθηκε βαθμιαία και συνέβαλε στον ανταγωνισμό σε διάφορα επίπεδα" της 
πολιτιστικής ζωής όπως και σε αυτό της αρχιτεκτονικής των εκκλησιών. 

Στα μέσα και ύστερα βυζαντινά χρόνια η δομή του μνημείου φαίνεται σάν να 
εξαφανίζεται πίσω από τον πλούσιο διάκοσμο και τις πολλές αρχιτεκτονικές 
λεπτομέρειες. Αντίστοιχα οι υπεύθυνοι για την κατασκευή του έργου φαίνεται να 
χάνονται και αυτοί και μόνον ο κτήτωρ φέρεται να έχει την ίυθύνη για το έργο 
Η Βυζαντινή Αγιογραφία ακολουθεί έναν ανάλογο τρόπο. Οι ναοί για τους οποίους οι 
ιδρυτές τους φέρονται να είναι Άγιοι θεωρούνται ως μία υλική έκφραση της αγιότητας 
τους. Σε αυτές τις περιγραφές ο Άγιος, είναι υπεύθυνος για την οργάνωση του 
έργου, είναι ένας συνδυασμός κτήτορα, κατασκευαστή και πρωτομάστορα. 
Σύμφωνα με τους Βίους των Αγίων, είναι ο Άγιος ο οποίος ακολουθεί τις Θείες 
εντολές, διαβεβαιώνοντας με αυτόν τόν τρόπο ότι το κτήριο κτίσθηκε σύμφωνα με την 
επιθυμία του του Θεού. 



48 

ΠΑΡΗ ΚΑΛΑΜΑΡΑ 

ΝΕΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΣΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ ΒΕΣΤΙΑΡΙΟ ΤΟΥ 1 1 Ο Υ ΑΙΩΝΑ 

Οι ενδυματολογικές συνήθειες των Βυζαντινών κατά τον 11° αιώνα ακολουθούν σε 

γενικές γραμμές την ενδυματολογική πρακτική που καθιερώθηκε από τον 9° ήδη αιώνα. Στις 

ανώτερες κοινωνικές ομάδες τα μακριά, ραπτά φορέματα αποτελούν τη βασική 

ενδυματολογική μονάδα και των δύο φύλων, η χρήση πολλών υπερκείμενων ενδυμάτων 

συνιστά στοιχείο ανώτερης κοινωνικής θέσης, τα πλούσια διακοσμημένα, με υφασμένα 

μοτίβα, πολύχρωμα υφάσματα είναι ιδιαίτερα αγαπητά. Επίσης, σε όλο αυτό το διάστημα, 

παραμένει πιο δυναμικό το ανδρικό βεστιάριο, που παρουσιάζει μεγαλύτερη ποικιλία 

ενδυματολογικών μονάδων. 

Στη διάρκεια, ωστόσο, του 11ου αιώνα παρατηρείται πλήθος νεωτερισμών, που δεν 

αλλοιώνουν τις βασικές αρχές του βυζαντινού ενδυματολογικού συστήματος αλλά αφορούν 

και σηματοδοτούν το χαρακτήρα του βεστιαρίου της ανώτερης κοινωνικής τάξης. Οι αλλαγές 

εστιάζονται στη μορφή ή/και στη λειτουργία ορισμένων ενδυματολογικών μονάδων καθώς 

και στην χρήση εντελώς νέων στοιχείων. Το μειωμένο φάρδος των φορεμάτων, οι εναλλαγές 

σης λεπτομέρειες τους (μανίκια, λαιμόκοψη κ.λπ.), η χρήση κουμπιών αλλά και η εμφάνιση 

ενδυματολογικών μονάδων, όπως τα καπέλα και το κοντό σακάκι, ή υλικών, όπως η γούνα 

και η τσόχα, είναι ορισμένα απτά παραδείγματα. 

Όλα τα προαναφερθέντα στοιχεία υποδεικνύουν καταρχήν την απομάκρυνση του 

βεστιαρίου των ανώτερων κοινωνικών ομάδων από το χρηστικό και τη στροφή του προς την 

καλλιέργεια της λεπτομέρειας. Για πρώτη φορά στο πλαίσιο του βυζαντινού ενδυματολογικού 

συστήματος θα μπορούσαμε να μιλήσουμε για μόδα, στο βαθμό βέβαια που ο όρος είναι 

δόκιμος για μια μεσαιωνική κοινωνία. Παράλληλα, γίνεται αντιληπτό ότι αναπτύχθηκαν νέοι 

κλάδοι της βιοτεχνίας, για την παραγωγή για παράδειγμα κουμπιών ή γούνινων καπέλων, και 

ότι τονώθηκε ο ρόλος του κοπτοράπτη έναντι του υφαντή. Αξίζει, τέλος, να σημειωθεί όΐι-σε 

επίπεδο εικόνας οι προαναφερθείσες αλλαγές τόνισαν την απόσταση ανάμεσα σε ανώτερες 

και κατώτερες κοινωνικές ομάδες, ενώ άμβλυναν αρκετά τις διαφορές ανάμεσα στα δύο 

φύλα. 



51 

ΓΙΑΝΝΗΣ Α. ΚΑΡΑΤΖΟΓΛΟΥ 

ΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ Ι.Μ. ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΤΡΙΑΣ ΑΛΙΑΡΤΟΥ 

ΒΟΙΩΤΙΑΣ 

Η μονή είναι ταϊσμένη 12 χλμ ΝΔ από την Αλίαρτο (τ.Μούλκι) της 

Βοιωτίας στις υπώρειες του Ζαγαρά ανατολικής προέκτασης του 

Ελικώνα σε υψόμετρο 600 μ. περίπου.Στη μέση της δυτικής αυλής 

διατηρείται το καθολικό που αποτελείται από σταυροειδή εγγεγραμμένο 

κυρίως ναό και θολωτό νάρθηκα συνολικών εξωτερικών διαστάσεων 

7,10X12,10 μ. χωρίς την τρίπλευρη κόγχη του ιερού.Στα δυτικά του 

νάρθηκα έχει προστεθεί νεώτερος εξωνάρθηκας διαστάσεων 7,00X4,45μ 

μέσω του οποίου το καθολικό προσκολλάται σε κτίριο της δυτικής 

πτέρυγας. 

Ο κυρίως ναός ανήκει στην απλή 4στυλη παραλλαγή του σταυροειδούς 

τύπου με τα ανατολικά γωνιακά διαμερίσματα καλυμμένα με τυφλούς 

τρουλλίσκους και τα δυτικά με επιμήκεις καμάρες.Η αναλογία του 

κεντρικού χώρου προς τα πλάγια κλίτη (περ. 14) δείχνει κεντρικό χώρο 

σχετικά ευρύ,ενώ ο τρούλλος αν και τοποθετημένος προς Α. και τυφλός 

σήμερα,ενοποιεί το χώρο.Ο νάρθηκας με τυφλό τρούλλο στο μέσον και 

τεταρτοσφαίρια επί ημιχωνίων στα πλάγια,δείχνει ανατολικές επιδράσεις 

και μοιάζει με τον εξωνάρθηκα της Μ.Πεντέλης. 

Ανάγλυφη επιγραφή στην είσοδο του νάρθηκα αναφέρει "ανακαίνιση" 

του ναού στα 1665.Πρόκειται πιθανώτατα για ανακατασκευή.Κάτω από 

το ναό υπάρχει υπόγειος χώρος αφιερωμένος στην Αγία Τριάδα και 

καλυμμένος με τρεις κατά μήκος καμάρες.Το εξωτερικό του καθολικού 

είναι επιχρισμένο και μερικά αλλοιωμένο.Η Αγία Τράπεζα ενσωματώνει 

μεσοβυζαντινό θωράκιο και δύο στολίσκους τέμπλου.Στην αυλή 

απόκεινται αρχιτεκτονικά μέλη λίθινα και μαρμάρινα από μεσοβυζαντινό 

ναό και κυρίως τμήμα θωρακίου με έκτυπο ρόδακα. 

Η διώροφη διάταξη του καθολικού, τα μεσοβυζαντινά αρχιτεκτονικά 

μέλη και η θέση της μονής στον Ελικώνα,κάνουν πιθανή κάποια σχέση 

της με το μεγάλο μοναστήρι του Οσίου Λουκά,Η περαιτέρω έρευνα και 

οι εργασίες αποκαταστάσεως, αναμένεται να δώσουν περισσότερα 

στοιχεία. 



52 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΚΙΟΥΡΤΖΙΑΝ 

ΑΓΝΩΣΤΟ ΔΙΠΤΥΧΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΤΕΧΝΟΤΡΟΠΙΑΣ 

Στην παρούσα ανακοίνωση παρουσιάζεται ένα άγνωστο μέχρι σήμερα βυζαντινό 

δίπτυχο από ελεφαντοστό, το οποίο ανήκει σε ιδιωτική συλλογή. Το έργο μού παρουσιάστηκε 

για πραγματογνωμοσύνη και ανάγνωση των επιγραφών του, με απώτερο σκοπό τη 

χρονολόγηση του. Αγνοώ την προέλευση, όπως και τον τρόπο απόκτησης του από τους 

σημερινούς κατόχους του. 

Το δίπτυχο είναι ελαφρώς υπόλευκου έως κίτρινου χρώματος. Σήμερα τουλάχιστον 

δεν παρατηρείται με γυμνό οφθαλμό κανένα ίχνος πολυχρωμίας ή επιχρύσωσης. Η κατάσταση 

διατήρησης είναι καλή, με ελάχιστες επιφανειακές φθορές και μία βαθιά ρωγμή στο αριστερό 

φύλλο. Το ύψος του κάθε φύλλου, που στην άνω πλευρά απολήγει σε ημικύκλιο, φθάνει τα 29 

εκ. και το πλάτος τα 10,8 εκ. Το πάχος κυμαίνεται από 1,1 έως 1,2 εκ. Τα δύο φύλλα ήταν 

κάποτε συνδεδεμένα με δύο μεταλλικούς συνδέσμους των οποίων τα σημεία εφαρμογής είναι 

ακόμη ορατά. Αρκετά γράμματα των επιγραφών στα παραπάνω σημεία είναι κατεστραμμένα. 

Αριστερό φύλλο (εμπρόσθια όψη): στο ανώτερο τμήμα, την επιφάνεια του ημικυκλίου 

καταλαμβάνει η παράσταση της Γέννησης. Η εικονογραφία ακολουθεί τα συνήθη βυζαντινά 

πρότυπα. Πιο κάτω εικονίζονται, σε σχετικά έξεργο ανάγλυφο, εννέα προφήτες, σε τρεις 

ζώνες, τρεις ανά σειρά, οι οποίοι ταυτίζονται βάσει των επιγραφών: Âyyabç, Μιχαίας, 

Ιερεμίας, Ναούμ, Ιεζεκιήλ Άμβακούμ, Σοφονίας, Δανιήλ και Μαλαχίας. Οι προφήτες κρατούν 

στα χέρια τους ειλητάρια, ανεπτυγμένα (χωρίς κείμενο) ή μη και μερικοί ευλογούν με το δεξί 

χέρι. Παρ' όλο που τα εικονογραφικά τους πρότυπα είναι βυζαντινά, απομακρύνονται 

τεχνοτροπικά από την τέχνη της Ανατολής. Το φύλλο περιτρέχει ανάγλυφη επιγραφή με 

αρκετά κομψά γράμματα. Το κείμενο αποτελείται από τέσσερις άρτιους δωδεκασύλλαβους 

στίχους και έχει άμεση σχέση με την Ενσάρκωση που εικονίζεται μέσα στο ημικύκλιο: 

"Ανω συνών τώΠατρί πώς κάτω κόρης 

αγνής προέρχημή τραπείς ο[λως] Λόγε; 

Πληθύς σε πάντως ή προφητών άφθόνως 

καθώ[σπερ] έβρόντησεν έκδιδασκέτω. 

Δεξιό φύλλο (εμπρόσθια όψη): επάνω παριστάνεται, μέσα στο ημικύκλιο, σε πολύ 

έξεργο ανάγλυφο η Σταύρωση του Χριστού. Η εικονογραφία και εδώ ακολουθεί τα βυζαντινά 

πρότυπα. Οι επιγραφές «7δε ό νίός σου» και «Ίδοΰ ή μήτηρ σου» συμπληρώνουν την 

παράσταση. Εικονίζονται και πάλι εννέα προφήτες, κατανεμημένοι ανά τρεις σε τρεις ζώνες, 

οι οποίοι ταυτίζονται με επιγραφές: Ίων άς, Ώσηέ, Άμώς, Ίωήλ, Άβδιού, Ησαΐας Ηλίας, 

Ζαχαρίας και Έλισαίος. Οι μορφές αποκλίνουν από τα βυζαντινά τους πρότυπα. Οι στάσεις 

τους είναι παρόμοιες με των προφητών του αριστερού φύλλου, με εξαίρεση αυτή του προφήτη 



53 

Ησαΐα, ο οποίος δίδει την εντύπωση ότι θέλει να προστατευθεί από ένα αντικείμενο που έχει 

χαραχθεί κοντά στο πρόσωπο του και μοιάζει με φλόγα. Και αυτό το φύλλο περιτρέχεται από 

τετράστιχη επιγραφή, η οποία αποτελείται από τέσσερις άρτιους δωδεκασύλλαβους στίχους 

και αναφέρεται άμεσα στην παράσταση της Σταύρωσης: 

Τά τών προφητών ώδε λαμβάνει πέρας 

στανρώ πάγεις yàp και θανών εκουσίως 

)ώσ[ει]ε πολ).ών τραυμάτων ό δεσπότης 

Άδην καταργών ώς Θ[εό]ς Παντοκράτωρ. 

Οπίσθια όψη: είναι όμοια και στα δύο φύλλα του δίπτυχου, με ελάχιστες 

διαφοροποιήσεις. Κοσμείται περιμετρικά από διακοσμητική ταινία (ελικοειδή βλαστό με 

τρίλοβα ανθέμια). Στο κέντρο κάθε φύλλου εικονίζεται μεγάλος εγχάρακτος σταυρός με 

πεπλατυσμένα τα άκρα των κεραιών. Κάθε κεραία απολήγει σε τρία κομβία. Ο σταυρός πατά 

σε τετράβαθμο βάθρο. Στο επάνω μέρος κάθε φύλλου έχει χαραχθεί μέσα σε κύκλο ροζέτα 

αποτελούμενη από έξι κρινάνθεμα. Στο κάτω τμήμα εικονίζεται μέσα σε κύκλο σταυρός της 

«Μάλτας», κάθε κεραία του οποίου απολήγει και πάλι σε τρία κομβία. 

Το δίπτυχο παρουσιάζει πολλά κοινά χαρακτηριστικά με δύο άλλα γνωστά 

ελεφαντοστέινα δίπτυχα όσον αφορά στο σχήμα, τις διαστάσεις, τη διακόσμηση της οπίσθιας 

όψης, την απεικόνιση χριστολογικών θεμάτων και την ύπαρξη ανάγλυφης επιγραφής σε 

άρτιους δωδεκασύλλαβους στίχους. Το πρώτο από αυτά φυλάσσεται στο Θησαυρό του 

Καθεδρικού ναού του Chambery, και το δεύτερο στο Εθνικό Μουσείο της Βαρσοβίας. 

Το νέο δίπτυχο θέτει πολλά ερωτήματα. Το πρώτο είναι βεβαίως αυτό της 

αυθεντικότητας. Διάφορα στοιχεία -κυρίως επιγραφικά και τεχνοτροπικά- τα οποία δεν είναι 

δυνατόν να εκτεθούν εδώ, με έχουν πείσει ότι πρόκειται για έργο αυθεντικό. Ακόμη πιο 

σύνθετο πρόβλημα είναι η απόδοση του δίπτυχου σε κάποιο από τα γνωστά τεχνοτροπικά 

ρεύματα ή εργαστήρια. Πρόκειται για έργο καθαρά βυζαντινό ή για ετερόμορφο κράμα, όπως 

χαρακτήρισαν δυτικοί ερευνητές το δίπτυχο του Chambery, το οποίο ανήκει στο ίδιο 

εργαστήριο με το δικό μας; Αν τούτο είναι ορθό, σε πιο βαθμό η δυτική τέχνη εμπλέκεται με 

τα βυζαντινά πρότυπα; Την ερώτηση αυτή ακολουθεί, ως φυσική συνέχεια, μια άλλη: πού έχει 

κατασκευαστεί το δίπτυχο αυτό, καθώς επίσης και τα άλλα δύο της ίδιας ομάδας; Σε δυτικό 

εργαστήριο όπου εργάζονταν καλλιτέχνες προερχόμενοι από την Ανατολή μετά την πτώση της 

Κωνσταντινούπολης στα χέρια των Λατίνων ή στην κατεχόμενη από τους Σταυροφόρους 

Ανατολή; Όλα πάντως δείχνουν ότι πιθανότατα το έργο εντάσσεται σε πολιτιστικό κλίμα 

καλλιτεχνικής όσμωσης. Η άποψη αυτή, που χρειάζεται αναμφίβολα επιβεβαίωση επιτρέπει, 

βάσει και άλλων επιγραφικών και εικονογραφικών στοιχείων, τη χρονολόγηση του δίπτυχου 

μας στον 13° αιώνα και οδηγεί στον συσχετισμό του με το χώρο της ανατολικής Μεσογείου. 



54 

ΔΑΜΙΑΝΟΣ ΚΟΜΜΑΤΑΣ & ΑΦΡΙΜ ΧΟΤΗ 

ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΕΝΔΥΣΗΣ ΚΑΙ ΚΑΛΛΩΠΙΣΜΟΥ ΑΠΟ ΤΟ ΧΟΡΟ ΤΗΣ ΑΛΒΑΝΙΑΣ ΚΑΤΑ 

ΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

Αναζητώντας στοιχεία για τον τρόπο ένδυσης και κόσμησης των κατοίκων στη 

μεσαιωνική Αλβανία και έχοντας στο μυαλό μας ότι <το ύφος είναι ο άνθρωπος>, 

παρουσιάζουμε επιλεκτικά στοιχεία από τον πολιτισμό της περιοχής, ώστε να 

μπορέσει να σχηματισθεί κάποια εικόνα για την καθημερινή ζωή και την καλλιτεχνική 

δραστηριότητα των ανθρώπων της. Συγκεκριμένα επιλέξαμε μια σειρά από 

επιτύμβιες στήλες που προέρχονται από διάφορους αρχαιολογικούς χώρους της 

κεντρικής και νότιας Αλβανίας (Αυλώνα, Φίερη, Ελμπασάν, Κορυτσά, Τεπελένι), οι 

οποίες —προσφέρουν στοιχεία καταγραφής της κοινωνικής κατάστασης , του 

επαγγέλματος και αναγνώρισης του φύλου των νεκρών. 

Κατά την περίοδο αυτή παρατηρείται άνθιση της εγχώριας γλυπτικής, ενώ 

συγχρόνως πιστοποιείται η ζωντάνια της λαϊκής παράδοσης, στοιχείο που 

τεκμηριώνεται κυρίως από την ενδυμασία. 

Παρά την αδέξια και απλοϊκή απόδοση των ανθρώπινων μορφών με τις κάπως 

περίεργες αναλογίες που παρατηρείται στα γλυπτά αυτά , πρώτιστο μέλημα του 

καλλιτέχνη είναι να παρουσιάσει τους ανθρώπους στην καθημερινότητα τους. 

Παράλληλα παρουσιάζουμε ορισμένα κοσμήματα, (σκουλαρίκια, πόρπες, 

δακτυλίδια, επιρράμματα) από νεκροταφεία των σκοτεινών αιώνων (Κρούϊα, Κομάν), 

καθώς και εφυαλωμένα όστρακα (Δυρράχιο, Κάννινα) που λόγω των ομοιοτήτων 

τους με αντίστοιχα του ελλαδικού και μεσογειακού χώρου αποδεικνύουν ότι και η 

περιοχή της Αλβανίας, ως αναπόσπαστο τμήμα της βυζαντινής αυτοκρατορίας, 

ακολούθησε ως προς την ενδυμασία και τα κοσμήματα την επικρατούσα μόδα στις 

υπόλοιπες επαρχίες του βυζαντινού κράτους. 



55 

ΑΣΠΑΣΙΑ ΚΟΥΡΕΝΤΑ ΡΑΠΤΑΚΗ 

ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΚΙΡΡΑ : ΝΕΩΤΕΡΕΣ ΕΡΕΥΝΕΣ 

Η αρχαία Κίρρα, το επίνειο των Δελφών, είναι γνωστή από τις περιπέτειες της για την κατοχή 

του «Κιρραίου πεδίου» κατά την διάρκεια των Ιερών πολέμων αλλά και για την ιδιαίτερη ακμή της 

τους προϊστορικούς χρόνους. 

Η θέση της είχε εντοπιστεί, από τις αρχές του 19ου αιώνα, κοντά στο χωριό «Ξεροπήγαδο», στο 

οποίο έχει δοθεί σήμερα το όνομα Κίρρα και βρίσκεται, 2 χλμ. ανατολικά της Ιτέας και 200μ, 

δυτικά των εκβολών του ποταμού Πλείστου. 

Βόρεια και βορειοδυτικά από την σύγχρονη εκκλησία της Παναγίας, ανασκάφηκε από τους 

Γάλλους το 1937 και το 1938, χώρος έκτασης 2 στρεμμάτων περίπου, εντός του οποίου βρέθηκε 

ναός αφιερωμένος στον Απόλλωνα, την Άρτεμη και τη Λητώ, καθώς και εκτεταμένος προϊστορικός 

οικισμός. 

Νοτιώτερα κοντά στην θάλασσα, βρέθηκαν λείψανα λιμενικών εγκαταστάσεων κλασσικών χρόνων 

και θεμέλια λουτρού ρωμαϊκών χρόνων. Επίσης από παλιά, ήταν ορατά τα ερείπια μεσαιωνικού 

πύργου που είχε κτιστεί με αρχαίο υλικό. 

Η αρχαιολογική έρευνα, τα τελευταία χρόνια, αποκάλυψε στο χώρο της αρχαίας Κίρρας, 

κατά την διάρκεια σωστικών ανασκαφών, 2 τρίκλιτες παλαιοχριστιανικές βασιλικές. 

Συμπληρώνονται έτσι, οι γνώσεις μας για την χριστιανική Κίρρα, καθόσον οι ιστορικές μαρτυρίες, 

που έχουμε για την πόλη την περίοδο, αυτή είναι λίγες και αποσπασματικές. 

Η μια βασιλική βρίσκεται, εν μέρει, κάτω από τον μεσαιωνικό πύργο, που ήδη αναφέραμε, 

ενώ η άλλη λίγα μέτρα βορειότερα. 

Από την 1η βασιλική βρέθηκε τμήμα του κεντρικού και του βορείου κλίτους, καθώς και 

βαπτιστήριο που ήταν προσαρτημένο στο βόρειο κλίτος. Το κεντρικό κλίτος κάλυπτε ψηφιδωτό 

δάπεδο των αρχών του 5°° αι. μΧ. 

Από την 2η βασιλική, η οποία είχε κτισθεί, επάνω σε παλαιότερα οικοδομήματα ελληνιστικά ή 

ρωμαϊκά, βρέθηκε το ανατολικό της τμήμα. Στους βυζαντινούς χρόνους στο χώρο του ιερού, 

κατασκευάστηκε ένα μικρότερο ναίδριο που κατέλαβε το χώρο του ιερού και του κεντρικού 

κλίτους ενώ στα νεώτερα χρόνια ο χώρος χρησιμοποιήθηκε ως κατοικία. 

Τα ευρήματα αυτά δεν αφήνουν αμφιβολία πως η Κίρρα ήταν μια πόλη με συνεχή ζωή και 

δράση από τους προϊστορκούς μέχρι και τους μεσαιωνικούς χρόνους. 



56 

ΜΑΡΙΑ ΚΩΝΣΤΑΝΤΟΥΔΑΚΗ-ΚΙΤΡΟΜΗΛΙΔΟΥ 

ΚΥΠΡΙΑΚΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ ΣΕ ΑΘΗΝΑΪΚΕΣ ΣΥΛΛΟΓΕΣ: 
ΤΡΙΑ ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑΤΑ 

Στη μνήμη του Ντίνου Λεβέντη 

Σκοπός της ανακοίνωσης είναι αφενός η παρουσίαση ενός άγνωστου μέχρι τώρα 
έργου κυπριακής τέχνης και αφετέρου η επανεξέταση δύο άλλων έργων που ανήκουν 
στην ίδια καλλιτεχνική παράδοση, χωρίς αυτό να έχει αναγνωριστεί μέχρι τώρα. 

Την αφορμή αποτέλεσε ένα φύλλο τριπτύχου που φυλάσσεται σε ιδιωτική 
συλλογή των Αθηνών. Πρόκειται για το σωζόμενο κεντρικό φύλλο ενός μικρού 
τριπτύχου, του οποίου τα πλαϊνά έχουν εκπέσει. Το έργο, ωραίας τέχνης, με 
μικρογραφική εργασία, συνθετικές αρετές και αρμονική χρωματολογία, παριστάνει 
τη Γέννηση του Χριστού, με τα γνωστά παραπληρωματικά επεισόδια. Έχει τοξωτή 
κορύφωση και ξυλόγλυπτη βάση και επίστεψη. Το εκλεπτυσμένο αυτό έργο 
καταδεικνύει τη δημιουργική μείξη των παλαιολόγειων καταβολών της κυπριακής 
ζωγραφικής με δυτικοευρωπαϊκές επιδράσεις. 

Με την ευκαιρία της παρουσίασης του τριπτύχου σχολιάζονται δύο άλλες εικόνες 
κυπριακής τέχνης, που βρίσκονται σε συλλογές των Αθηνών. 

Η μία ανήκει στο Αμαλίειο Ορφανοτροφείο (εκτίθεται ως δάνειο στο Μουσείο 
Μπενάκη) και παριστάνει την Ανάληψη. Έχει δημοσιευτεί από το 1983, ανάμεσα σε 
έργα της κρητικής σχολής, μολονότι έχουν επισημανθεί διαφορές από τα έργα αυτά. 
Με τη γνώση που εν τω μεταξύ αποκτήθηκε και ύστερα από σύγκριση με κυπριακές 
τοιχογραφίες και εικόνες μπορούμε να επανεκτιμήσουμε το έργο αυτό και να το 
τοποθετήσουμε στην παραγωγή της «ιταλοβυζαντινής» κυπριακής ζωγραφικής του 
δέκατου έκτου αιώνα. 

Η άλλη, ουσιαστικά αδημοσίευτη, βρίσκεται στη συλλογή εικόνων του Μουσείου 
Μπενάκη. Παριστάνει τη Θεοτόκο Βρεφοκρατούσα, ένθρονη, μέ την επιγραφή «Η 

Πανύμνητος». Ούτε αυτή η εικόνα είχε αποδοθεί στην παράδοση στην οποία ανήκει. 
Η προφανής ομοιότητα με έργα κρητικής ζωγραφικής και η ελλιπής γνώση για 
κυπριακές εικόνες έξω από την Κύπρο συνετέλεσαν στο να παραγνωριστεί η τέχνη 
του έργου. Η σύγκριση όμως με ανάλογες κυπριακές εικόνες μας οδηγεί σε κυπριακό 
μάλλον παρά κρητικό εργαστήριο της εποχής της Βενετοκρατίας. 

Η ανακοίνωση επιχειρεί να δείξει ότι μαζί με την παρουσίαση καινούργιου υλικού 
που επιβεβαιώνει ή διευρύνει τις γνώσεις μας, ευπρόσδεκτη είναι η επανεξέταση 
έργων με νέα κριτική ματιά και με τα εφόδια της έρευνας που εξελίσσεται και μπορεί 
να μας οδηγήσει σε ορθότερα συμπεράσματα. 



57 

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Α. ΑΙΑΚΟΣ - ΝΙΚΟΛΑΟΣ Α. ΜΕΡΤΖΙΜΕΚΗΣ 

ΕΡΓΑ ΞΥΛΟΓΛΥΠΤΙΚΗΣ ΤΟΥ 18Ο Υ ΚΑΙ 19ον ΑΙΩΝΑ ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΝΟΡΙΑΚΟ 

ΝΑΟ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ ΣΤΗ ΣΥΚΙΑ ΧΑΛΚΙΔΙΚΗΣ 

0 ενοριακός ναός του Αγίου Αθανασίου στη Συκιά της Χαλκιδικής, βρίσκεται 

σε χαρακτηριστικό ύψωμα στο μέσον του οικισμού. Πρόκειται για μία τρίκλιτη 

βασιλική που κτίστηκε σύμφωνα με την παλαιότερη από τις κτητορικές μαρμάρινες 

πλάκες το 1819, ενώ δύο χρόνια αργότερα, το 1821, ο ναός πυρπολήθηκε και μέρος 

του καταστράφηκε από την πυρκαγιά που προκάλεσαν οι τουρκικές δυνάμεις σε 

αντίποινα για το Επαναστατικό κίνημα που ξέσπασε στην περιοχή της Χαλκιδικής. 

Με χρήματα των κατοίκων του χωριού, αλλά και με τη βοήθεια των αγιορειτών, ο 

ναός επισκευάστηκε το 1839, αλλά καταστράφηκε εκ νέου το 1854 από τον 

αρχιστράτηγο της Μακεδονίας Τσάμη Καρατάσιο, ο οποίος ωστόσο μετά την 

καταστολή της Επαναστάσεως έστειλε τα απαραίτητα χρήματα για την ανοικοδόμηση 

του ναού το 1861. 

Από το σύνολο των έργων ξυλογλυπτικής του ναού, στην ανακοίνωση μας 

παρουσιάζονται δύο προσκυνητάρια, που χρονολογούνται στα 1703 και 1711 

αντίστοιχα και ο δεσποτικός θρόνος, έργο του γ' τετάρτου του 19ου αι. 

Το πρωϊμότερο από τα προσκυνητάρια, του 1703, ανήκει στον τύπο του 

κάθετου προσκυνηταριού, προσαρμοσμένου σε κίονα του κεντρικού κλίτους και έχει 

προεξέχοντα επίπεδο ουρανό. Στο επιστύλιο της κύριας όψης, πάνω από το μεσαίο 

τόξο, υπάρχει η ανάγλυφη μεγαλογράμματη επιγραφή: «ΧΑΤΖΗ ΠΑΥΛΟ ΑΨΓ 

(1703)». 

Το ανθρωπωνύμιο και η χρονολογία της επιγραφής δεν επιτρέπουν να 

κινηθούμε πέρα από τα πλαίσια υποθέσεων εργασίας για την κατανόηση της 

προέλευσης του προσκυνηταριού. Η έρευνα στα μεταβυζαντινά αρχεία των 

αγιορείτικων μονών με σκοπό την ταύτιση του ονόματος της επιγραφής, δεν απέδωσε 

πολλούς καρπούς. Παρόλα αυτά μία μαρμάρινη ενεπίγραφη πλάκα της ίδιας εποχής 

από την αγιορείτικη μονή Παντοκράτορος, επιτρέπει τη διατύπωση ορισμένων 

σκέψεων για το συγκεκριμένο ζήτημα. 

Ιδιαίτερη όμως σημασία έχει η ύπαρξη στο καθολικό της μονής Διονυσίου 

δύο προσκυνηταριών, συγγενικών με αυτό του 1703, τόσο στον τύπο και στη 

διάρθρωση τους, όσο και σε επιμέρους μορφολογικά και τεχνοτροπικά 



58 

χαρακτηριστικά. Αξίζει να αναφερθεί ότι παρόμοια τμήματα επίστεψης 

προσκυνηταριών με αυτό του 1703 έχουν εντοπιστεί στις αγιορείτικες μονές 

Διονυσίου και Ιβήρων. 

Το δεύτερο προσκυνητάρι, τοποθετημένο στο νότιο κλίτος του ναού, έχει 

μορφή κιβωρίου με επίπεδο ουρανό. Στο γείσο της κύριας όψης υπάρχει η ανάγλυφη 

μεγαλογράμματη επιγραφή: «ΕΞΟΔΟΣ ΗΣΑΙΟΥ ΠΕΛΟΠΟΝΗΣΙΟΥ ΚΑΙ 

ΚΑΘΗΓΟΥΜΕΝΟΥΑΨΙΑ (1711)». 

Η επιγραφή του παραπάνω προσκυνηταρίου δίνει-αφενός περισσότερα 

στοιχεία από την προηγούμενη, αφετέρου όμως μας προτρέπει να ερευνήσουμε σε 

ποια από τις είκοσι αθωνικές μονές ο Ησαίας που αναφέρεται στην επιγραφή, ήταν 

ηγούμενος το 1711, κάτι που θα δώσει απαντήσεις στα ερωτήματα σχετικά με την 

κατασκευή και προέλευση του προσκυνηταρίου. 

Οι έρευνες στα αρχεία των αθωνικών μονών, μας οδηγούν σε δύο αγιορείτες 

με το ίδιο όνομα (Ησαίας), που την περίοδο αυτή ηγουμενεύουν στις μονές Διονυσίου 

και Ξηροποτάμου. Οι γραπτές μαρτυρίες αναφέρουν επίσης και τους ιερομόναχους 

Ησαία Σταυρονικητιανό και τον συνονόματο του της μονής Κουτλουμουσίου. Ο μεν 

πρώτος χρηματοδοτεί το 1743 την κατασκευή του τέμπλου του καθολικού της 

Σταυρονικήτα, ενώ ο δεύτερος το 1744 την αγιογράφηση του εξωνάρθηκα του 

καθολικού της Κουτλουμουσίου. 

Ο δεσποτικός θρόνος του ναού, τοποθετημένος στο κεντρικό κλίτος, ανήκει 

στο συνήθη τύπο θρόνου με ουρανό και επίστεψη τρουλλίσκο. Ο θρόνος μπορεί να 

χρονολογηθεί με βάση τα τεχνοτροπικά στοιχεία, αλλά και τα ιστορικά δεδομένα του 

ναού το γ' τέταρτο του 19ου αι. 

Τα εν λόγω έργα ξυλογλυππκής, παρουσιάζουν ενδιαφέρον ως προς τον 

ξυλόγλυπτο διάκοσμο τους, και συμβάλλουν στην παρακολούθηση της εξέλιξης 

γενικά του ξυλόγλυπτου διακόσμου του κατά το 18° και 19° αι.. Η μελέτη τους 

συμβάλλει στην προώθηση της έρευνας γύρω από τις συγκεκριμένες κατηγορίες 

ξυλογλύπτων, ενώ φαίνεται να τεκμηριώνεται και η δραστηριότητα αγιορείτικων 

εργαστηρίων σε μια περιοχή, που ανέκαθεν οι σχέσεις του με το Άγιο Όρος ήταν 

στενές και συνεχείς στο πέρασμα των αιώνων. 



59 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΝΙΚΟΛ. ΜΑΔΕΡΑΚΗΣ 

ΜΙΑ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ ΤΟΥ ΑΚΑΘΙΣΤΟΥ ΥΜΝΟΥ ΑΠΟ ΤΗΝ ΚΡΗΤΗ 

Η εικονογραφία του Ακάθιστου Ύμνου και στην Κρήτη δεν απομακρύνεται σε 
γενικές γραμμές από εκείνη των άλλων μνημείων του Βυζαντινού Κόσμου, αυτή 
όμως των μνημείων, τα οποία παρουσιάζω, αποτελεί άπαξ και δεν μπορεί να 
ερμηνευθεί παρά μόνο από τις ιστορικές συνθήκες της Κρήτης στην εποχή, όταν 
ιστορήθηκαν οι εκκλησίες. Θέμα της σύντομης ανακοίνωσης μου είναι οι οίκοι 22,23 
και 24 του Ακάθιστου Ύμνου στη Μονή Οδηγήτριας και του οίκου 22 στη Μονή της 
Παναγίας Καρδιώτισσας στους Βόρους στην επαρχία Πυργιώτισσας Ηερακλείου. 

Στη Μονή Οδηγήτριας ο Ακάθιστος ακονίστηκε στον σταυρεπίστεγο νάρθηκα 
του καθολικού, που αποτελούνταν από τρεις αίθουσες, όχι σύγχρονες, μονόχωρες και 
καμαροσκέπαστες. Αρχαιότερη είναι η μεσαία, του πρώτου μισού ασφαλώς του 14ου 
αιώνα. Σ' αυτήν προστέθηκε ο σταυρεπίστεγος νάρθηκας γύρω στα 1350. Η νότια 
αίθουσα-κλίτος και η νότια κεραία του σταυρού του σταυρεπίστεγου νάρθηκα, ( ένα 
αψίδωμα βάθους και ύψους 2,30 μ.), κατεδαφίστηκαν άγνωστο πότε. Σ' αυτό 
οφείλεται η σημερινή μορφή του Καθολικού. Μόνον η κατά μήκος κεραία του 
σταυρού του νάρθηκα, ίδιου ύψους περίπου με αυτή του κυρίως ναού, και το βόρειο 
αψίδωμα σώζουν σε μέτρια ώς κακή κατάσταση τις τοιχογραφίες των: Δέκα εξ 
σκηνές του Ακάθιστου (1-13 και 22-24 οίκοι), στις δύο άνω ζώνες των τοιχογραφιών, 
οι Ευαγγελιστές, δύο σκηνές από το συναξάριο του Παύλου του Θηβαίου και του 
αγίου Αντωνίου και κάποιοι άγιοι, στις δύο χαμηλότερες, στους τοίχους βόρειο και 
νότιο της κατά μήκος κεραίας του σταυρού, δύο σκηνές από τον κύκλο της Κοίμησης 
της Θεοτόκου, η Βάτος, οι τρεις παίδες στην κάμινο και δύο άγιοι, στην άντυγα του 
τόξου του αψιδώματος, σώζονται μέτρια σήμερα. Οι οίκοι 14-21, που δεν σώζονται, 
θα πρέπει να ιστορούνταν στο δυτικό τοίχο, όπου όμως δεν σώθηκε τίποτε. Οι 
υπόλοιπες προεικονίσεις της Θεοτόκου ή σκηνές σχετικές με την Κοίμηση πρέπει να 
ιστορούνταν στο τύμπανο του αψιδώματος, δεν σώζεται όμως τίποτε σήμερα. Ο 
υπόλοιπος θεομητορικός κύκλος θα εικονιζόταν στο νότιο κατεστραμμένο αψίδωμα. 

Οι πιο ενδιαφέροντες οίκοι, εκτός του 13, ο οποίος παρουσιάζει πολλά 
προβλήματα, γιατί, κατά την γνώμη μου, αυτά, που βλέπομε, οφείλονται σε δύο 
στρώματα τοιχογραφιών, μιαν επιζωγράφηση και μιαν κακή συντήρηση, είναι οι 22, 
23 και 24. Οι οίκοι, κατά τη γνώμη μου, αναφέρονται στην ιστορική πραγματικότητα 
της Κρήτης, στους αγώνες κατά του Filioque και των ενωτικών και στον ρόλο σ' 
αυτούς των μοναχών της Μονής και ιδιαίτερα του κτήτορα του νάρθηκα και 
ηγουμένου ασφαλώς της Μονής Γρηγορίου. Ο ιερέας και κτήτορας Γρηγόριος, κατά 
την επιγραφή, (οίκος 22), ακονίζεται γονατισμένος σε δέηση και δεξιά και αριστερά 
του όρθιοι οι μοναχοί της Μονής προφανώς. Επάνω από τον Γρηγόριο ακονίζεται, 
σε ρόμβο και προτομή, ο Χριστός-Παντοκράτορας να ευλογεί με τα δύο χέρια Του 
τον Γρηγόριο και τους μοναχούς. Τη σκηνή κλείνουν τα κτίρια ασφαλώς της Μονής, 
που στα άκρα των απολήγουν σε δύο κιβώρια. Θα μπορούσαμε να ερμηνεύσομε τη 
σκηνή σαν θέμα σχετικό με τη χειροτονία ή ενθρόνιση του Γρηγορίου στην 
ηγουμενεία της Μονής κατά το παράδειγμα μικρογραφίας του Ψαλτηρίου του 
λεγομένου του Θεοδώρου στο Λονδίνο (Ms. Add. 19352, φ. 192 r). 

Στον οίκο 23 βλέπομε πάλι δύο ομάδες ορθίων μοναχών με τους πρώτους, ίσως 
και τον Γρηγορίο, και πίσω τα κτίρια της Μονής. Αντί όμως της ένθρονης Παναγίας ή 
την εικόνα της Οδηγήτριας, που υμνούν όλες οι τάξεις των ανθρώπων, των άλλων 
παραδειγμάτων του οίκου αυτού εικονίζεται μια θεοφάνεια, η Αγία Τριάδα στον 
κάθετο τύπο. Ο Πατέρας ακονίζεται στον τύπο του Παντοκράτορα σε δόξα από 



60 

ομόκεντρους κύκλους, άνω, χαμηλότερα, σε ρόμβο, η Περιστερά κάθεται στο άνω 
άκρο του φωτοστέφανου του Χριστού, ο Οποίος εικονίζεται ολόσωμος σε 
ελλειψοειδή δόξα να ευλογεί πάλιν με τα δύο χέρια, όπως ο Μέγας Αρχιερέας, τους 
μοναχούς. Η Αγία Τριάδα περιέχεται σε μεγαλύτερη δόξα, μισή έλλειψη, τον ανοικτό 
ουρανό, όπου εικονίζονται όλες οι τάξεις των αγγέλων να Τήν υμνούν. Ο τύπος αυτός 
της Αγίας Τριάδας, είναι γνωστό, ότι ιστορεί την από τον Πατέρα μόνον εκπόρευση 
του Αγίου Πνεύματος και ασφαλώς η αντικατάσταση της Παναγίας από την Αγία 
Τριάδα στο παράδειγμα μας δείχνει τον ρόλο των μοναχών της Μονής στον αγώνα, 
έντονο και συνεχή στην Κρήτη κυρίως μετά το 1350 περίπου, κατά της διπλής 
εκπόρευσης του Αγίου Πνεύματος, (του Filioque), νομίζω. Ο 24 οίκος ακολουθεί την 
παραδοσιακή εικονογραφία με την ένθρονη Παναγία με τον Χριστό. Η διαφορά είναι 
ότι έχουν προστεθεί δύο μοναχοί βαθειά γονατισμένοι να υμνούν με τους αγγέλους 
και να προσκυνούν την Παναγία και ο άγγελος δεξιά Της φαίνεται σαν να 
παρουσιάζει τον σωζόμενο μοναχό στην Παναγία. Θα μπορούσαμε βέβαια να 
υποθέσομε ακόμη ότι ιστορείται εδώ τελετή της ακολουθίας του Ακάθιστου Ύμνου. 

Οι τοιχογραφίες του νάρθηκα της Μονής Οδηγήτριας, παρά τις όποιες απόψεις, 
πρέπει να έγιναν μεταξύ του 1340 και 1360, όπως δείχνει η τεχνοτροπία των. Οι 
τοιχογραφίες του νότιου κλίτους, (το βόρειο δεν έσωσε τις τοιχογραφίες του), της 
Παναγίας στους Βόρους είναι πιθανώς της τελευταίας εικοσαετίας του 14ου αιώνα, 
ανήκουν σε τρεις αγιογράφους, από τους οποίους ο σημαντικότερος είναι αυτός του 
ανατολικού τρίτου της εκκλησίας. Ο ζωγράφος αυτός ανήκει στην ίδια ομάδα με τους 
δύο πιθανότατα ζωγράφους της πασίγνωστης εκκλησίας της Παναγίας (Εισόδια) στο 
Σκλαβεροχώρι και τον ζωγράφο του Αγίου Αντωνίου στην Επισκοπή Πεδιάδας. Από 
τον Ακάθιστο μας ενδιαφέρει ο 22 οίκος. Ο οίκος ιστορείται με την Ανάσταση (Εις 
Άιδου Κάθοδος), μιαν Ανάσταση όμως, που αποτελεί άπαξ επίσης. Κάτω χαμηλά, 
όπου εικονίζονται συνήθως οι σπασμένες θύρες του παλατιού του Άδη, εικονίζεται 
αντί αυτών ένας μοναχός γονατισμένος, όπως ο Γρηγόριος στην Οδηγήτρια, πάρισα 
με τον Αδάμ, γονατισμένο στο χείλος της σαρκοφάγου. Η Εύα, ο Πρόδρομος, οι 
βασιλείς του Ισραήλ και ένας προφήτης, στα δεξιά μας της παράστασης, είναι 
απόσπασμα από την κανονική Ανάσταση. Από τα αριστερά μας όμως και λίγο πίσω 
από τον γονατισμένο και δεόμενο μοναχό έρχεται ο Χριστός με μεγάλο σταυρό και 
ακολουθούμενος από όλους τους Αποστόλους. Ο Χριστός με μιαν αμφίσημη 
χειρονομία δείχνει και ευλογεί τον μοναχό, κτήτορα της εκκλησίας ή δωρητή του 
Ακάθιστου, στους Αποστόλους με πρώτον τον Ιωάννη. Ότι και εδώ έχομε το ίδιο 
θέμα με αυτό της Μονής Οδηγήτριας δεν νομίζω ότι υπάρχει αμφιβολία. Επειδή οι 
άλλοι οίκοι του Ακάθιστου ακολουθούν την παραδοσιακή εικονογραφία, θα 
μπορούσαμε να πούμε ότι τα όσα ήθελε να πει ο Γρηγόριος στον νάρθηκα της Μ. 
Οδηγήτριας εδώ απλά υπονοούνται. Ο Ακάθιστος λοιπόν στην Καρδιώτισσα μήπως 
είναι αρχαιότερος; Ατυχώς δεν σώζεται το όνομα του μοναχού και χρονολογία και ο 
ζωγράφος του ανατολικού τρίτου της εκκλησίας των Βόρων μας δυσκολεύει στο να 
υποστηρίξομε μια τέτοια άποψη, γιατί, αν ο Ακάθιστος στους Βόρους θεωρηθεί 
αρχαιότερος, θα πρέπει να χρονολογήσομε το Σκλαβεροχώρι πολύ πρώιμα στον 14ο 
αιώνα και δυστυχώς για κάτι τέτοιο μας λείπουν τα στοιχεία σήμερα. (Μια 
λεπτομερέστερη ανάλυση: Σ. Ν. Μαδεράκης, Η «Δέηση» στις εκκλησίες της Κρήτης, 
στη ΝΕΑ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΚΡΗΤΗ, τ. 22, που θα κυκλοφορήσει συντομότατα).-



61 

ΔΕΣΠΟΙΝΑ ΜΑΚΡΟΠΟΥΛΟΥ 

ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΑ ΚΟΣΜΗΜΑΤΑ ΑΠΟ ΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

Γίνεται αναφορά σε κοσμήματα προερχόμενα από σωστικές ανασκαφές, κυρίως παλαιοχριστιανικών 

τάφων, της Θεσσαλονίκης. Τα παρουσιαζόμενα αντικείμενα ανήκουν στη χρονική περίοδο ανάμεσα στο β'μισό του 

3ου αι. και τον 6ο a t 

Οι γυναίκες του 3ου-4ου αι. φορούσαν πολλά κοσμήματα, σύμφωνα με τις πηγές και μάλιστα 

κατηγορούνταν γι' αυτό. Ωστόσο, η μαρτυρία των πηγών δεν επιβεβαιώνεται από τις ανασκαφές, γιατί τα πολύτιμα 

κοσμήματα παρέμεναν στην κατοχή της οικογένειας, παραδίδονταν ως οικογενειακά κειμήλια στις επόμενες γενιές 

και σε δύσκολες εποχές ανταλάσσονταν ή ανακυκλώνονταν. Αυτός είναι και ο λόγος που σε σωστικές ανασκαφές 

οικιστικών συνόλων δεν ανευρίσκονται συχνά κοσμήματα Η μοίρα των μή πολύτιμων κοσμημάτων μπορεί να ήταν 

διαφορετική, αλλά το φθαρτό υλικό τους δεν επέτρεψε και πάλι να φθάσουν ως εμάς στον πραγματικό αριθμό τους. 

Στις ταφές των μικρών κοριτσιών υπάρχουν σχεδόν πάντα κοσμήματα και σπανιότερα στις γυναικείες. 

Ορισμένες πόρπες χαρακτηρίζουν ανδρικές ταφές. Στη συνήθεια του ενταφιασμού των νεκρών με τα κοσμήματα 

τους αναφέρεται ο Λουκιανός (Περί πένθους, 14). 

Τα κοσμήματα της εποχής αυτής δεν έχουν ούτε τη λεπτότητα ούτε την πολυπλοκότητα των αρχαίων 

κοσμημάτων. Το υλικό κατασκευής τους είναι ο χρυσός ο χαλκός ο μόλυβδος και σπανιότερα ο άργυρος ο γαγάτης 

και το γυαλί. Για πολυτελέστερη εμφάνιση και αποφυγή της οξείδωσης χρησιμοποιήθηκε ευρέως η επαργύρωση και 

σπανιότερα η επιχρύσωση. 

Τα κοσμήματα κατασκευάζονταν από μεταλλικά σύρματα, σφυρήλατα ελάσματα ή με χύτευση. Το σύρμα, 

χρυσό ή χάλκινο, μορφοποιούνταν συνήθως σε κρίκους για σκουλαρίκια, δαχτυλίδια και βραχιόλια. Το χρυσό 

έλασμα χρησιμοποιήθηκε για αντικείμενα που έπρεπε να έχουν όγκο. Η διακόσμηση είναι εγχάρακτη, εμπίεστη, 

σφυρήλατη ή έκτυπη. Χρησιμοποιούνταν επίσης γυαλιά με ζωηρά χρώματα σε μορφή λίθων και ψήφων, μικρά 

μαργαριτάρια αναρτημένα από χρυσό σύρμα και σπανιότερα ημιπολύτιμοι λίθοι. Σπάνια είναι η χοήση του σμάλτου 

και του νιέλλου. Τα θέματα είναι γεωμετρικά και παρμένα από τη φύση (κισσόφυλλα, άνθη, ζώα στις εγχάρακτες 

σφενδόνες των δαχτυλιδιών). Δεν υπάρχουν κοσμήματα με συμβολικά στοιχεία, εκτός από το χριστόγραμμα, ούτε με 

απεικόνιση της ανθρώπινης μορφής. 

Τα σκουλαρίκια διαπερνούσαν πάντοτε τρυπημένους λοβούς συνήθεια που φαίνεται ότι είχε γενικευθεί 

στα τέλη του 2ου-αρχές 3ου αι. Η ονομασία ένώτια σχολαρϊιαα προήλθε από τους φέροντας αυτά σχολσρίους, τους 

ανακτορικούς δηλαδή φρουρούς. Είναι χρυσά, χάλκινα, από επαργυρωμένο μόλυβδο. Ο πλέον κοινός τύπος 

ενωτίων είναι ο απλός κρίκος από τεμάχιο χρυσού σύρματος τα άκρα του οποίου περιστρέφονται μεταξύ τους πίσω 

από το λοβό του αυτιού για να μην πέφτει Τα ενώτια του τύπου αυτού παρέμεναν για μεγάλα χρονικά διαστήματα 

στα αυτιά και δεν μπορούσαν να αφαιρεθούν χωρίς εργαλείο και χωρίς να καταστραφεί η μορφή τους. Από τους 

κρίκους αυτούς αναρτώνταν ενίοτε άλλα ενώτια ή κινούμενα ελεύθερα σύρματα με μαργαριτάρια στην άκρη τους. 

Οι γυναίκες κατά τους παλαιοχριστιανικούς χρόνους έτρεφαν μακρυά μαλλιά, τα οποία περιποιούνταν με 

διάφορους τρόπους. Οι περόνες που μαρτυρούνται από τις πηγές των πρώτων χριστιανικών αιώνων είναι 

φουρκέτες για τα μαλλιά. Με αυτές σταθεροποιούσαν είτε καλύμματα κεφαλής στα μαλλιά είτε τα ίδια τα μαλλιά Οι 

περόνες που βρέθηκαν στη Θεσσαλονίκη είναι κατασκευασμένες από χαλκό, μόλυβδο, επαργυρωμένο και μή, οστό, 



62 

γαγάτη και έχουν σφαιρική, κωνική ή ωοειδούς σχήματος κεφαλή. Ορισμένες περόνες έχουν στέλεχος και κεφαλή 

από διαφορετικά υλικά. 

Τα λιθοκόλλητα περιδέραια ήταν σύμφωνα με τις πηγές συνήθη. Στη Θεσσαλονίκη βρέθηκαν μόνον 

περιδέραια με ψήφους από γαγάτη και γυαλί, σπάνια από χαλκό και από ημιπολύτιμους λίθους, χρυσές, οστέινες 

απλές και επιχρυσωμένες, μαργαριτάρια σε-σχήμα και μέγεθος κόκκου ρυζιού. Επίσης βρέθηκε torquis, -πιθανόν 

προερχόμενο από κοριτσίστικο λαιμό. Τα περίαπτα είναι ελάχιστα, μεταξύ των οποίων ένας μψίσκος (λατ. lunula) 

και ένα φυλακτό με αποτροπαϊκό χαρακτήρα. 

Τα βραχιόλια (όεξιάρια, περιδέςια, λατιν. dextrocheria, bracchialia, και ανάλογα με τη θέση τους στο χέρι 

χλιδώ\>ες ή περιβραχιόνια και ψέ/Μά) τα έφεραν αδιακρίτως στο αριστερό ή το δεξί χέρι και ήταν γυάλινα και 

χάλκινα. Ορισμένα γυάλινα βραχιόλια, όπως προδίδουν μερικά χαρακτηριστικά τους, προορίζονταν για το 

βραχίονα. Τα χάλκινα βραχιόλια είχαν αυξομειούμενη διάμετρο ώστε να σφίγγουν κατά βούλησιν στον καρπό. 

Τα δαχτυλίδια [δακτύλιος και δακτνλίδιον (λατιν. anulus και anellus), κίρκος ή κρίκος (λατιν. condalium, 

ungulus)] στην πλειονότητα τους είναι γυναικεία. Φοριούνταν και στα δύο χέρια με προτιμώμενο δάχτυλο τον 

παράμεσο. Σε μία περίπτωση μάλιστα ο νεκρός φορούσε δύο δαχτυλίδια στο ίδιο δάχτυλο. Είναι κατασκευασμένα 

από χρυσό, άργυρο, χαλκό και επαργυρωμένΌ χαλκό, μόλυβδο και σίδηρο. Οι δακτυλιόλιθοι είναι έγχρωμα γυαλιά 

και σπανιότερα πολύτιμες πέτρες με εγχάρακτη διακόσμηση. Συχνή είναι η εγχάρακτη συμφυής με τη στεφάνη 

σφενδόνη. 

Οι πόρπες (φίβουλαι, φίβλαι, λατιν. fibulae) συγκρατούσαν ενδύματα και ζώνες. Συνήθης είναι ο τύπος 

της χάλκινης τοξωτής πόρπης που φορούσαν οι άνδρες για να συγκρατούν τη χλαμύδα στον ώμο τους. Η ζώνη 

{ζώνη και ζώμα) ήταν κατασκευασμένη από ύφασμα ή δέρμα και αποτελούσε κοινό εξάρτημα της ανδρικής και 

γυναικείας ενδυμασίας. Οι πόρπες των ζωνών είναι κατασκευασμένες κυρίως από χαλκό και σπανιότερα από 

σίδηρο. 

Ο αριθμός των κοσμημάτων στους τάφους μετά τον 3ο αιώνα βαίνει ολοένα ελαττούμενος και από τον 6ο 

αι. και μετά κοσμήματα δεν συνοδεύουν ταφές, με εξαίρεση τους σταυρούς. Η μείωση οφείλεται στη σταδιακή 

απομάκρυνση από την παλαιά θρησκεία και την επικράτηση του χριστιανισμού και των ιδεών του. 



63 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΜΑΜΑΛΟΥΚΟΣ 

«ΑΓΙΑ ΣΟΦΙΑ». Η ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΒΙΖΥΗΣ 

Με την αρχιτεκτονική του γνωστού ως Μπουγιούκ ή Σουλεϊμάν Πασά Τζαμί, 

βυζαντινού ναού της Βιζύης, έχουν ασχοληθεί κυρίως οι èkorpil, Dirimtekin, Mango, 

Eyice, Krautheimer, Ötüken, Ousterhout και Kuniholm. 

To μνημείο βρίσκεται μέσα στην οχυρωμένη πόλη της Βιζύης. Η αρχική του 

αφιέρωση δεν είναι γνωστή. Η ονομασία Αγία Σοφία με την οποία αναφέρεται από τον 

19° αιώνα, δεν έχει ιστορική βάση. Παραμορφωμένος από διάφορες επισκευές 

λειτουργούσε ως τζαμί ως τη δεκαετία του 1960. Μεταξύ των ετών 1983 -1984 άρχισε 

η επισκευή του, η οποία όμως έμεινε ημιτελής. Σήμερα παραμένει χωρίς χρήση. 

Ο ναός έχει εντυπωσιακές διαστάσεις : 15 Χ 22 μ. περίπου, χωρίς τις κόγχες 

του ιερού. Τυπολογικά κατατάσσεται στις τρουλαίες βασιλικές. Στο κάτω μέρος του 

παρουσιάζει σε κάτοψη τυπική διάταξη τρίκλιτης βασιλικής με έξι ζεύγη κίονες και με 

αυτόνομο τριμερές ιερό, ενώ ψηλότερα εμφανίζεται ως σύνθετος σταυροειδής 

εγγεγραμμένος με τρούλλο. Η κάλυψη του γίνεται με ημικυλινδρικούς θόλους στα 

σκέλη του σταυρού, στους χώρους του ιερού και στα γωνιακά διαμερίσματα. Τα 

δάπεδα των υπερώων είναι διαμορφωμένα επάνω σε θολοδομία από δύο σταυρο-

θόλια στους ακραίους και δύο ημικυλινδρικούς θόλους που αλληλοτέμνονται με τα 

τόξα της τοξοστοιχίας. Ο τριμερής νάρθηκας καλυπτόταν με ένα ημικυλινδρικό θόλο 

στο μέσον και δύο οταυροθόλια εκατέρωθεν. Επάνω από το νάρθηκα υπάρχει 

όροφος (Κατηχούμενα) που συνδέεται με τα υπερώα του κυρίως ναού. Η κάλυψη του 

γινόταν, όπως φαίνεται, με ξύλινη στέγη. Στη δυτική όψη του κυρίως ναού 

διατηρούνται ακόμη οι χαρακτηριστικής μορφής κιλλίβαντες που έφεραν το ξύλινο 

δοκάρι επάνω στο οποίο στηρίζονταν τα άκρα των κεκλιμένων δοκών της στέγης των 

Κατηχουμένων. 

Οι τοίχοι του ναού εσωτερικά είναι διαρθρωμένοι καθ' ύψος με το μαρμάρινο 

κοσμήτη που ορίζει τη γένεση της θολοδομίας. Κοσμήτης υπάρχει και στη στεφάνη 

του τρούλου. Η προσπέλαση στο νάρθηκα γινόταν από τρεις θύρες στο δυτικό και 

ανά μία στο βόρειο και στο νότιο τοίχο και στον κυρίως ναός από τρεις θύρες στο 

δυτικό τοίχο. Το εσωτερικό του ναού φωτίζεται πλούσια από τα τρία ψηλά και φαρδιά 

τοξωτά ανοίγματα των τύμπανων της εγκάρσιας κεραίας, από τα παράθυρα των 

κογχών του ιερού και από εκείνα του τρούλου. Έμμεσο φωτισμό εξασφάλιζε στο ναό 

το τρίβηλο άνοιγμα προς τα Κατηχούμενα, τα οποία φωτίζονταν από ένα ευρύ, 

πιθανότατα τρίβηλο, στο κέντρο και τέσσερα τοξωτά σύνθετα ανοίγματα. 



64 

Εξωτερικά το κτίριο ήταν βαρύ και αδιάρθρωτο. Οι στέγες του παρουσίαζαν 

πολύ μικρές κλιμακώσεις υψών. Οι όψεις του ναού εμφανίζονταν βαριές με χαμηλές 

αναλογίες. Μόνο οι όψεις της εγκάρσιας κεραίας ήταν διαρθρωμένες με τυφλά 

αψιδώματα. Οι υπόλοιπες επιφάνειες διαρθρώνονταν με παραστάδες, οι οποίες 

φαίνεται ότι έφθαναν ως τη στάθμη του γείσου. Στην ανατολική του όψη του 

κυριαρχούν οι πολύπλευρες κόγχες του ιερού. Οι τοίχοι του είναι κτισμένοι από 

εναλλάξ ζώνες λιθοδομής και πλινθοδομής. Τα τόξα και οι θόλοι είναι πλίνθινα ή από 

αμελώς λαξευμένους θολίτες. 

Όπως φάνηκε κατά τις εργασίες αποχωματώσεως στα ανατολικά του, ο ναός 

είναι κτισμένος στα ερείπια μεγάλης παλαιοχριστιανικής βασιλικής. Ο Mango με βάση 

τα τυπολογικά, τα μορφολογικά και τα κατασκευαστικά στοιχεία του αλλά και την 

παράλληλη αξιοποίηση των πηγών, χρονολογεί το μνημείο στα τέλη του 8ου ή στον 9° 

αιώνα και θεωρεί ότι πρόκειται για τον καθεδρικό ναό, την Καθολική Εκκλησία της 

Βιζύης, όπου το 902 ή 903 ετάφη η Αγία Μαρία η Νέα. Οι απόψεις αυτές όχι μόνο 

έχουν γίνει γενικά αποδεκτές, αλλά έχουν επιβεβαιωθεί και με π| μέθοδο της δενδρο-

χρονολογήσεως. 

ζ α U 

I 1 Hfl 

HCÛflll 

oc 

0 5 10 



65 

ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ Γ. ΜΑΝΤΑΣ 

Η ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ ΤΗΣ ΠΑΡΑΒΟΛΗΣ ΤΩΝ ΒΑΣΙΛΙΚΩΝ ΓΑΜΩΝ 

Στις παραβολές του Χριστού συγκαταλέγεται και αυτή των βασιλικών γάμων, η οποία 

παραδίδεται από το κατά Ματθαίον (22, 1-14) και το κατά Λουκάν (14, 16-24) Ευαγγέλιο. 

Η εικαστική απόδοση της αρχίζει -σύμφωνα με τα σωζόμενα έργα- σχετικά αργά, όπως 

άλλωστε συμβαίνει και με την πλειονότητα των ευαγγελικών παραβολών. Σε όλες τις πα­

ραστάσεις, που προέρχονται τόσο από τη μνημειακή ζωγραφική όσο και από μικρογρα­

φίες χειρογράφων, πηγή έμπνευσης υπήρξε το κείμενο του κατά Ματθαίον Ευαγγελίου 

και μόνο στον κώδικα Par. gr. 74 του 11ο υ αιώνα εικονογραφείται το κείμενο του κατά 

Λουκάν. Στην εικονογραφία της παραβολής διακρίνονται δύο βασικοί τύποι: ο αφηγημα­

τικός και ο συμβολικός. 

Το παλαιότερο δείγμα του αφηγηματικού τύπου απαντά στο τετραευάγγελο VI 23 της 

Λαυρεντιανής Βιβλιοθήκης της Φλωρεντίας (π. 1100). Το ευαγγελικό κείμενο εικονογρα­

φείται σχεδόν κατά λέξη με εννέα παραστάσεις, οι οποίες παρατάσσονται η μία δίπλα 

στην άλλη χωρίς πλαίσιο ή διαχωριστική ταινία. Στον ίδιο τύπο -αλλά με πολύ λιτότερη 

απόδοση- ανήκει και η δίζωνη παράσταση που κοσμεί τον κώδικα Paris, gr. 1128 του 

14ου αι. Στη μνημειακή ζωγραφική το μοναδικό σωζόμενο δείγμα ταυ τύπου προέρχεται 

από το ναό της Γέννησης της Θεοτόκου στη Μονή Θεράποντος στη Ρωσία (1500-1502). 

Παρά το γεγονός ότι στον αφηγηματικό εικονογραφικό τύπο απουσιάζει οποιαδήποτε 

προσπάθεια για εικαστική απόδοση της ερμηνείας του κειμένου, υπάρχουν εικονογραφι­

κές λεπτομέρειες που δεν προέρχονται από την ευαγγελική αφήγηση, αλλά μπορούν να 

ερμηνευθούν με βάση τα πατερικά σχόλια στην παραβολή. 

Οι υπόλοιπες παραστάσεις του θέματος ανήκουν στον συμβολικό εικονογραφικό τύπο, 

με παλαιότερα σωζόμενα δείγματα τις μικρογραφίες που κοσμούν τον κώδικα Ιβήρων 5 

(13°s αι.) και τον Paris, gr. 54 (14°ε αι.). Ο τύπος γνώρισε σχετικά μεγάλη διάδοση στη 

μνημειακή ζωγραφική και απαντά κυρίως σε ναούς που βρίσκονται στη Σερβία ή σχετίζο­

νται με αυτή, όπως το καθολικό της Μονής Χελανδαρίου (π. 1320), η Decani (π. 1340) το 



66 

Mateic (1356-1360), η Ravanica (1377), η Manasija (1418) κ.α. Στον τύπο αυτό η παρα­

βολή εικονογραφείται με μία ή σπανιότερα δύο παραστάσεις και το ενδιαφέρον των καλλι­

τεχνών εστιάζεται στην εικαστική απόδοση της ερμηνείας του κειμένου. Έτσι, σύμφωνα με 

τα πατερικά σχόλια, ο βασιλιάς της ευαγγελικής αφήγησης αντικαθίσταται με τον Χριστό 

και οι δούλοι του με αγγέλους. Κεντρικό θέμα των παραστάσεων αποτελεί το τραπέζι του 

γάμου και η αποπομπή και τιμωρία του μη έχοντος ένδυμα γάμου καλεσμένου, με απο­

τέλεσμα την έντονη προβολή του εσχατολογικού περιεχομένου της παραβολής. 

Οι παραστάσεις που ανήκουν στον αφηγηματικό τύπο δεν ακολουθούν κοινό πρότυπο, 

ενώ σε κοινή εικονογραφική παράδοση μπορούν να ενταχθούν οι παραστάσεις του συμ­

βολικού τύπου. Οι διαφορές που παρατηρούνται στις συνθέσεις της δεύτερης ομάδας εί­

ναι μικρές και περιορίζονται σε λεπτομέρειες. Θα μπορούσαν να ερμηνευθούν με την έλ­

λειψη από το ευαγγελικό κείμενο συγκεκριμένης αναφοράς στα στοιχεία αυτά, με τις ευ­

ρύτερες καλλιτεχνικές τάσεις της περιοχής ή της εποχής που δημιουργήθηκε η κάθε πα­

ράσταση, καθώς και με τις προσωπικές επιλογές των καλλιτεχνών. 



ΕΥΤΕΡΠΗ ΜΑΡΚΗ 

Η ΕΝΔΥΜΑΣΙΑ ΣΤΗΝ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΤΕΧΝΗ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ 

Ή παρακολούθηση της μορφής και εξέλιξης τοϋ ενδύματος στην παλαιοχριστια­

νική Θεσσαλονίκη, σημαντική πόλη του ρωμαϊκού κόσμου, όπου διασώζεται μεγάλος 

αριθμός έργων τέχνης όλων των κατηγοριών, επιτυγχάνεται μέσω τών σωζόμενων 

αρχαιολογικών ευρημάτων (κοσμήματα, τεμάχια υφασμάτων ) και της αντίστοιχης 

καλλιτεχνικής παραγωγής. Για τόν προσδιορισμό τής ορολογίας σημαντική είναι ή 

συμβολή τών πηγών , όπως οί αιγυπτιακοί πάπυροι και τα αγιολογικά και φιλολογικά 

κείμενα. 

Από τά αρχαιολογικά ευρήματα που προέρχονται άπό τάφους τής 

Θεσσαλονίκης, χαρακτηριστικότερα είναι τά λίγα κλαπωτά τεμάχια κεντημάτων τής 

τεχνικής μέ κορδονάκι πού ήταν έπιρραμμένα σε υφάσματα, τά σπαράγματα 

φορεμάτων άπό χρυσόνημα και οί χρυσές ζώνες, ευρήματα πού αποδεικνύουν τήν 

πολυτέλεια και τήν ποικιλία τών ενδυμάτων τών θεσσαλονικέων κατά τήν περίοδο 

αυτή. 

Από τήν εξέταση τής καλλιτεχνικής παραγωγής τοϋ 3ου αι. διαπιστώνεται ότι τό 

αστικό ένδυμα τών εικονιζόμενων μορφών στην τέχνη της Θεσσαλονίκης δέν 

διαφοροποιείται άπό τό αντίστοιχο ρωμαϊκό τής περιόδου καϊ αποτελείται άπό χιτώνα 

και ιμάτιο. Τήν ενδυμασία τών αγροτών τής εποχής (σχήμα ποιμενικόν) διασώζουν τά 

αγάλματα και οί απεικονίσεις τοϋ Καλοο Ποιμένα, ό όποιος φορεί κοντό ζωσμένο 

χιτώνα και μανδύα μέ κουκούλα (paenula), μάλλινες κάλτσες και έμβάδες (μπότες). 

Στις ταφικές τοιχογραφίες τοΰ 4ου αϊ οί εικονιζόμενες ανδρικές μορφές φορούν 

επίσημα ενδύματα, κοντούς χιτώνες διακοσμημένους μέ όρθια σήματα (clavi) καϊ 

δισκάρια (orbicoli), όπως εκείνοι πού φορούν ό Δανιήλ σέ παράσταση τοΰ τάφου τής 

όδοΰ Δημοσθένους, ό Λύκος στην παράσταση τοϋ ομώνυμου τάφου κα'ι τά παιδιά τής 

οικογένειας στον τάφο τοϋ Εύστοργίου. Στα ιμάτια τών αστών καϊ τών βιβλικών 

μορφών διακρίνονται σκουρόχρωμα όρθια σήματα και τών στρατιωτικών έπιρράμματα; 

όπως αυτά που φέρει στη χλαμύδα του ό πάτρων της οικογένειας του τάφου τοϋ 

Εύστοργίου. 

Τό γυναικείο ένδυμα τοΰ 4ου-5ου αι. περιλάμβανε μακρύ χιτώνα, χειριδωτό ή 

άχειρίδωτο, ζωσμένο κάτω άπό τό στήθος καϊ διακοσμημένο μέ όρθια σήματα, όπως ό 

χιτώνας τής Αύρηλίας Πρόκλας πού φέρει στό κεφάλι φακιόλι (μαφόρτη ), δεμένο μέ 

χαρακτηριστικό τρόπο. Ιμάτιο, οί άκρες τοϋ οποίου τυλίγονται καϊ στους δύο καρπούς, 

φορεί ή σύζυγος τοϋ νεκρού τοϋ τάφου της όδοΰ Δημοσθένους καϊ πολυτελέστατη 



68 

δαλματική με γούνα στις παρυφές ή Αύρηλία Εύστοργία και ή Σωσάννα του ομώνυμου 

τάφου, ό επενδύτης της οποίας αποτελείται από διάφορα δέρματα και φέρει κρόσσια. 

Ή στρατιωτική ενδυμασία του 4ου-5ου ai. αποτυπώνεται στους δεόμενους 

μάρτυρες της ζωφόρου της Ροτόντας, οι όποιοι φοροΟν πολυτελείς χιτώνες με 

έπιρράμματα στους ώμους κάι τα μανίκια και χρυσοκέντητη βαριά χλαμύδα με ταβλίον 

ραμμένο στο ΰψος του στήθους, που πορπώνεται στο δεξιό ώμο. 

Στρατιωτική ενδυμασία φέρει και ό άγιος Δημήτριος στα ψηφιδωτά τοϋ ναού του, ήτοι 

ζωσμένο μακρύ πολυτελή χιτώνα, χλαμύδα με ταβλίον και πέδιλα με κορδόνια πού δέ­

νουν σε σχήμα χί. Με ανάλογη στρατιωτική ενδυμασία απεικονίζεται κάι ό άγιος 

Σέργιος, πού συνοδεύεται και με χρυσό περιδέραιο στό λαιμό,( μανιάκιον ). 

Οι ιερωμένοι στή ζωφόρο των δεομένων της Ροτόντας φορούν φαιλόνιο, ένώ επίσημη 

αστική ενδυμασία με πορφυρό χιτώνα και βαθυκύανο ιμάτιο φέρει ό Χριστός στό 

ψηφιδωτό της αψίδας τής Μονής Λατόμου. Στην παράσταση προσφοράς παιδιών στον 

άγιο Δημήτριο παρατηρούνται διαφοροποιήσεις στή διακόσμηση τού χιτώνα τής μητέ­

ρας κάι τών παιδιών με τήν εμφάνιση σημάτων σχήματος ταυ, πού αναμφίβολα 

απηχούν νέες τάσεις στή διακόσμηση τού χιτώνα. 

Στην ψηφιδωτή εικόνα τού 'Αγίου Δημητρίου με τους κτήτορες ( 7ος αι.), ό επίσκοπος 

φορεί φαιλόνιο, στιχάριο και ώμοφόριο και ό έπαρχος χρυσό χιτώνα με όρθια και 

οριζόντια σήματα, έπιμανίκιο, χρυσοϋφαντο λώρο, χρυσά πέδιλα, σκήπτρο στό 

αριστερό και άποκόμβιον (βαλάντιον) στό δεξί χέρι. 

Στό ψηφιδωτό με τον άγιο, ό διάκονος φορεί στιχάριον και ώράριον, είδος μανδηλίου 

πού φέρεται στον αριστερό ώμο του. 

Στην ιστορική τοιχογραφία του νότιου τοίχου ό έφιππος γενειοφόρος 

αυτοκράτωρ φορεί κοντό χιτώνα, κάλτσες και θώρακα και οι δύο προπομποί του με τα 

μακριά μαλλιά, ανάλογους χιτώνες με περιλαίμιο και διπλά όρθια σήματα στην όψη 

πού καταλήγουν σέ δισκάρια, παράσταση πού καταγράφει σημαντικές αλλαγές τόσο 

στή στρατιωτική ενδυμασία όσο καΐ στή διακόσμηση τοϋ χιτώνα . 

Τέλος στην παράσταση τής Παναγίας με τον άγιο Θεόδωρο ή Παναγία φορεί μακρύ 

χιτώνα και μαφόριο και ό γενειοφόρος Θεόδωρος χιτώνα και ύποκίτρινη χλαμύδα με 

στακτύ ταβλίον. Οι δύο τελευταίες παραστάσεις θα λέγαμε ότι είναι έργα τής ϊδιας 

περιόδου, λόγω τών εικονιζόμενων πωγωνοφόρων ανδρικών μορφών. 

Άπό τήν μελέτη τών αρχαιολογικών ευρημάτων κάι τής καλλιτεχνικής 

παραγωγής τής Θεσσαλονίκης συμπεραίνεται ότι ή ενδυμασία στην πόλη αυτή 

διατήρησε τα στοιχεία τής ρωμαϊκής παράδοσης τουλάχιστο μέχρι τόν 8ο-9ο αι.. 



69 

MARIELLE MARTESIANI-REBER 

Η ΜΕΛΕΤΗ TOY BTZANTINOT ΕΝΔΤΜΑΤΟΣ: ΜΙΑ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΚΗ ΠΡΟΤΑΣΗ 

Η μόνη λέξη "Βυζάντιο" αρκεί για να προβάλλει την εικόνα πολυτελών ενδυμάτων και κυρίω? 

βαρύτιμων υφασμάτων. Τη μεταφορά αυτή ενισχύει ο μεγάλο? αριθμό? μεταξωτών που 

θεωρούνται βυζαντινή? προέλευση? και που βρέθηκαν σε εκκλησιαστικού? θησαυρού? τη? 

Δύση?. Τα ευρήματα αυτά που στη πλειοψηφία του? προέρχονται απο την αναγνώριση 

λειψάνων στα τέλη του 19ου αι., μα? αποκαλύπτουν το μεγεθο? των απωλειών στα πρώην 

εδάφη τη? βυζαντινή? αυτοκρατορία?. 

Η μελέτη του βυζαντινού ενδύματο? μπορεί να φανεί εκ πρώτη? όψεω? μια πρόκληση, αφού 

πέρα απο το υλικό που βρέθηκε στην Αίγυπτο και απο μερικά λειτουργικά αντικείμενα, δεν 

έχει διασωθεί κανένα άρτιο κομμάτι. Μα? λείπουν, επίση?, σχεδόν τελείω? πληροφορίες απο 

τα έκτυπα ανάγλυφα που μόνα μπορούν να αναπαραστήσουν το ένδυμα σε τρει? διαστάσει?, 

και που παρέχουν τόσο ακριβείς πληροφορίες για άλλε? εποχέ? και περιοχές, όπω? για την 

αρχαία Κίνα και την αρχαία Ρώμη. 

Κι όμω?, είναι στον πρώιμο μεσαίωνα, ( 6ο?-7ο? αι.), που τόσο στο Βυζάντιο όσο και στη 

Δύση παρατηρούμε μια βαθειά αλλαγή με την εμφάνιση του κομμένου και ραμμένου 

ενδύματο? και που θα αντικαταστήσει σιγά-σιγά το πτυχωτό. Η δαλματική υφασμένη σε 

καλούπι υπήρξε προφανώς μια ενδιάμεση ώάση. 

Κατά γενικό κανόνα, μπορούμε να πούμε πως η μελέτη του ενδύματος είναι δουλειά του 

αυτοδίδακτου, αφού δεν περιλαμβάνεται στα πανεπιστημιακά προγράμματα, όπως εξάλλου 

ούτε ο τομέα? του υφάσματο? και γενικότερα οι εφαρμοσμένε? τέχνες. Εξ ού και τα κενά 

που θα επισημάνω σ' αυτή την ανακοίνωση. 

Οι ανασκαφές που γίνονται στην Αίγυπτο απο το τρίτο τέταρτο του 19ου αι., έφεραν και 

εξακολουθούν να φέρνουν στο φως χιλιάδες υφάσματα, μεταξύ των οποίων και ενδύματα. 

Αλλά, όσο μας αφορά, μα? πληροφορούν μόνο για την παλαιοχριστιανική και ισλαμική 

ενδυμασία. Συμβάλλουν στι? γνώσεις μας για το κοσμικό και μοναχικό ένδυμα στην 

Αίγυπτο, αλλά ξέρουμε πως οι λινές δαλματικές με μανίκια, υφασμένες σε καλούπι και με 

μάλλινες έγχρωμες διακοσμήσεις, ήταν το πιο κοινό ένδυμα από το τέλος τη? ρωμαϊκή? 

εποχής (τάφος στη Σίλιστρα Βουλγαρίας, τα μωσαϊκά της Piazza Armerina στη Σικελία). 

Οι λογοτεχνικές πηγές, όπως εξάλλου οι απεικονίσεις, οι μινιατούρες, οι τοιχογραφίες και 

τα μωσαϊκά που φιλοτεχνήθηκαν σύμφωνα με συμβατικούς κανόνες, δίνουν λίγες περιγραφές 

και δυσερμήνευτες. Κι όμως, είναι αυτέ? που πρόσφεραν το υλικό για τις πρώτες μελέτες 

που έγιναν στο πρώτο μέρος του 20ου OL., όπω? εκείνες του Φ. Κουκουλέ. Οι Kondakov και 

Cumont μελετούν τι? εικονογραφικέ? παραστάσει? και σημειώνουν τη σημασία των 

ανατολίτικων επιδράσεων: τα περσικά μοντέλα σμίγουν με τη ρωμαϊκή παράδοση και 

συνθέτουν τον βυζαντινό ενδυματολογικό τύπο. 

Μερικές καντευθυντήριες γραμμές έχουν προταθεί για να ορισθεί η καταγωγή και η εξέλιξη 

χαρακτηριστικών για το μοντέλο και τη διάδοση του? ενδυμάτων, όπω? ο καφτά? με μακρυά 



70 

ριχτά μανίκια. Η ιστορία και το κόψιμο του αποτέλεσε αντικείμενο δημοσιεύσεων απο τα 

μέσα του 20ου αι. Γνωστό? στην Περσία αττο τον 6ο αι. π.Χ., ο Ξενοφών τον ονομάζει κάνδυ 

και παρατηρεί ότι φοριέται απο του? αξιωματούχου? και του? ανώτερου? άρχοντε?. 

Σημειώνει δε ότι, αν ο βασιλιά? κρατά τα χέρια του έξω απο τα μανίκια, παρουσία του, οι 

αξιωματούχοι πρέπει να τα βάλουν μέσα (Κύρου Παιδεία, VHI, ΠΙ, 10 και 13-14). Η 

μεσαιωνική ανατολίτικη εικονογραφία αφήνει να εννοηθεί ότι πρόκειται για μια πρακτική 

που επέζησε για χρόνια. 

Με τι? ανασκαφέ? στην Αντινόη, είχαμε την τύχη να βρούμε αρκετά παραδείγματα αυτού 

του τύπου μανδύα. Η ανάλυση ενό? απο αυτά, που συντηρείται στο Ιστορικό Μουσείο 

υφασμάτων τη? Λυών και που αντίγραφο του υπάρχει στο Μουσείο τη? Γενεύη?, δείχνει ότι 

κάθε λεπτομέρεια τη? κοπή? και τη? διακόσμηση? του έχει τη σημασία τη?. 

Αυτοί οι ιρανική? καταγωγή? μανδυε? είναι φτιαγμένοι απο κασμιρένιο πανί και ξασμένο 

μαλλί, σε χρώμα κόκκινο ή μπλε. Μερικέ? μεταγενέστερε? απεικονίσει? μαρτυρούν την 

υιοθέτηση αυτού του μανδύα στο Βυζάντιο απο του? αξιωματούχου? και στην Αρμενία απο 

του? αξιωματούχου? και του? ανώτερου? άρχοντε?. 

Σύμφωνα με την περιγραφή που δίνει ο Προκόπιο? στα Ανέκδοτα του, φαίνεται πω? η στολή 

των Γαλάζιων περιελάμβανε το ένδυμα αυτό που το ξαναβρίσκουμε το 15ο αι. στον Ιταλό 

ζωγράφο Benozzo Gozzoli (παρεκκλήσι του Palazzo Riccardi στη Φλωρεντία): ο μάγο? Gaspard 

αναπαριστάται με παλαιολόγεια ενδυμασία. 

Στη μελέτη εξέλιξη? ορισμένων τμημάτων τη? βυζαντινή? ενδυμασία? αξίζει να 

συμπεριληφθούν κι άλλε?, όπω? για παράδειγμα μια δαλματική που βρέθηκε στην Αίγυπτο 

και φυλάσσεται στο Royal Ontario Museum του Τορόντο. Διαφορετική απο αυτήν που 

συνήθιζαν οι Κόπτε?, μα? επιτρέπει να αντιληφθούμε την ιδιαιτερότητα τη? δαλματική? που 

συνηθιζόταν στο Βυζάντιο. 

Πέρα απο τι? κατευθυντήριε? ιδέε? που προσπαθήσαμε να δώσουμε σ'αυτήν την εισαγωγή, 

πρέπει φυσικά να προσθέσουμε την ανάλυση του ενδύματο? του Μυστρά. Απο τα 

σπαράγματα που βρέθηκαν το 1955 απο τον καθ. Δρανδάκη, μπορέσαμε να αναγνωρίσουμε 

ένα αντιπροσωπευτικό για τη μόδα των μέσων του 15ου αι. φόρεμα. Δυτικό μοντέλο κομμένο 

σε βενετσιάνικο μεταξωτό, είχε σίγουρα ραφτεί ειδικά στα μέτρα τη? κατόχου του. Το 

αντίγραφο έγινε βάσει των κομματιών που διασώθηκαν χάρι στι? γνώσει? ραπτική? του 

Alexandre Fierté. Η απόδοση είναι σχεδόν απόλυτα πιστή, αφού μόνο το φάρδο? του κάτω 

μέρου? χρειάστηκε να υπολογιστεί με βάση τα υπόλοιπα μέτρα. 

Συμπερασματικά, μπορούμε να πούμε πω? οι γνώσει? μα? για το βυζαντινό ένδυμα έχουν 

ανάγκη απο πολλέ? έρευνε? που θα το μελετήσουν στι? απεικονίσει? του σε διάφορε? 

μορφέ? τέχνη?, εμβαθύνοντα? τι? αναλύσει? του σχεδίου και του κοψίματο? και 

προτείνοντα? πατρόν που επιτρέπουν να καταλάβουμε και να αποδώσουμε το ένδυμα στι? 

τρει? του διαστάσει?. Τέλο?, συγκρίνοντά? το με την ενδυμασία των γειτονικών με το 

Βυζάντιο πολιτισμών, αφού οι μόδε? κυκλοφορούσαν, τότε όπω? και σήμερα, γρήγορα και 

εύκολα. 



71 

ΕΥΑΓΓΕΛΙΑ ΜΗΛΠΣΗ 

Μ Α Ρ Μ Ά Ρ Ι Ν Ε Σ ΜΕΣΟΒ ΥΖΑΝΉΝΕΣ ΨΕΥΔΟΣΑΡΚΟΦΑΓΟΙ ΣΤΗΝ Kß 

Παρουσιάζονται έξι τμήματα μεσοβυζαντινών ψευδοσαρκοφαγων που 
εντοπίστηκαν στην Κω. Δύο προέρχονται από το παλαιοχριστιανικό Βαπτιστήριο του 
Αγ. Ιωάννη του Προδρόμου (Επτά Βήματα), μία βρέθηκε στον περίβολο του ναού της 
Κοίμησης της Θεοτόκου στη Ζια (Μονή των Σπονδών), μια βρίσκεται εντοιχισμένη 
στο ναό των Εισοδίων της Θεοτόκου στο Αμανιού και δύο ανήκουν στη συλλογή 
αρχιτεκτονικών μελών του Μουσείου στο Κάστρο της Νεραντζιάς, χωρίς ένδειξη 
προέλευσης. Η μελέτη τους πρόσφερα ενδιαφέρουσες πληροφορίες για τη 
μεσοβυζαντινή περίοδο στην Κω, περίοδο για την οποία γνωρίζουμε ελάχιστα ιστορικά 
και αρχαιολογικά στοιχεία. 

Τα διακοσμητικά θέματα που χρησιμοποιούνται είναι σταυροί τύπου Μάλτας με 
κομβιωτές απολήξεις σταυροί ισοσκελείς ή λατινικοί με δισχιδείς ημικυκλικές 
απολήξεις, από την βάση των οποίων φύονται βλαστοί που απολήγουν σε φύλλα 
κισσού, πολύφυλλοι ρόδακες. Τα θέματα σκαλίζονται μέσα σε ορθογώνια ή κυκλικά 
πλαίσια που ορίζονται από ανάγλυφες ταινίες και συχνά συνδέονται με κόμβους. 

Δύο από τις ψευδοσαρκοφάγους είναι ενεπίγραφες. Στη μια η επιγραφή 
[ΔΙΑΒ]ΟΛΟΝΚΑΤΑ / ITATHCAC ΚΕ / ZOHNTOKOC / ΜΟΣΟΥ[ΧΑΡ]Η / 
CAMENOCAN / ATIAVCONKE / ΤΉΝΨΥΧΗΝΤΟΥ / ΔΟΥΛΟΥΟΟΥ / 
ΚΩΝΟΤΑΝΤΗ / ΝΟΥ KB (ακολουθεί όρθιο εγχάρακτο κισσόφυλλο) σκαλίζεται 
εκατέρωθεν των κεραιών των σταυρών. Στην άλλη η επιγραφή 
ΕΝΘΑΔΕΙΕΡΩΝΛΙΨΑΝΩΝ + / ΑΠΟΟΤΩΛΩΝ σκαλίζεται στο κάτω μέρος του 
λειασμένου πλαισίου, σχετίζεται με τη συνήθεια του τεμαχισμού και μετακομιδης των 
λειψάνων με ιδιαίτερη σπουδαιότητα από τον αρχικό τάφο σε άλλη θέση και 
προσδιορίζει τη χρήση της πλάκας είτε ως ψευδοσαρκοφάγου ή ως καλύμματος 
σαρκοφάγου που περιείχε λείψανα αποστόλων. 

Οι ψευδοσαρκοφάγοι έχουν κοινά στοιχεία αλλά και μικρές διαφοροποιήσεις. Η 
πλάκα από το Βαπτιστήριο του Αγ. Ιωάννη, που ίσως είναι εισηγμένη, ξεχωρίζει για 
την ποιότητα και την άρτια τεχνική της επεξεργασία, χρονολογείται στο τέλος του 10ου 

ή στις αρχές του 11ου au και αποτελεί στοιχείο για την χρονολόγηση της μετατροπής 
του βαπτιστηρίου σε κοιμητηριακό ναό. Οι υπόλοιπες έχουν στενές τεχνοτροπικές και 
θεματολογικές ομοιότητες και ίσως αποτελούν έργα ενός εργαστηρίου που εργάζεται 
στην περιοχή στο β' μισό του 11ου αι. και είναι ενήμερο για τις καλλιτεχνικές τάσεις 
που επικρατούν τόσο στην πρωτεύουσα όσο και στην περιφέρεια της αυτοκρατορίας. 
Οι ομοιότητες που παρατηρούνται στα επιμέρους στοιχεία των ψευδοσαρκοφαγων και 
των τμημάτων από μεσοβυζαντινά τέμπλα που έχουν εντοπιστεί στην Κω, σε 
συνδυασμό με την πιθανή προέλευση του μαρμάρου από λατομεία του νησιού, 
ενισχύουν την υπόθεση της λειτουργίας του παραπάνω εργαστηρίου. 



72 

ΙΩΑΝΝΑ ΜΠΙΘΑ 

ΣΧΟΛΙΑ ΣΤΙΣ ΕΝΔΥΜΑΤΟΛΟΓΙΚΕΣ ΣΥΝΗΘΕΙΕΣ 

ΤΗΣ ΡΟΔΟΥ, ΤΗΣ ΚΡΗΤΗΣ ΚΑΙ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ 

Ένας μεγάλος αριθμός απεικονίσεων δωρητών στις βυζαντινές τοιχογραφίες των 

εκκλησιών της Ρόδου, της Κρήτης και της Κύπρου, κατά την υστεροβυζαντινή 

περίοδο, μέρος των οποίων είναι δημοσιευμένο -ανεπαρκώς ακόμη-, αποτελεί 

μια πρώτη πηγή πληροφόρησης για τις ενδυματολογικές συνήθειες των κατοίκων 

στις ξενοκρατούμενες περιοχές της άλλοτε κραταιής Βυζαντινής αυτοκρατορίας. 

Με βάση τις δεκαέξι παραστάσεις της ιπποτοκρατούμενης Ρόδου, τις 

τουλάχιστον τριάντα πέντε παραστάσεις της βενετοκρατούμενης Κρήτης και 

δεκατέσσερις της φραγκοκρατούμενης Κύπρου, ερευνώνται τα κοινά στοιχεία και 

οι ενδεχόμενες ιδιαιτερότητες κάθε περιοχής. Αν και οι αρχές της βυζαντινής 

ενδυμασίας παραμένουν σταθερές, ήδη από το 13ο αιώνα εμφανίζονται τα πρώτα 

δυτικά στοιχεία να διανθίζουν τις εμφανίσεις των κτητόρων. Αργότερα, τα δυτικά 

στοιχεία πληθαίνουν, ενώ εμφανίζονται και δυτικού τύπου ενδυμασίες, γυναικείες 

και ανδρικές, κυρίως στην Κρήτη. 



73 

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΜΠΟΥΡΑΣ 

Η ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΗΣ ΣΩΤΕΙΡΑΣ ΤΟΥ ΛΥΚΟΔΗΜΟΥ ΑΘΗΝΩΝ 

ΔΙΑΠΙΣΤΩΣΕΙΣ ΚΑΙ ΥΠΟΘΕΣΕΙΣ 

Ή δραστική αποκατάσταση της Σωτείρας του Λυκοδήμου γύρω στό 1850, οταν 

εκχωρήθηκε στην Ρωσσική παροικία των Αθηνών, δημιούργησε από τότε ζωηρές 

αμφιβολίες γιά τήν αυθεντικότητα της ώς βυζαντινού μνημείου και απέτρεψε τήν 

συστηματική της μελέτη. Οι δημοσιεύσεις γι'αύτήν είναι πολύ φτωχές: Τά σχέδια του 

Couchaud, πού έγιναν πρό της επεμβάσεως, εΐναι ανεπαρκή και λανθασμένα και τό 

εκτεταμένο λήμμα του Α. Ξυγγοπούλου στό Εύρετήριον τό 1929 δέν στηρίχθηκε σέ 

πρωτογενή έρευνα. Οι μνείες, αναφορές και συγκρίσεις πού έγιναν έκτοτε λίγο μας 

βοηθούν στην εκτίμηση μιας βυζαντινής εκκλησίας πολύ μεγάλης σημασίας. 

Άν και δέν υπάρχουν γραπτές πηγές γιά τήν 'ίδρυση τής Σωτείρας τά 

άκιδογραφήματα πού δημοσιεύθηκαν άπό τόν Αντωνίνο επιτρέπουν μέ μεγάλη 

προσέγγιση τήν χρονολόγηση της στην δεκαπενταετία 1015-1031. Φαίνεται πάντως 

οτι ήδη κατά τόν 17° αιώνα ήταν εγκαταλελειμμένη και οτι υπέστη σοβαρές ζημιές μέ 

τόν σεισμό τής 3πς Σεπτεμβρίου 1705. Ακολούθησε μιά δραστική παρέμβαση 

στερεώσεως του ναού και νέα τοιχογράφησή του κατά τά επόμενα χρόνια. Ή 

κατάσταση επιδεινώθηκε κατά τήν "Επανάσταση, όταν βόμβες άπό τήν Ακρόπολη 

κατέστρεψαν τό μεγαλύτερο μέρος του τρούλλου, των θόλων του δυτικού τμήματος 

του ναού και τήν πρόσοψη, ή όποια ήταν ήδη ετοιμόρροπη. 

Δυστυχώς δέν έγινε δυνατόν νά βρεθούν τά σχέδια του μηχανικού Τηλεμάχου 

Βλασσοπούλου (1852), τά όποια έγνώριζε ό Λαμπάκης (1891) και βάσει τών όποιων 

έγινε ή ανακατασκευή μεγάλων τμημάτων του ναού πού, όπως φαίνεται, ήταν 

ετοιμόρροπα και καθαιρέθηκαν. Ασφαλώς πάντως άναγνωρίζομε οτι σώθηκε 

ολόκληρη ή ανατολική πλευρά, μεγάλα τμήματα τών δύο πλαγίων και δέν άλλαξαν τά 

κάτω μέρη τών τοίχων ούτε οι στάθμες τών υπερώων και τών θόλων. Φαίνεται 

πάντως οτι σχεδόν όλοι οι θόλοι ανακατασκευάσθηκαν και καταργήθηκαν όλοι οι μή 

φέροντες εσωτερικοί τοίχοι του ναού, τόσον οι αρχικοί όσον και οι νεώτεροι τής 

στερεώσεως τών άρχων τοΰ 18ου αιώνος. Αποτέλεσμα αυτού είναι ή αλλοίωση του 

εσωτερικού χώρου και ή απώλεια τής σχέσεως λειτουργίας και χωρικών ενοτήτων 

στό εσωτερικό του ναού. Διαπιστώνονται και άλλες αλλαγές άπό τήν αρχική 

κατάσταση τής Σωτείρας του Λυκοδήμου ώς προς ορισμένα ανοίγματα καί ώς προς 

τά μαρμαρικά πού προστέθηκαν σέ αυτόν. Ό Λαμπάκης πάντως, σαράντα χρόνια 



74 

αργότερα, επαινούσε τήν αποκατάσταση Βλασσοπούλου γιατί κράτησε τό σχήμα και 

τις διαστάσεις τοΰ αρχικού τρούλλου. Οι πολύ αξιόλογες τοιχογραφίες της εκκλησίας 

(των οποίων έχομε σχέδια χάρη στον Ε. Durand) καταστράφηκαν ολοσχερώς, πλην 

μιας. 

Επιχειρούνται σχεδιαστικές αναπαραστάσεις της Σωτείρας στην αρχική της μορφή 

καί σέ αυτήν πού είχε λίγο πρό της Επαναστάσεως, μέ τήν βοήθεια διαφόρων 

σχεδίων πού έγιναν πρό του 1852, των α) Α. Fauvel των άρχων του 19ου αι., β) 

Bindesbeul, 1835, γ) Chr. Hansen, 1835, δ) Ε. Durand, 1843-1844, ε) της συλλογής 

σχεδίων τοΰ Πανεπιστημίου της Καρλσρούης, 1842-1849, στ) Α. Lenoir, 1840 (;) καί 

ζ) L.A. Winstrup, 1851. 

Τά πολυτιμότερα άπό αυτά είναι οι δύο προοπτικές απεικονίσεις τοΰ εσωτερικού 

του ναού τοΰ Ε. Durand πού επιτρέπουν τήν κατανόηση των σφαλμάτων της 

απεικονίσεως Couchaud καί κυρίως μας κατατοπίζουν γιά τις σωστικές επεμβάσεις 

των άρχων τοΰ 18ου αι. πού περιελάμβαναν τό φράξιμο, έν ολω ή έν μέρει, όλων των 

εξωτερικών ανοιγμάτων καί τό κτίσιμο τοίχων στίς τρεις πλευρές τοΰ κεντρικού 

τετραγώνου τοΰ ναοΰ μέ σκοπό τήν υποστήριξη τών μεγάλων τόξων, τά όποια 

έφεραν τόν τροΰλλο. Υπάρχουν όμως καί έξεπέραστα προβλήματα 

αναπαραστάσεως, όπως της γεωμετρίας τών θόλων, της μορφής τών στεγών έν 

σχέσει προς τις κεραίες τοΰ σταυρού στίς όψεις καί επίσης τής αρχικής μορφής τών 

μεγάλων εξωτερικών ανοιγμάτων τοΰ κτηρίου. 

Ή Σωτείρα τοΰ Λυκοδήμου εΐναι τό αρχαιότερο καί τό πιστότερο αντίγραφο τοΰ 

καθολικού τής μονής τοΰ 'Οσίου Λουκά. Κατά τήν επανεξέταση της επισημαίνονται 

άφ'ένός πλείστα μορφικά κυρίως στοιχεία καί άφ'έτέρου αναλογικές σχέσεις τοΰ 

κυρίως ναοΰ πού επιβεβαιώνουν τήν άμεση σχέση τών δύο μνημείων. Ό 

κεραμοπλαστικός της διάκοσμος μέ κουφικά θέματα πιστοποιεί επίσης άμεση σχέση 

μέ τήν Παναγία τοΰ Όσιου Λουκά. Οι παραλληλισμοί αυτοί (ορισμένοι άπό τους 

όποιους έγιναν αρχικώς άπό τόν A.H.S. Megaw) έχουν μεγάλη σημασία, δεδομένου 

οτι συνδέουν αμέσως τήν αρχιτεκτονική τών Αθηνών λίγο μετά τό έτος 1000 

(Σωτείρας τοΰ Λυκοδήμου καί Αγίων Αποστόλων τής Αγοράς) μέ τους δύο ναούς τοΰ 

μεγάλου μοναστηριού τής Φωκίδος, τών οποίων ό καθοριστικός ρόλος γιά τήν 

δημιουργία τής λεγομένης «ελλαδικής σχολής» συνεχώς επιβεβαιώνεται. 



75 

ΜΑΡΙΝΑ ΜΥΡΙΑΝΘΕΩΣ -ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΥ 

ΤΑ ΚΟΙΜΗΤΗΡΙΑΚΑ ΠΑΡΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΣΙΝΑ 

Δεν έχουν εντοπισθεί ως σήμερα γραπτές μαρτυρίες ή άλλα επιγραφικά δεδομένα που να μας 

διαφωτίζουν για το που ακριβώς βρισκόταν το κοιμητήρι της Μονής Σινά για ένα μεγάλο χρονικό 

διάστημα από τον 6ο αιώνα που ιδρύθηκε η Μονή ως και τους μεταβυζαντινούς χρόνους. Μέσα μόνον 

στο Καθολικό της Μονής υφίσταται η γνωστή επιγραφή της πρώτης περιόδου (6°^ αιώνας) που 

μνημονεύει την αναίρεση των εν Σινά Σαράντα Πατέρων. Είναι τοιχισμένη στο νότιο παστοφόριο της 

βασιλικής και έχει ιδιαίτερη σημασία δεδομένου ότι και σε άλλες βασιλικές (λ.χ. στην Παλαιστίνη και 

Συρία) ο χώρος αυτός φυλασσόταν για ταφές αγίων. Παρόλα αυτά άγνωστη παραμένει ως σήμερα η 

πραγματική θέση ταφής των λειψάνων των Αγίων Πατέρων. Αξίζει να αναφερθεί μία μεμονωμένη 

ταφή μέσα στο βόρειο κλίτος του Καθολικού, που ανήκη στον Πατριάρχη Ιεροσολύμων Ευθύμιο και 

φέρει σχετική δίγλωσση επιγραφή του έτους 1214. 

Στους μεταβυζαντινούς χρόνους, από τον 16° αιώνα και εξής, αξιόπιστες περιγραφές της Μονής μαρ­

τυρούν την ύπαρξη μικρού κοιμητηριακού συγκροτήματος μέσα στον κήπο της που εκτείνεται στα 

δυτικά του κάστρου. Όπως αναφέρουν, το συγκρότημα αποτελούσαν δύο θολωτοί χώροι ενταφιασμού 

και παρεκκλήσιο αφιερωμένο στην Παναγία, πιθανότατα διατεταγμένα γύρω από αυλή. Την εποχή 

αυτή αναφέρεται μάλιστα ότι στον ένα από τους δύο θόλους γίνονταν οι ταφές αρχιερέων, ιερέων και 

διακόνων ενώ στον άλλο χώρο ενταφιάζονται απλοί μοναχοί (Παϊσιος Αγιαποστολίτης, Ιστορία, περί 

το 1577-1592). Οι πληροφορίες αυτές επιβεβαιώνονται και στην Επιτομή του Νεκταρίου του Κρητός 

(περί το 1660) όπου διευκρινίζεται ότι το συγκρότημα ήταν τώρα «κάθισμα» εξοπλισμένο με ψηλό 

πύργο όπου διέμενε ο αδελφός της Μονής που φρόντιζε το περιβόλι. Σε ενθύμηση σε κώδικα της 

βιβλιοθήκης (που μας υπέδειξαν στη Μονή), μαρτυρείται η ανακομιδή των οστών των πατέρων το 

1712 και η ταφή τους κοντά στον πύργο. Τότε πίστευαν ότι το κοιμητήρι της Μονής χρονολογούνταν 

στα 534 μ. Χ. Στην Περιγραφή του 1817 δίνονται στοιχεία για τον πύργο που είχε τρία-τέσσερα δωμά­

τια. Σε αυτά διέμεναν δύο άραβες καλλιεργητές-φύλακες. Την ίδια εποχή στη χαλκογραφία του 

Γενναδίου του 1813 απεικονίζεται η πρώτη σχηματική κάτοψη του συγκροτήματος του κοιμητηρίου. 

Μελετώντας το σωζόμενο σήμερα κτιριακό συγκρότημα του κοιμητηρίου της Μονής Σινά που βρί­

σκεται στη θέση αυτή του κήπου διαπιστώνει κανείς ότι πρόκειται για ενιαίο συγκρότημα του 

νεοκλασικισμού που σύμφωνα με επιγραφή στον όροφο, πάνω από το υπέρθυρο της εισόδου του 

παρεκκλησίου, η ανέγερση του έγινε στα 1888 επί αρχιεπισκόπου Πορφυρίου του Α'. Το συγκρότημα 

του παρεκκλησίου έχει εξωτερικές γενικές διαστάσεις 18,43 Χ 10,34 μ. καιύψος 10,81 μ. με προσαρ­

τημένο αύλειο χώρο στα βόρεια του όπου γίνονται οι ταφές. Το ισόγειο του συγκροτήματος στεγάζει 

το οστεοφυλάκιο και αποτελείται από δίκλιτο χώρο με ένα είδος προθαλάμου στα δυτικά. Ο 

μονόχωρος επιπεδόστεγος κοιμητηριακός ναός που είναι αφιερωμένος στον Άγιο Τρύφωνα βρίσκεται 

στον όροφο του και καταλαμβάνει μόνον το τμήμα που αντιστοιχεί στο νότιο κλίτος του 

οστεοφυλακίου. Στην αυλή στα βόρεια του παρεκκλησίου, όπου βρίσκεται ο χώρος ταφής των 

μοναχών, εντοπίστηκαν λείψανα του ανατολικού τοίχου του παλαιότερου παρεκκλησίου της Παναγίας 

που είχε μάλιστα τρεις μικρές εγγεγραμμένες κόγχες μέσα στις οποίες διατηρούνται τοιχογραφίες. 

Επίσης από ίχνη στις τοιχοποιίες του περιβόλου είναι δυνατόν να αναπαρασταθούν με επιφύλαξη οι 

δύο παλαιοί θολωτοί χώροι. Με βάση παλιές φωτογραφίες έχει ταυτιστεί η θέση του αναφερόμενου 

πύργου του καθίσματος σε μικρή απόσταση δυτικά του κοιμητηρίου, που φαίνεται μάλιστα ότι ήταν 

και ένα από τα αρχαιότερα κτίσματα της ευρύτερης περιοχής. 



76 

ΑΝΝΑ Γ. ΝΙΚΑ 

ΠΡΟΕΙΚΟΝΕΕΕ ΤΗΣ ΘΕΟΦΑΝΕΙΑΣ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ ΣΕ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ 

ΣΤΑΥΡΟ ΛΙΤΑΝΕΙΑΣ ΑΠΟ ΤΗΝ ΙΑΛΥΣΟ ΤΗΣ ΡΟΔΟΥ 

Κατά την ανασκαφική έρευνα της κοιμητηριακής βασιλικής στην Ιαλυσό της Ρόδου, ανάμεσα 
στα κινητά ευρήματα της επίχωσης του Ιερού Βήματος, αποκαλύφθηκε χάλκινος σταυρός 
λιτανείας (0,47χ0,31μ.) με επένδυση αργύρου, ενεπίγραφος εικονογραφημένος, ο οποίος 
σύμφωνα με τα μέχρι στιγμής ανασ/αφικά δεδομένα είναι ο μοναδικός που βρέθηκε στη 
Ρόδο σε ακέραια κατάσταση. Μορφολογικά εντάσσεται στους "λατινικού τύπου" σταυρούς 
της πρωτοβυζαντινής περιόδου, με ελαφρά διαπλατυσμένες τις κεραίες του, οι οποίες 
καταλήγουν σε ακόσμητα δισκάρια (σταγόνες). Στον κεντρικό πυρήνα του σταυρού, στο 
σημείο τομής των αξόνων του, δεσπόζει η μορφή του Χριστού-Παντοκράτορα, εγχάρακτη 
μέσα σε μετάλλιο, που αποτελεί το κύριο θέμα της ιδιότυπης εικονογράφησης του και στον 
οποίο αποδίδεται το περιεχόμενο της επιγραφής. Στο άνω άκρο του κατακόρυφου άξονα 
εικονίζεται η Περιστερά κατερχόμενη, ενώ η Θεοτόκος (προτομή σε μετάλλιο) καταλαμβάνει 
την αντίστοιχη θέση στην απόληξη της κάθετης κεραίας του. Κατά τον οριζόντιο τύπο ο 
Χριστός πλαισιώνεται από τους αρχαγγέλους Μιχαήλ και Γαβριήλ, οι προτομές των οποίων 
εντάσσονται όπως όλες οι μορφές του σταυρού, μέσα σε μετάλλια. Στο κέντρο της πίσω όψης 
του σταυρού, απεικονίζεται η "φωτοειδής" δόξα, προάγγελος της θριαμβευτικής Δεύτερης 
Έλευσης του Χριστού. 

Η επιγραφή του σταυρού, υμνολογικής καταγωγής, βασίζεται σε δύο λειτουργικά κείμενα 
από το Ωρολόγιον το Μέγα, που αποτελούν μέρος της ακολουθίας των Ωρών. Τα δύο αυτά 
τροπάρια, εκ των οποίων το ένα εκφωνείται κατά την τελετή του Μεγάλου Αγιασμού, που 
χρησιμοποιήθηκαν επιλεκτικά, ανταποκρίνονται στην τάξη της Θείας Λειτουργίας, η οποία -
όπως επισημαίνεται από την εξέταση των εικονογραφικών δεδομένων- αποτέλεσε πηγή 
έμπνευσης για την συμβολική εικονογράφηση του σταυρού. Το πολυσήμαντο νόημα της 
επιγραφής του σταυρού αυτού, που εκφράζει τη δογματική αλήθεια της Θεοφάνειας του 
Κυρίου με αλληγορικό τρόπο, οδηγεί σε μία αρκετά πρωτότυπη και ιδιόμορφη σχέση των 
εικονιζόμενων ιερών προσώπων με τη Θεία Λειτουργία. Πρόκειται ίσως, για μια 
προδρομική παράσταση της Αγίας Τριάδας- Πατρότητας, της εμφάνισης του Θεού-Πατέρα, 
που συνδέεται άμεσα με τον τύπο του Θριαμβευτή Χριστού (Christus Triomphans), έτσι 
όπως απεικονιζόταν ο Ιησούς πριν τον 11ο αι. μ. Χ. Η λειτουργική αυτή σύνθεση που 
επιχωριάζει στη παλαιοχριστιανική τέχνη, κατευθύνεται από την ορθόδοξη παράδοση της 
εκκλησίας που αποκαθιστά την εικόνα του Αγίου Προσώπου του Χριστού, του Αιώνιου 
Θείου Λόγου. Οι ιδιαίτεροι εικονογραφικοί κανόνες που ακολουθούνται σε σχέση με την 
παρουσία του Κυρίου, έχουν σκοπό να αποδώσουν τις βασικές λεπτομέρειες της "εικόνας" 
των Θεοφανείων και όλων των Λειτουργικών Μυστηρίων που εκτυλίσσονται στον χώρο του 
ιερού και αφορούν την εξέλιξη του Ιερού Βήματος, κατά την περίοδο της μετάβασης από την 
παλαιοχριστιανική στη βυζαντινή περίοδο. 
Γενικώτερα, διαπιστώνεται ότι ο σταυρός αυτός, ως προς την αρχαϊστική του 
εικονογράφηση, είναι σύμφωνος με τον αντιαιρετικό χαρακτήρα της αψίδας των εκκλησιών, 
ενώ τα δογματικά θέματα που αναπτύσσονται, άπτονται του συμβολισμού του χώρου, του 
'locus sanctus" του ναού, στον οποίο κατά προφορική παράδοση υπήρχε πηγή Αγιάσματος. 
Η πιθανή επανάχρηση του σταυρού αυτού σε μεταγενέστερους χρόνους, συνάδει με την 
αρχαιολογική τεκμηρίωση της κοιμητηριακής βασιλικής και μας παρέχει ένα terminus post 
quem για τη διαιώνιση της λατρείας στο χώρο, μέχρι τη μεσοβυξαντινή περίοδο. 



77 

ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ Γ. ΝΙΚΟΛΟΠΟΤΛΟΣ 

ΜΙΑ ΜΙΚΡΟΓΡΑΦΙΑ TOT ΕΓΑΓΓΕΛΙΣΤΟΤ ΙΩΑΝΝΟΓ ΤΠΟ ΕΝΤΑΞΙΝ 

Μεταξύ των χεφογράφων μεμονωμένων φύλλων ( Membra Disiecta) της 

Εθνικής Βιβλιοθήκης τής Ελλάδος υπάρχουν τρία (3) φύλλα, τμήμα 

περγαυ.ηνοΰ χειρογράφου Εύαγγελισταριου, τοΰ IB αι., τα οποία παραοιοουν τα 

Ευαγγέλια τής Κυριακής τοΰ Πάσχα, τής Β' και Γ' τής Διακαινησίμου, καθώς 

και έν αρχή μίαν μικρογραφίαν τοΰ Εύαγγελιστοΰ Ιωάννου. Επιχειρείται να 

ένταχθή ή μικρογραφία αύτη, και τα υπόλοιπα, εις κάποιον εκ των 

χειρογράφων Εύαγγελισταριων τής ΕΒΕ. 



78 

ΓΕΡΑΣΙΜΟΣ Π. ΠΑΓΟΥΛΑΤΟΣ 

ΤΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΛΕΓΟΜΕΝΟ ΒΑΠΤΙΣΤΗΡΙΟ ΤΗΣ ΔΟΥΡΑΣ ΕΥΡΩΠΟΥ 

ΚΑΙ ΤΑ ΕΝ ΑΥΤΩ ΤΕΛΟΥΜΕΝΑ: ΜΙΑ ΝΕΑ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗ ΣΤΟ 

ΠΡΟΒΛΗΜΑ ΤΗΣ ΧΡΗΣΗΣ ΤΟΥ 

Στην παρούσα μελέτη εξετάζω το πρόβλημα της χρήσεως του λεγομένου 

βαπτιστηρίου της κατ' οίκον εκκλησίας που ανακαλύφθηκε στην ελληνιστική πόλη 

της Δούρας Ευρωπού στις δυτικές όχθες του ποταμού Ευφράτη. Ειδικότερα, εξετάζω 

τον τύπο του τελετουργικού που τελούνταν στον ιερό χώρο του δωματίου αυτού. Το 

λεγόμενο βαπτιστήριο της Δούρας Ευρωπού έχει προκαλέσει το έντονο ενδιαφέρον 

των επιστημόνων καθώς οι μοναδικού χαρακτήρα για την ιστορία της χριστιανικής 

τέχνης τοιχογραφίες εντός του λατρευτικού του χώρου αποκαλύπτουν ότι η 

χριστιανική κοινότητα της Δούρας δεν συμμεριζόταν τον σκεπτικισμό των θεολόγων 

του 3ου αιώνα όσον αφορά στην χρήση της εικαστικής τέχνης στην χριστιανική 

τελετουργία. Ο χριστιανικός οίκος της Δούρας Ευρωπού αποτελεί το αρχαιότερο 

παράδειγμα ακριβώς χρονολογημένου υπέργειου χριστιανικού λατρευτικού χώρου 

στην Ανατολή που γνωρίζουμε έως τώρα (231/2 και 241 μ.Χ.) Επιπλέον, το λεγόμενο 

βαπτιστήριο του αποτελεί μοναδικό γνωστό δείγμα υπέργειου χριστιανικού 

λατρευτικού χώρου πριν από την ειρήνευση της Εκκλησίας (4ος αιώνας) όπου οι 

εικαστικές τέχνες και τα στοιχεία του τυπικού της λατρείας όπως το ένδυμα, το 

θυμίαμα και οι λαμπάδες χρησιμοποιούνταν στο τελετουργικό με κέντρο την 

εικονογραφική παράσταση (τοιχογραφία) του Χριστού Ποιμένα. Η μελέτη του 

λεγομένου βαπτιστηρίου διενεργείται διεπιστημονικά. Οι πηγές που εξετάζω 

περιλαμβάνουν τα αρχαιολογικά τεκμήρια του εν λόγω χώρου (τοιχογραφίες, 

εγκαταστάσεις) καθώς επίσης και το Ευαγγέλιο του Φιλίππου, τις Πράξεις του Θωμά 

και το Συμπόσιο του Μεθοδίου Ολύμπου. Τα κείμενα αυτά, τα οποία προέρχονται 

από την ίδια γεωγραφική περιοχή με τον εν λόγω λατρευτικό χώρο (ευρύτερη περιοχή 

της Συρίας και της Μεσοποταμίας) και τα οποία είναι σύγχρονα του (3** αιώνας), σε 

συνδυασμό με τις τοιχογραφίες και τις εγκαταστάσεις, χρησιμοποιούνται για την 

ερμηνεία του τελετουργικού του δωματίου. Τα αρχαιολογικά τεκμήρια του λεγομένου 

βαπτιστηρίου περιγράφουν λειτουργικές πρακτικές παράλληλες με αυτές που 

διασώζονται στα προαναφερθέντα κείμενα 



79 

Προτείνω ότι το λεγόμενο βαπτιστήριο της Δούρας Ευρωπού λειτούργησε ως 

χώρος που τελούνταν μια ακολουθία μύησης στην οποία η παρουσία του Χριστού 

σηματοδοτείται από την εικονογραφική παράσταση του Χριστού Ποιμένα και οι 

συμμετέχοντες ενώνονταν οντολογικά με τον Χριστό ενατενίζοντας την εικόνα του. 

Η ακολουθία του παρεκκλησίου της Δούρας προετοιμάζει τους συμμετέχοντες σε 

αυτήν οντολογικά για να ενωθούν με τον Χριστό μέσω της εικόνας του ως πρόγευση 

της ένωσης τους με τον ίδιο τον Χριστό στα έσχατα. Επιπλέον προτείνω ότι το 

λεγόμενο βαπτιστήριο της Δούρας Ευρωπού αποτελεί το αρχαιότερο παράδειγμα 

γνωστού υπέργειου λατρευτικού χώρου που φιλοξένησε μια ακολουθία στην οποία οι 

εικαστικές τέχνες και τα στοιχεία του τυπικού της λατρείας (ένδυμα, θυμίαμα, 

λαμπάδες) χρησιμοποιούνται λειτουργικά με κέντρο την εικονογραφική παράσταση 

του Χριστού. 

Οι ερευνητές που έχουν ασχοληθεί με το πρόβλημα της χρήσεως του λατρευτικού 

χώρου του λεγομένου βαπτιστηρίου της Δούρας Ευρωπού μπορούν να χωριστούν σε 

δύο κατηγορίες: σε αυτούς όπως οι Η. Lietzmann και M. Aubert που υποστήριξαν την 

ιδέα της χρήσεως του εν λόγω δωματίου ως μαρτύριο και σε αυτούς όπως οι Σ. 

Πελεκανίδης, Armin von Gerkan, M. Rostovtzeff και C. Η. Kraeling οι οποίοι 

υποστήριξαν την ιδέα του βαπτιστηρίου. Παρόλο που η δεύτερη άποψη θεωρείται έως 

σήμερα η επικρατέστερη, μερικοί από τους υποστηρικτές της εκφράζουν επιφυλάξεις 

για αυτή τους την θέση και αυτό συμβαίνει διότι δεν έχουν μελετήσει επαρκώς το 

σχετικό φιλολογικό υλικό. Μια προσεκτικότερη επανεξέταση του αρχαιολογικού 

χώρου του λεγομένου βαπτιστηρίου δείχνει ότι υπάρχουν ακόμη μείζονα ερωτήματα 

σχετικά με την χρήση του που θα πρέπει να απαντηθούν. 



80 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ. Θ. ΠΑΖΑΡΑΣ 

Η ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΗ ΕΞΕΛΙΞΗ ΤΗΣ ΑΠΕΙΚΟΝΙΣΗΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ: ΑΠΟ 

ΤΗΝ ΠΡΩΙΜΗ ΤΟΠΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ ΣΤΟ ΓΕΝΙΚΕΥΜΕΝΟ ΤΥΠΟ 

ΤΗΣ ΜΕΣΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ 

Η διαχρονική εξέταση των προσωπογραφικών χαρακτηριστικών του αγίου Δημητρίου καταδεικνύει 

την ύπαρξη στην παλαιοχριστιανική εποχή ενός σταθερού εικονογραφικού τύπου, ο οποίος κατά 

περίπτωση επαναλαμβάνεται και στη μέση βυζαντινή περίοδο. Το αρχέτυπο του ανιχνεύεται μεταξύ των 

ψηφιδωτών του ομώνυμου ναού στη Θεσσαλονίκη. Σε αυτό ο άγιος εικονιζόταν ως αυλικός 

αξιωματούχος, ηλικίας 25 έως 30 ετών, πιθανότατα μετωπικός και σε στάση δέησης. Είχε αγένειο, 

τριγωνικού σχήματος πρόσωπο, με κοντή και καλοχτενισμένη καστανόξανθη κόμμωση, μικρά αυτιά, 

υποβλητικά και μεγάλα αμυγδαλωτά μάτια, μακρόστενη μύτη, λεπτά χείλη και τονισμένο πηγούνι. Τα 

κυρίαρχα προσωπογραφικά του γνωρίσματα απαντούν τόσο στις παραστάσεις της αρχικής διακόσμησης 

του μνημείου, όσο και σε εκείνες της φάσης ανοικοδόμησης της βασιλικής, μετά από την πυρκαγιά που 

κατέστρεψε το μεγαλύτερο μέρος της, γύρω στα 620. 

Για την ίδια περίοδο πολύτιμα στοιχεία προσφέρουν δύο απεικονίσεις του αγίου Δημητρίου στον 

Αγιο Απολλινάριο το Νέο της Ραβέννας (561) και στη Santa Maria Antiqua της Ρώμης (α' μισό 7ου αι.). 

Οι έντονες ομοιότητες με τα ψηφιδωτά του ναού του Αγίου Δημητρίου αποδεικνύουν την ύπαρξη ενός 

διαδεδομένου εικονογραφικού τύπου ο οποίος, με αφετηρία τη Θεσσαλονίκη, ακολουθείται πιστά σε όλη 

την παλαιοχριστιανική περίοδο. 

Η μορφή του αγίου Δημητρίου απεικονίζεται και σε ένα μεγάλο αριθμό έργων της μέσης βυζαντινής 

περιόδου τα οποία, λόγω της υψηλής καλλιτεχνικής τους ποιότητας, αποδίδονται ως επί το πλείστον σε 

εργαστήρια της Κωνσταντινούπολης. Σε ορισμένα από αυτά εξακολουθεί να επιβιώνει η 

παλαιοχριστιανική εικονογραφική παράδοση, κυρίως όμως ως προς την απόδοση της στάσης και της 

ενδυμασίας του αγίου. Έτσι, ο άγιος εξακολουθεί να φέρει την ενδυμασία του ανώτερου αξιωματούχου 

της αυλής και να απεικονίζεται είτε δεόμενος είτε, συχνότερα, ως μάρτυρας, σύμφωνα με τον τύπο που 

είχε χρησιμοποιηθεί μία και μοναδική φορά στην προεικονομαχική περίοδο, στην τοιχογραφία της St. 

Maria Antiqua. Ο άγιος αποδίδεται πάντοτε νέος και αγένειος, ενώ στις περισσότερες περιπτώσεις 

διατηρεί τα κυριότερα χαρακτηριστικά του παλαιοχριστιανικού του προτύπου, όπως είναι το τριγωνικό 

σχήμα του προσώπου, η κοντή κόμμωση και τα μικρά αυτιά. Συχνά όμως τα επιμέρους 

προσωπογραφικά του στοιχεία παραλλάσσονται σημαντικά. Η έκφραση του ποικίλει κατά περίσταση, η 



81 

κόμμωση του μπορεί να είναι καστανή ή μελαχρινή, ενώ τα μεγάλα μάτια του δεν στρέφονται πάντα 

προς το θεατή, ακόμη και στις παραστάσεις εκείνες που ο άγιος εικονίζεται μετωπικός. Ιδιαίτερη 

περίπτωση συνιστά η μορφή του κοιμωμένου αγίου στα κιβωτίδια-λειψανοθήκες του, τα οποία 

επαναλαμβάνουν την παράσταση που έφερε η μεταλλική λάρνακα του μέσο βυζαντινού προσκυνήματος 

στο ναό της Θεσσαλονίκης. 

Πολύ περισσότερο όμως από την αλλοίωση των προσωπογραφικών χαρακτηριστικών του αγίου 

Δημητρίου, το πέρασμα στη μεσοβυζαντινή εποχή σηματοδοτεί την εισαγωγή και τη σταδιακή 

καθιέρωση του τύπου του στρατιωτικού αγίου στη βυζαντινή εικονογραφία γενικότερα και ειδικότερα 

σε εκείνη του πολιούχου αγίου της Θεσσαλονίκης. Η αφετηρία του νέου εικονογραφικού τύπου θα 

μπορούσε να εντοπιστεί στην Κωνσταντινούπολη, καθώς από αυτήν προέρχονται τα αρχαιότερα έργα 

με τον στρατιωτικό άγιο Δημήτριο. Δεν αποκλείεται μάλιστα στην πρωτεύουσα να υπήρχε και κάποια 

παράσταση με τη μορφή του αγίου η οποία, στην αρχή τουλάχιστον, να λειτουργούσε ως πρότυπο, από 

τη στιγμή που οι πρωϊμότερες απεικονίσεις του αγίου έχουν πολλά κοινά στοιχεία μεταξύ τους. 

Ασφαλώς όμως το πρότυπο αυτό θα ήταν ήσσονος σημασίας σε σχέση με το αντίστοιχο της 

προεικονομαχικής εποχής, καθώς από τον 1 Ιο αιώνα και μετά παρατηρείται μια ποικιλομορφία ως προς 

την απόδοση τόσο του προσώπου όσο και της πολεμικής εξάρτυσης του αγίου. Ανεξάρτητα όμως από 

τα προσωπογραφικά χαρακτηριστικά, την απόδοση της στάσης ή της ενδυμασίας του αγίου Δημητρίου, 

το στοιχείο που κατεξοχήν συνδέει τις απεικονίσεις του κατά τη μεσοβυζαντινή εποχή είναι η 

πλαισίωση της μορφής του από την επιγραφή που φέρει το όνομα του. Το ίδιο ισχύει και για τις 

παραστάσεις του αγίου στους δύο παλαιοχριστιανικούς ναούς της Ιταλίας, όχι όμως και για εκείνες της 

εκκλησίας του Αγίου Δημητρίου στη Θεσσαλονίκη. Ασφαλώς οι κάτοικοι της πόλης είχαν την 

ικανότητα να αναγνωρίζουν τη μορφή του αγίου που ήξερε πάντοτε να λειτουργεί ως φύλακας-άγγελός 

τους, κάθε φορά που είχαν ανάγκη να προστρέξουν στη θαυματουργή βοήθεια του. 



82 

ΜΕΛΙΝΑ Π. ΠΑΤΣΙΔΟΥ 

Ο ΚΑΛΛΩΠΙΣΜΟΣ ΚΑΙ Η ΦΡΟΝΤΙΔΑ ΤΩΝ ΝΕΚΡΩΝ ΣΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΚΑΙ 

ΥΣΤΕΡΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ ΤΟ ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑ ΤΗΣ ΕΔΕΣΣΑΣ 

Η αυξημένη θνησιμότητα στο Βυζάντιο και η βαθιά ριζωμένη ελπίδα για τη μέλλουσα ζωή, 

αποτέλεσαν τις βασικές παραμέτρους για τη δημιουργία των εκτεταμένων και αδιατάρακτων βυζαντινών 

νεκροπόλεων, στις οποίες τηρήθηκαν μορφές και ταφικά έθιμα, όπως αυτά μας σώζονται μέσα από τις 

πηγές και όπως μας αποκαλύπτονται από την ανασκαφική διαδικασία. Σε πρόσφατες ανασκαφικές 

έρευνες τεσσάρων θέσεων στην Έδεσσα εντοπίστηκαν τμήματα κοιμητηρίων της μεσοβυζαντινής και 

υστεροβυζαντινής περιόδου. Οι δυο μεσοβυζαντινές θέσεις τοποθετούνται σε μεγάλη απόσταση βορείως 

και εκτός των τειχών της ακρόπολης και οι δύο υστεροβυζαντινές σε άμεση γατνίαση με το τείχος, έξω 

και μέσα από αυτό αντίστοιχα. 

Το κοιμητήριο της μεσοβυζαντινής περιόδου αριθμεί 131 ταφές. Οι τάφοι συνιστούν απλά και 

επιμελημένα ορύγματα προσαρμοσμένα στις διαστάσεις του ανθρώπινου σώματος. Η κάλυψη τους 

γίνεται με σχιστόπλακες. Προορίζονταν αποκλειστικά για ένα άτομο και σπάνια συνυπάρχουν με 

ανακομιδές ή άλλες μεταγενέστερες ταφές. Η ευταξία, η ομοιομορφία και η οργάνωση του χώρου με τα 

ορύγματα σε κανονικές αποστάσεις μας επιτρέπουν να υποθέσουμε ότι το κοιμητήριο κατασκευάστηκε 

σε μια φάση και από έναν παραγγελιοδότη, που θα πρέπει να ήταν η Εκκλησία, η οποία διαχειρίζονταν 

τους χώρους ταφής αναθέτοντας τους σε εξουσιοδοτημένο άτομο. Η οριζόντια ανάπτυξη και η κάλυψη 

μεγάλης διαθέσιμης έκτασης σχετίζονται με την χριστιανική ιδεολογία για το θάνατο και την ταφή. 

Επιπλέον, αυτές οι ταφές σε υπολογίσιμη απόσταση από την πόλη φανερώνουν τη δυνατότητα για 

δαπανηρές κηδείες και κάτω από ασφαλείς συνθήκες. Τα στοιχεία αυτά υποδηλώνουν την κατασκευή 

και χρήση του κοιμητηρίου σε περίοδο ειρήνης και ακμής. 

Περισσότερες πληροφορίες για τη χρονολόγηση αλλά και για την φροντίδα των νεκρών 

αντλούμε από τον καλλωπισμό τους με κοσμήματα και εξαρτήματα που ανήκαν στο ρουχισμό τους. 

Εξήντα κοσμήματα κατανεμημένα σε 45 ταφές ποσοστό που αντιστοιχεί στο 1/3 του συνόλου των 

τάφων, φανερώνουν τη διάθεση για την ιδιαίτερη φροντίδα του νεκρού στην τελευταία του κατοικία. Το 

V* των τάφων ανήκουν σε παιδιά, στον καλλωπισμό των οποίων δεν έχει διαπιστωθεί ιδιαίτερη έμφαση. 

Σημειώνεται, ωστόσο, ότι οι τρεις μοναδικοί χάλκινοι σταυροί που έχουν βρεθεί συνοδεύουν αντίστοιχα 

τρεις παιδικές ταφές. Προσφιλές κόσμημα για μικρά παιδιά φαίνεται πως ήταν και τα ενώτια - κρίκοι. 

Στις γυναικείες ταφές τα ενώτια, που βρέθηκαν είναι κυρίως χάλκινοι κρίκοι με ανηρτημένες μεταλλικές 

ή λίθινες ψήφους. Σπανιότερο δείγμα συνιστούν δύο αργυρά μηνοειδη ενώτια με κοκκιδωτό διάκοσμο 

στον τύπο του σταφυλιού. Ωστόσο, το κυρίαρχο στοιχείο καλλωπισμού ήταν τα χάλκινα δακτυλίδια. Οι 

τύποι τους αποτελούνται από τρεις βασικές φόρμες με παραλλαγές. Κυριαρχούν εκείνα που έχουν φαρδύ 

δακτύλιο σχηματιζόμενο από τρεις ή τέσσερεις επάλληλες ράβδους και ογκώδη κωνική σφενδόνη 

κοσμημένη με κοκκίδωση ή με συρματερή τεχνική είτε με ένθετο λίθο. Ακολουθούν τα φαρδιά 

δακτυλίδια με την πεπλατυσμένη σφενδόνη, κυρίως από ανδρικές ταφές και τέλος οι απλοί κρίκοι με 

ανοιχτά ή κλειστά άκρα. Ορισμένες γυναικείες ταφές περιείχαν περισσότερα του ενός κοσμήματα. 

Εντυπωσιακό δείγμα για την φιλόκοσμο βυζαντινή γυναίκα, ανεξαρτήτως κοινωνικής προέλευσης μας 

δίνει ένας τάφος όπου η νεκρή φορούσε επτά δακτυλίδια στο αριστερό χέρι, ένα βραχιόλι στο δεξιό και 

δύο αργυρά ενώτια. Αυτή η εικόνα μας παραπέμπει -σε διαφορετική κλίμακα βέβαια- στις φιλάρεσκες 

αρχόντισσες που απεικονίζονται στους ναούς με αφορμή τις εκάστοτε χορηγίες τους. 

Η τυπολογική εξέταση των κοσμημάτων και η μορφολογική μελέτη των τάφων, σε σύγκριση με 

άλλα σχετικά παραδείγματα από το βαλκανικό χώρο, υποδεικνύουν μια χρονολόγηση του κοιμητηρίου 

αυτού από τις πρώτες δεκαετίες του 110 0 αιώνα και εξής και πιθανότερα μετά την αποκατάσταση της 

βυζαντινής κυριαρχίας στην Έδεσσα. Οι τύποι των κοσμημάτων απαντούν στο βαλκανικό χώρο και 

ιδιαίτερα στη Μακεδονία κατά τους 10°, 11° και 12° αιώνα, ενώ οι τεχνικές που χρησιμοποιήθηκαν ήταν 

καθιερωμένες από την παλαιοχριστιανική περίοδο. Είναι πιθανό να λειτουργούσε στην Έδεσσα τοπικό 



83 

εργαστήρι μεταλλοτεχνίας, το οποίο θα προμήθευε με κοσμήματα την τοπική κοινωνία και κυρίως τα 

ασθενέστερα κοινωνικά στρώματα. 

Διαφορετική εικόνα σχηματίζουμε από τις ταφές των δύο ανασκαμμένων θέσεων που ανάγονται 

στην υστεροβυζαντινή Έδεσσα, μέσα από τις οποίες αντικατοπτρίζεται η διαφοροποίηση μεταξύ των 

δύο ιστορικών περιόδων. Πενήντα μία ταφές ερευνήθηκαν σε άμεση γειτνίαση με το τείχος της 

ακρόπολης. Η επιλογή της θέσης συνδέεται πιθανώς με τις συνθήκες ανασφάλειας που θα επικρατούσαν 

στην εποχή και την περιοχή, την έλλειψη χώρου αλλά Kat τις περιορισμένες οικονομικές δυνατότητες 

για την εύρεση νέων χώρων και τη διεξαγωγή των δαπανηρών εκφορών μακριά από την πόλη. Ως εκ 

τούτου παρατηρούνται και πολλές ανακομιδές ιδιαίτερα στη θέση εντός των τειχών, αλλά και 

διαδοχικές ταφές στον ίδιο λάκκο. Οι ταφικές κατασκευές είναι αμελέστερες και προδίδουν 

προχεφότητα και βιασύνη. Κυριαρχούν ot απλοί λάκκοι με την υποτυπώδη φροντίδα της κεφαλής του 

νεκρού με διαμόρφωση είτε ειδικής θήκης από πλίνθους είτε προσκεφαλαίων από πωρόλιθους. Οι 

κεραμοσκεπείς τάφοι περιορίζονται σε τρεις. Συγχρόνως εισάγεται και η χρήση των φέρετρων σε 

ποσοστό 1/8. Εξαίρεση συνιστούν δύο κιβωτιόσχημοι τάφοι με διαμορφωμένα κτιστά τοιχώματα, 

δάπεδο και κάλυψη από λίθινες και πήλινες πλάκες. Στις δύο αυτές ταφές που ανήκαν σε γυναίκες 

εντοπίστηκαν και τα περισσότερα συγκεντρωμένα κοσμήματα, όπως από δύο βραχιόλια, από ένα ζεύγος 

ενωτίων και από ένα περίαπτο. Τόσο η κατασκευή τους όσο και τα συνοδευτικά αντικείμενα αποτελούν 

ενδείξεις για την ξεχωριστή οικονομική κατάσταση των ενταφιασμένων. Αντίθετα, η ταπεινή εικόνα των 

υπόλοιπων κατασκευών συνάδει προς την παρουσία των λιγοστών συνοδευτικών αντικείμενων των 

νεκρών που ως επί το πλείστον συνιστούν εξαρτήματα των ενδυμάτων τους όπως τα χαρακτηριστικά 

χάλκινα σφαιρικά κουμπιά, οι σιδερένιες πόρπες για την συγκράτηση του ενδύματος στον ώμο και οι 

πόρπες ζωνών. Τα μορφολογικά στοιχεία των τάφων και τα κινητά ευρήματα από τον καλλωπισμό των 

νεκρών μας οδηγούν στην περίοδο μεταξύ του τέλους του 13™ και του πρώτου μισού του 14™ αιώνα. 

Πέρα από τις μορφολογικές και τυπολογικές παρατηρήσεις και την ερμηνεία της φροντίδας και 

του καλλωπισμού των νεκρών μέσα από κοινωνικές και ιστορικές παραμέτρους έχουμε τη γνώμη ότι τα 

παραπάνω θα πρέπει να εξεταστούν και σε συνάρτηση με τις προλήψεις και τις δοξασίες των βυζαντινών 

γύρω από τη ζωή και το θάνατο. Ανάμεσα στα ευρήματα μας από τις μεσοβυζαντινές ταφές είναι 

χαρακτηριστικά τα δακτυλίδια με το πεντάλφα, ένα διαδομένο αποτροπαϊκό σύμβολο για τους 

Βυζαντινούς τα δακτυλίδια με δυσανάγνωστα χαράγματα στη σφενδόνη, αλλά και εκείνα με τους 

ένθετους χρωματιστούς λίθους που μας παραπέμπουν σε σειρά ημιπολύτιμων και μη λίθων με 

αποτροπαϊκή δύναμη, όπως τους γνωρίζουμε από τις πηγές. Ανάλογη σκοπιμότητα εξυπηρετούσαν και 

τα περίαπτα, ανάμεσα στα οποία «θαυμαστόν περίαπτον ο σταυρός», κατά τον Ιωάννη Χρυσόστομο. 

Φυλακτήρια δύναμη πιστεύονταν ότι είχαν και τα παλαιότερα νομίσματα, όπως τα απαντούμε σε δύο 

ταφές του υστεροβυζαντινού κοιμητηρίου, καθώς επίσης οι οδόντες ζώων και τα όστρεα, δείγματα των 

οποίων έχουμε σε έναν υστεροβυζαντινό τάφο. Ανάλογης χρήσης ήταν και τα κωδωνόσχημα 

αντικείμενα, όπως το μικρό χάλκινο κουδουνάκι που εντοπίστηκε σε υστεροβυζαντινή ταφή. Δεν θα 

πρέπει να θεωρηθούν τυχαία ευρήματα και ορισμένα μεταλλικά αιχμηρά αντικείμενα που απαντούν 

μέσα σε ορισμένες ταφές καθώς γνωρίζουμε από τις πηγές ότι αυτά λειτουργούσαν για τον εκφοβισμό 

των κακών πνευμάτων. Μέσα από αυτό το πρίσμα θα μπορούσαν να ερμηνευτούν και οι τρεις 

περιπτώσεις νεκρών στο υστεροβυζαντινό κοιμητήριο, οι οποίοι φέρουν καρφί μέσα στο στόμα. 

Συνεπώς ο καλλωπισμός των νεκρών αποτελούσε πρακτική συνδεδεμένη με την ιδεολογία περί 

του θανάτου. Αν και παραπέμπει σε παγανιστικά έθιμα καταδικαστέα από τους Πατέρες της Εκκλησίας 

πρακτικά αποστασιοποιείται από αυτά διότι τα στοιχεία καλλωπισμού των νεκρών δεν συνιστούσαν 

κτερίσματα στον τάφο, αλλά προσωπικά τους αντικείμενα που τα φορούσαν εν ζωή. Με αυτά συνεπώς 

έπρεπε να συνουευονται και στην τελευταία τους κατοικία, εξυπηρετώντας την υπέρτατη ψυχική 

ανάγκη, αφενός να μετριαστεί η ασχήμια ενός νεκρού, αφετέρου να παρουσιαστούν οι κρινόμενοι 

επισημότεροι ενώπιον του θεού σε αυτή την ύστατη για ένα χριστιανό στιγμή. 



84 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΠΑΛΛΗΣ 

ΝΕΩΤΕΡΑ ΠΑ ΤΟ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΟ ΓΛΥΠΤΙΚΗΣ ΤΗΣ ΣΑΜΑΡΙΝΑΣ 
(τέλη 12ου-αρχές 13ου au) 

Ο όρος "εργαστήριο της Σαμαρΐνας" οφείλεται στη Λασκαρΐνα Μπούρα, 
που ονόμασε με αυτόν το συνεργείο που εκτέλεσε το μαρμάρινο τέμπλο της 
μεσσηνιακής Σαμαρίνας και ένα τέμπλο σε β' χρήση σε δύο εκκλησίες του 
Μυστρά (Άγιος Δημήτριος και Αγία Σοφία), στα τέλη του 12ου-αρχές του 13ου 
αι. Στο ίδιο απέδωσε και δύο γλυπτά από τον Όσιο Μελέτιο Κιθαιρώνος και τον 
Όσιο Λουκά Βοιωτίας. Η πρόσφατη παρουσίαση δύο ακόμη γλυπτών, που 
αναγνωρίζονται με ασφάλεια ως έργα του ίδιου εργαστηρίου, επιτρέπει μία νέα 
αποτίμηση της παρουσίας του στην γλυπτική του ελλαδικού χώρου κατά τη 
συγκεκριμένη περίοδο. 

Στο νεώτερο ναό της Παναγίας στη Νόμια της Μέσα Μάνης, σώζεται 
εντοιχισμένο τμήμα επιστυλίου τέμπλου, το οποίο δημοσίευσε πρόσφατα ο 
καθηγητής Νικόλαος Δρανδάκης. Είναι επεξεργασμένο με την τεχνυχή του 
διπλεπίπεδου ανάγλυφου και τα θέματα που το διακοσμούν (κιβώριο, ταινιωτό 
πλέγμα, συμπλέγματα ζώων) απαντούν στα αντίστοιχα επιστύλια στη Σαμαρίνα 
και στο Μυστρά, με όμοια απόδοση και κοινές συνθετικές αρχές. Τα ίδια 
χαρακτηριστικά διακρίνουν το επιστύλιο τέμπλου που έχει εντοιχιστεί στον 
επίσης νεώτερο ναό της Κοιμήσεως της Θεοτόκου στο Καστανοχώρι 
Μεγαλοπόλεως. Το γλυπτό, που σώζεται ελλιπές κατά το δεξιό άκρο, κοσμείται με 
περισσότερα θέματα (κιβώριο, ταινιωτό πλέγμα, διάτρητο κομβίο, πλεχτός 
σταυρός, συμπλέγματα ζώων) και διατηρεί ακέραιο το ένα από τα συμπλέγματα 
των σπαρασσόμενων ζώων που έκλειναν τη σύνθεση στα άκρα. 

Με δεδομένες πλέον τέσσερις περιπτώσεις έργων -όπου μάλιστα 
περιλαμβάνονται ισάριθμα επιστύλια τέμπλου-, διατυπώνεται μία σειρά από 
παρατηρήσεις σχετικά με τα χαρακτηριστικά και τη δράση του εργαστηρίου. 
Κατ' αρχήν, στα γλυπτά του διακρίνεται ένα συγκεκριμένο θεματολόγιο, το 
οποίο αποδίδεται σταθερά σε ορισμένη μορφή και με ορισμένες τεχνικές. Η 
ποιότητα της απόδοσης είναι επίσης σταθερά υψηλή. Η σύνθεση του διακόσμου, 
τόσο στα επιστύλια όσο και στα προσκυνητάρια, ακολουθεί συγκεκριμένες αρχές, 
που επαναλαμβάνονται χωρίς ουσιώδεις διαφορές σε όλα τα γνωστά έργα. Στα 
επιστύλια για παράδειγμα, τα ίδια θέματα παρατίθενται πάντοτε σε 
συγκεκριμένες θέσεις, ακολουθώντας πιοτά τον κανόνα της συμμετρίας. Το 
συνολυχΰ αποτέλεσμα διακρίνεται για τον διακοσμητικό πλούτο και την ποικιλία 



85 

των χρησιμοποιούμενων τεχνικών, την εξαιρετικά εκλεπτυσμένη απόδοση των 

θεμάτων και την τάση προς το ολόγλυφο, που σηματοδοτεί ίσως το πιο 

προχωρημένο στάδιο στην εξέλιξη του διπλεπίπεδου ανάγλυφου. Τα στοιχεία 

αυτά δείχνουν πως το εργαστήριο είχε κατακτήσει μια ιδιαίτερη καλλιτεχνική 

έκφραση, με χαρακτηριστικά που την καθιστούν σχεδόν άμεσα αναγνωρίσιμη 

ανάμεσα στα άλλα έργα γλυπτικής της εποχής του. 

Τα χαρακτηριστικά αυτά, μάλλον διαχωρίζουν τα δύο γλυπτά από τον 

Όσιο Μελέτιο και τον Όσιο Λουκά από την παραγωγή του εργαστηρίου, καθώς 

τα τελευταία παρουσιάζουν κάποιες σημαντικές διαφορές στην απόδοση 

θεμάτων και στον τρόπο παράθεσης τους. Κατά συνέπεια, ο χώρος δράσης του 

εργαστηρίου της Σαμαρίνας περιορίζεται στη νότια Πελοπόννησο. Με αυτά τα 

γεωγραφικά όρια φαίνεται να συμβαδίζουν τα θέματα που χρησιμοποιεί, τα 

οποία είναι όλα γνωστά στη γλυπτική της περιοχής, αλλά και οι επιδράσεις που 

έχει δεχτεί. Ως προς το δεύτερο, η Λασκαρίνα Μπούρα είχε ήδη επισημάνει τη 

σχέση του εργαστηρίου με τα γλυπτά της Χριστιανού (πρώιμος 12ος αι.). Κοινά 

σημεία παρατηρούνται ακόμη με μία ομάδα γλυπτών από το Ανδρομονάστηρο 

της Μεσσηνίας και τον Άγιο Δημήτριο του Μυστρά -σε επιστύλια σε β' χρήση. 

Στενή σχέση υπάρχει επίσης ανάμεσα στα προσκυνητάρια του εργαστηρίου και 

τα αντίστοιχα γλυπτά από τη γ' φάση της βασιλικής στο Τηγάνι της Μάνης. 

Η υψηλή ποιότητα των γλυπτών που εκτέλεσε αυτό το τοπικό συνεργείο, 

δείχνει τις δυνατότητες που είχε και τη δυναμική που ανέπτυξε η αρχιτεκτονική 

γλυπτική στον ελλαδικό χώρο κατά τη συγκεκριμένη περίοδο. Και δεν πρέπει να 

παραβλέπεται ο καθοριστικός για το φαινόμενο αυτό παράγοντας των τεχνιτών 

του μαρμάρου. Τα σωζόμενα έργα μαρτυρούν τη μεγάλη ευχέρεια τους στην 

επεξεργασία του λίθου και τις ικανότητες τους στη σύνθεση των διακοσμητικών 

στοιχείων. Δείχνουν επίσης ότι πρέπει να είχαν κάποια όχι αμελητέα γνώση 

γεωμετρίας και χειρισμού γεωμετρικών οργάνων, προκειμένου να 

ανταπεξέλθουν στο σχεδιασμό και την εκτέλεση πολυσύνθετων θεμάτων. 



86 

ΒΑΡΒΑΡΑ Ν.ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ 

Η ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΟΝΗ ΤΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ ΠΕΡΙΒΛΕΠΤΟΥ. 
ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΤΟΠΟΓΡΑΦΙΑ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΑΡΤΑΣ 

Η βυζαντινή μονή της Παναγίας Περιβλέπτου στην Άρτα μαρτυρείται σε πηγές 
του 13ου αι., ωστόσο η θέση της δεν έχει μέχρι σήμερα εντοπιστεί. 
Ο πολυγραφότατος μητροπολίτης Ναυπάκτου Ιωάννης Απόκαυκος σε επιστολή του 
που χρονολογείται το 1222, αναφέρει ότι διέμενε για κάποιο διάστημα στην εν λόγω 
μονή, όπου την ίδια εποχή έγινε και μια τοπική σύνοδος. 

Το έτος 2000 εντοπίσαμε στα υπόγεια του Μητροπολιτικού Μεγάρου Άρτας 
δέκα βυζαντινά ανάγλυφα αρχιτεκτονικά μέλη. Πρόκειται για πεσσίκους τέμπλου, 
μαρμάρινα περίθυρα κ.α. εξαιρετικού ενδιαφέροντος, ενώ από τον πέριξ χώρο είχε 
παλαιότερα περισυλλέγει και μια μαρμάρινη εικόνα με την παράσταση της 
Σταύρωσης. Μαρμάρινα ανάγλυφα (πεσσίσκοι τέμπλου, κιονίσκοι, τμήμα άμβωνα, 
πλάκα ψευδοσαρκοφάγου, θωράκια κ.α.) υπάρχουν επίσης εντοιχισμένα στο ναό του 
Αγίου Μερκουρίου (παλαιά Μητρόπολη Αρτας) που είναι κτισμένος κοντά στο 
Μητροπολιτικό Μέγαρο. 
Τα ανάγλυφα αυτά σε συνδυασμό με άλλα στοιχεία μας οδήγησαν να διατυπώσουμε 
κάποιες σκέψεις για τη θέση της μονής Περιβλέπτου, η οποία θα πρέπει να αναζητηθεί 
στο λόφο της Μητροπόλεως και στο χώρο όπου είναι σήμερα κτισμένος ο 
μεταβυζαντινός ναός του Αγίου Μερκουρίου. 



87 

ΜΑΡΙΑΓ.ΠΑΡΑΝΗ 

ΑΝΑΡΕΣ ΜΕ ΣΚΟΥΛΑΡΙΚΙΑ ΣΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 

Κοσμήματα, όπως δακτυλίδια, δακτυλίδια-σφραγίδες, εγκόλπια και πόρπες για τη χλαμύδα και τη 

ζώνη, αποτελούσαν σύνηθες συμπλήρωμα της ανδρικής ενδυμασίας στο Βυζάντιο. Αντίθετα, η χρήση 

σκουλαρικιών για το στολισμό των ανδρών δεν είναι και τόσο καλά τεκμηριωμένη. Αν και περιορισμένες 

και σποραδικές εντούτοις σχετικές μαρτυρίες υπάρχουν και περιλαμβάνουν ευρήματα σκουλαρικιών σε 

ανδρικές ταφές, αναφορές σε γραπτές πηγές και κάποια σπάνια πορτραίτα δωρητών με σκουλαρίκι σε 

Βυζαντινές εκκλησίες. Σχετικά πιο συχνές είναι οι απεικονίσεις αγοριών και ανδρών με σκουλαρίκι στη 

Βυζαντινή θρησκευτική εικονογραφία, ιδιαίτερα μάλιστα κατά τον 11° και το 12° αιώνα. Τα 

μεθοδολογικά προβλήματα που συνεπάγεται η χρήση της θρησκευτικής τέχνης για τη μελέτη πτυχών του 

υλικού βίου των Βυζαντινών είναι γνωστά. Παρόλ'αυτά η εικονογραφική ανάλυση των παραστάσεων 

εκείνων που περιλαμβάνουν ανδρικές μορφές με σκουλαρίκια και η διερεύνηση του συμβολισμού του 

κοσμήματος, ως στοιχείου που χρησιμοποιείται για το χαρακτηρισμό συγκεκριμένων μορφών, μπορεί να 

οδηγήσει στον εντοπισμό περιπτώσεων όπου οι απεικονίσεις πιθανότατα αντικατοπτρίζουν τη σύγχρονη 

με τις παραστάσεις πραγματικότητα. Στόχος της παρούσας ανακοίνωσης είναι η επισκόπηση των 

διαθέσιμων στοιχείων, με σκοπό να προσδιορίσει - στο βαθμό που αυτό είναι εφικτό - πόσο διαδεδομένη 

ήταν η συνήθεια να φοράνε οι άνδρες σκουλαρίκια στο Βυζάντιο και αν αυτή η συνήθεια μπορεί να 

συνδεθεί με συγκεκριμένες κοινωνικές ομάδες και επιπλέον να προσδιορισθεί χρονικά και γεωγραφικά. 

Θα γίνει επίσης προσπάθεια να διερευνηθεί κατά πόσο το σκουλαρίκι, πέρα από απλό στοιχείο του 

ανδρικού καλλωπισμού, είχε κάποιο ιδιαίτερο συμβολισμό σχετικό με τον κοινωνικό ρόλο και τη 

συμπεριφορά αγοριών και ανδρών μέσα σε συγκεκριμένα κοινωνικά πλαίσια. 



88 

ΜΑΓΔΑΛΗΝΗ ΠΑΡΧΑΡΙΔΟΥ^ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΥ & ΑΧΙΛΛΕΑΣ ΓΕΡΑΣΙΜΙΔΗΣ 

Η ΑΠΕΙΚΟΝΙΣΗ ΤΗΣ ΒΛΑΣΤΗΣΗΣ ΣΤΗ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ 

Η μεταβυζαντινή περίοδος ως συνέχεια της βυζαντινής -κατά τους πρώτους αιώνες-, 

αλλά και ως προάγγελος της νεοελληνικής, παρουσιάζει το ενδιαφέρον ότι διασώζει 

κάτι από τη μεταφυσική αντίληψη των Βυζαντινών για τον περιβάλλοντα χώρο, αλλά 

ταυτόχρονα και τις αυξανόμενες στο πέρασμα του χρόνου τάσεις για ρεαλιστική απο­

τύπωση των ίδιων αυτών στοιχείων. 

Στην προσπάθεια μας να διερευνήσουμε αυτή τη σχέση πραγματικού και φανταστι­

κού στοιχείου μέσα από το παράδειγμα της βλάστησης, συγκεντρώσαμε σειρά από 

παραστάσεις, στις οποίες τα φυτά, είτε ως κύριο είτε ως δευτερεύον στοιχείο, ανταπο­

κρίνονται σε συγκεκριμένο κείμενο και δίδονται ρεαλιστικά ή αφαιρετικά, άλλες στις 

οποίες εκ προοιμίου έχουν συμβολικό χαρακτήρα και αποδίδονται με πραγματικά ή 

φανταστικά δένδρα και, τέλος, παραστάσεις όπου τα φυτά δεν ανταποκρίνονται σε 

συγκεκριμένο κείμενο ή συμβολισμό, αλλά δηλώνουν και συνιστούν το φυσικό χώρο 

διαδραμάτισης των γεγονότων και, ως εκ τούτου έχουν είτε ρεαλιστικό είτε διακο­

σμητικό χαρακτήρα. 

Σε κάθε περίπτωση, η μελέτη των φυτών αποδεικνύεται ενδιαφέρουσα διότι επιτρέπει 

να προβληματιστούμε για τα εργαστήρια ζωγραφικής και τη διασπορά των μοτίβων που 

αυτά χρησιμοποιούν. Μάλιστα, όταν τα φυτά αποδίδονται ρεαλιστικά μπορούν να συσχετι­

στούν με το γεωγραφικό χώρο, και, από οικολογική άποψη, με τη χλωρίδα της περιοχής. 

Έχοντας υπόψη τις παραπάνω κατηγοριοποιήσεις και παρατηρήσεις, και προσπαθώ­

ντας, για λόγους καλύτερης οριοθέτησης του υλικού, να περιοριστούμε στη μνημεια­

κή ζωγραφική ώστε να εξετάσουμε το ίδιο θέμα σε σχέση με τα εργαστήρια και τις 

σχολές ζωγραφικής της μεταβυζαντινής εποχής επιλέξαμε για διερεύνηση ενδεικτική 

σειρά θεμάτων (Ιστορία των πρωτοπλάστων, Β' Παρουσία, μαρτύρια αγίων, Παραβο­

λές του Χριστού, Επί Σοι Χαίρει, Αίνοι) από τα σημαντικότερα εικαστικά ρεύματα 

της εποχής αναγνωρίσαμε τα στοιχεία της εικονιζόμενης σ' αυτά βλάστησης συσχε­

τίσαμε εικονογραφικά τον τρόπο απεικόνισης του θέματος με παλαιότερα αλλά και 

σύγχρονα του ίδιου σε διαφορετικά ρεύματα, ώστε να τεθεί πληρέστερα ο προβλημα­

τισμός για την εικόνα απόδοσης του φυσικού περιβάλλοντος σε σχέση με τη χλωρίδα 

των εκάστοτε περιοχών, τους παράγοντες διαμόρφωσης του «γούστου» των καλ-

λιτεχνών, το συμβολισμό, τέλος, που κάθε φυτό μπορεί να μεταφέρει. 



89 

ΑΦΡΟΔΙΤΗ Α. ΙΙΑΣΑΛΗ 

ΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΑΓΙΟΥ ΒΛΑΣΙΟΥ ΣΤΗΝ ΣΤΥΛΙΔΑ ΦΘΙΩΤΙΔΑΣ 

Στίς νότιες υπώρειες της Όθρυος. σε απόσταση 4 χλμ. βορειοανατολικώς της Στυλίδας 

βρίσκεται ή μυνή του Αγίου Βλασίου. Τύ καθολικό, αφιερωμένο στην Μεταμόρφωση του 

Σωτήρος, είναι ναός μονόκλιτος σταυροειδής εγγεγραμμένος μέ νάρθηκα στά δυτικά. Έχει 

εξωτερικές διαστάσεις 12.00 x 6.90 μ. χωρίς τήν κόγχη τοϋ Ίεροϋ. Στύ ορθογώνιο της κατόψεως 

προσκολλάται ή κόγχη τοϋ 'Ιερού, ή οποία είναι εσωτερικώς τμήμα κύκλου μικρότερο τοϋ 

ημικυκλίου καί έξωτερικώς πεντάπλευρη. Οί κόγχες των παραβημάτων εγγράφονται στό 

πάχος τοϋ ανατολικού τοίχου. Στό δυτικό τμήμα τής βόρειας πλευράς τοϋ καθολικού υπάρχει 

προσκολλημένο παρεκκλήσιο, αφιερωμένο στον " Αγιο Βλάσιο. ' Ο νάρθηκας καί τό 

παρεκκλήσιο είναι μεταγενέστερες προσθήκες πού έγιναν προκειμένου νά εξυπηρετηθούν οί 

αυξημένες ανάγκες.'Η πρόσβαση στον ναό γίνεται από θύρα στον δυτικό τοίχο καί 

δευτερεύουσα στό ανατολικό τμήμα τοϋ νότιου τοίχου τοϋ κυρίως ναοϋ. 

Ό χώρος τοϋ κυρίως ναοϋ οργανώνεται μέ δύο ζεύγη πεσσών προσκολλημένων στους 

μακρούς τοίχους πού προεξέχουν κατά 85 εκ. στον εσωτερικό χώρο, μέ τους οποίους 

δημιουργούν κατά τίς τέσσερις γωνίες άβαθη διαμερίσματα. Ανάμεσα στους πεσσούς 

διαμορφώνονται ή βόρεια καί ή νότια κεραία τοϋ σταυρού οί όποιες εκφυλίζονται σέ τόξα. 

Τά γωνιαία διαμερίσματα καλύπτονται μέ εγκάρσιους ήμικυλίνδρους χαμηλότερα άπό τίς 

κεραίες τοϋ σταυρού. Ή ανατολική κεραία τοϋ σταυρού καλύπτει τό κεντρικό τμήμα τοϋ 

'Ιερού Βήματος. Στό σημείο διασταυρώσεως των κεραιών τοϋ σταυρού υψώνεται σχετικώς 

μικρός τρούλος. Είναι οκτάπλευρος έξωτερικώς καί κολουροκωνικός εσωτερικώς, 

παρουσιάζει δηλαδή έντονη μείωση τής διαμέτρου τοϋ τύμπανου του. Ενιαία δίρριχτη στέγη 

μέ λοξή άπότμηση εφ' όλης τής δυτικής πλευράς καλύπτει τόν ναό καί τό παρεκκλήσιο. Έτσι 

τύ σταυρικό σχήμα τού ναοϋ καί ή εσωτερική διάταξη τών θόλων δέν διαφαίνονται στην 

στέγη. Ό τρούλος διατρυπά τήν στέγη καί αναδύεται στηριζόμενος σέ κυλινδρικό βάθρο πού 

καλύπτεται μέ οριζόντιο κεραμοσκεπή δακτύλιο. Τά τύμπανα τών κογχών τών ιερών 

διακοσμούνται έξωτερικώς μέ ισάριθμα τών πλευρών τους τυφλά άψιδώματα όρθογωνικής 

διατομής καί γείσα άπό οδοντωτές ταινίες. Οί οκτώ έδρες τοϋ τύμπανου τοϋ τρούλου 

διαρθρώνονται επίσης μέ αβαθή άψιδώματα άπό τά όποια εκείνα πού αντιστοιχούν στους 

άξονες κατά τά τέσσερα σημεία τοϋ ορίζοντα διατρυπώνται άπό στενά τοξωτά παράθυρα. 



90 

Γείσο άπό δύο σειρές πλακοειδών λίθων σέ έκφορική διάταξη επιστέφει τό τύμπανο τοΰ 

τρούλου. 10 έκ. χαμηλότερα αναπτύσσονται δύο πλίθινες οδοντωτές ταινίες σέ απόσταση 10 

έκ. ή μία άπό τήν άλλη υπεράνω των παραθύρων. 

Τύ εσωτερικό τού καθολικού, πλην τού νάρθηκα καί τύ εσωτερικό τού παρεκκλησίου 

είναι κατάγραφα άπό τοιχογραφίες οί οποίες, συμφώνως προς τήν κτητορική επιγραφή, 

φιλοτεχνήθηκαν τό 1752. Στην βόρεια όψη τού καθολικού σώζεται κεράμινη επιγραφή, πού 

αναφέρει τό έτος ανεγέρσεως τού ναού 1741. Στην χρονολόγηση αυτή άλλωστε συνηγορούν τά 

δομικά καί μορφολογικά χαρακτηριστικά : οί ατέλειες στην κατασκευή, τά λίγα παράθυρα 

με μικρές διαστάσεις, ή ενιαία στέγη, ή βαρειά μορφή τού κτιρίου καί οί άδιάρθρωτες 

εξωτερικές επιφάνειες. 

Τό καθολικό κτίσθηκε κατά τά βυζαντινά πρότυπα ως προς τόν αρχιτεκτονικό τύπο 

καί τήν μορφολογική διάπλαση τού εσωτερικού χώρου. Ώ ς προς τό εξωτερικό όμως ή 

αισθητική απόδοση υπήρξε μέτρια γιά ένα τόσο ενδιαφέροντα αρχιτεκτονικό τύπο ναού. Ή 

αδιαφορία γιά τήν εξωτερική μορφολογική διάπλαση, οί ελάχιστες καί συντηρητικές μορφές, 

είναι ίσως ενδεικτικές τού γενικότερου ύφους της μεταβυζαντινής ναοδομίας, των 

οικονομικών δυνατοτήτων καί των ειδικών συνθηκών της εποχής της Τουρκοκρατίας στον 

χώρο. Δέν θά πρέπει νά ξεχνάμε ότι ή μονή βρίσκεται κοντά στην Στυλίδα, αστικό κέντρο 

όπου κατά τήν περίοδο της Τουρκοκρατίας ήταν εγκατεστημένη ή Τουρκική εξουσία, ή οποία 

επέβαλε περιορισμούς στίς δραστηριότητες καί τήν καλλιτεχνική παραγωγή τών Χριστιανών. 

Στίς μονές τού 'Αγίου Γεωργίου καί τών Ταξιαρχών Νεράιδας Στυλίδας πού βρίσκονται στον 

ίδιο γεωγραφικό χώρο, αλλά σέ π ιό απομακρυσμένες καί δυσπρόσιτες περιοχές, οί τεχνίτες 

ξέφυγαν άπό τόν έλεγχο τών κατακτητών καί έδωσαν έργα μέ καλύτερο αισθητικό 

αποτέλεσμα. Στό καθολικό της μονής 'Αγίου Βλασίου επιβιώνει ένας τύπος πού έλκει τήν 

καταγωγή του άπό τό βυζαντινό παρελθόν καί αποτελεί συνέχεια τών βυζαντινών προτύπων 

μέ συντηρητική μορφή στην εξωτερική διάρθρωση, απότοκο τών λιτών οικονομικών μέσων καί 

τών περιορισμών της εποχής. Ή τυπολογία τού συνόλου δείχνει σχέση καί πνευματική 

εξάρτηση άπό τις όμορες μονές 'Αγίου Γεωργίου Νεράιδας καί Άντινίτσας, τήν λίγο 

μακρύτερα ευρισκόμενη μονή Αγάθωνος, τίς μονές της Πίνδου, τών Μετεώρων καί τοΰ 'Αγίου 

"Ορους. Ή μελέτη τού μνημείου μας αποδεικνύει τόν σεβασμό στην βυζαντινή παράδοση, 

συνδυασμένο μέ τήν προσπάθεια ικανοποιήσεως αναγκών μέ τίς περιορισμένες τεχνικές 

δυνατότητες της όψιμης αυτής εποχής. 



91 

ΝΑΣΑΠΑΤΑΠΙΟΥ 

ΕΝΔΥΜΑΣΙΑ ΚΑΙ ΚΟΣΜΗΜΑ ΣΤΗ ΦΡΑΓΚΟΚΡΑΤΟΥΜΕΝΗ ΚΥΠΡΟ 

Το φράγκικο βασίλειο της Κύπρου δημιουργήθηκε το 1192 από τη δυναστεία 

των Lusignan και διήρκεσε σχεδόν 4 αιώνες. Κατά την περίοδο αυτή 

εγκαταστάθηκαν στο νησί πρόσφυγες από τις πόλεις του λατινικού βασιλείου της 

Ιερουσαλήμ, όταν η μία μετά την άλλη έπεφταν στα χέρια των Μουσουλμάνων, 

καθώς και έμποροι από τη δύση. Όπως μαρτυρείται μέσα από τις πηγές και τα 

εμπορικά εγχειρίδια, η Κύπρος τότε, δεν υπήρξε μόνο διαμετακομιστικός σταθμός 

κατά μήκος των κυρίων ναυτικών οδών αλλά ανέπτυξε και η ίδια ναυτικό εμπόριο και 

συνέβαλε στη μεσογειακή οικονομία. 

Ένεκα της γεωγραφικής της θέσης λοιπόν υπήρξε σταυροδρόμι και όπως ήταν 

φυσικό, οι λαοί και οι πολιτισμοί που ήρθαν σ' επαφή μαζί της επηρέασαν τη ζωή και 

τον πολιτισμό της. Η επίδραση αυτή δεν αντικατοπτρίζεται μόνον στα 

αρχιτεκτονήματα της αλλά και σε άλλους τομείς, καθώς και σ' αυτές ακόμη τις 

ενδυματολογικές συνήθειες. 

Σύμφωνα με τους ειδικούς από τη μεγαλόπρεπη αυλή των Lusignan 

διαδόθηκαν τον 15° αιώνα στη Δύση οι μόδες για τα γυναικεία στολίδια, τα 

παπούτσια και τα καπέλα που έφθασαν από την Κίνα, κληρονομιά της δυναστείας 

των Ταγκ, τον 7° αι. μ.Χ. 

Το κυπριακό χρυσό νήμα (πλεκτό χρυσό) που υφαίνετο σε μεταξωτά υφαντά 

και διακοσμούσε πολυτελή υφάσματα εξαγόταν ήδη από το 1300 και ήταν σε 

αυξημένη ζήτηση, γνωστό με το όνομα της προέλευσης του ως κυπριακό χρυσό νήμα 

(opus cyprense). Όπως αναφέρουν οι χρονογράφοι της Σαβοΐας η πριγκίπισσα Άννα 

Lusignan, όταν παντρεύτηκε το 1434 τον γιο του δούκα της Σαβοΐας, το φόρεμα του 

γάμου της ήταν κεντημένο με κυπριακό χρυσό νήμα και ενδυματολογικά ήταν di stile 

cipriota. 

Στην Κύπρο, επίσης, γινόταν εισαγωγή και επεξεργασία πολυτίμων λίθων γι 

αυτό άλλωστε οι περιηγητές και γενικά οι πηγές της εποχής αναφέρονται στα εξαίσια 

και βαρύτιμα κοσμήματα της βασιλικής οικογένειας αλλά και της άρχουσας τάξης, 



92 

όπως για παράδειγμα το κάλυμμα της κεφαλής που φόρεσε στον αρραβώνα της μια 

πλούσια Αμμοχωστιανή ή η πόρπη με τέσσερα αμύθητης αξίας μαργαριτάρια, 

ιδιοκτησία της συζύγου του, κοντόσταβλου της Κύπρου. 

Το υλικό που αφορά στις ενδυματολογικές τάσεις της συγκεκριμένης εποχής 

εντοπίζεται κυρίως σε τοιχογραφίες και εικόνες, όπου απεικονίζονται λαϊκοί ως 

δωρητές, σε επιτύμβιες στήλες ή χειρόγραφα. 

Στην παρούσα ανακοίνωση σταχυολογούνται κυρίως άγνωστες ή ελάχιστα 

γνωστές ιστορικές ειδήσεις από περιηγητές, χρονογράφους, ή από αρχειακές πηγές 

για την ενδυμασία και το κόσμημα της φραγκοκρατούμενης Κύπρου. 



93 

ΣΤΥΛΙΑΝΟΣ ΠΕΡΔΠίΗΣ 

ΕΝΑΣ ΑΓΝΩΣΤΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΥΠΡΟ ΤΥΠΟΣ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗΣ ΚΟΛΥΜΒΗΘΡΑΣ 

Παρά το πρώιμο και δυναμικό ξεκίνημα του Χριστιανισμού στην Κύπρο, επί του παρόντος, οι 

αρχαιολογικές μαρτυρίες της πρωτοχριστιανικής εποχής είναι αμυδρές ενώ πυκνώνουν όσο προχωράμε 

προς τα παλαιοχριστιανικά χρόνια. Βασικά σημεία αναφοράς παραμένουν οι χριστιανικές βασιλικές. Ως 

προς τα βαπτιστήρια, χώρους κύρια προσαρτημένους στις βασιλικές είναι γνωστά - ανασκαμμένα 

μονάχα εννέα. Σ' αυτά κυρίαρχος τύπος κολυμβήθρας είναι η σκαμμένη στο έδαφος σε σχήμα σταυρού με 

κλιμακωτή πρόσβαση στο εσωτερικό της. Πλάι σ' αυτές έρχεται να προστεθεί ένας άλλος τύπος. 

Πρόκειται για μονόλιθη κυλινδρική κολυμβήθρα, από σκληρό τοπικό ασβεστόλιθο, ύψους 85 εκ. και 

διαμέτρου 141 εκ., με εγγεγραμμένη λαξεμένη λεκάνη σε σχήμα ισοσκελούς σταυρού, που βρίσκεται 

στον αυλόγυρο του ναού του αγίου Γεωργίου στο χωριό Αρεδιού στην περιοχή Ορεινής της επαρχίας 

Λευκωσίας. Το Αρεδιού υπαγόταν στην επικράτεια του αρχαίου βασιλείου της Ταμασού, της καθαυτό 

κοιτίδας του Χριστιανισμού στο νησί, με πρωτεργάτη τον Άγιο Ηρακλείδιο και τους πέριξ του. 

Η σταυρική λεκάνη της κολυμβήθρας έχει βάθος 41 εκ., μήκος κεραιών 88 εκ. η οριζόντια και 85 

εκ. η κάθετη και πλάτος κυμαινόμενο από 34 μέχρι 38 εκ. Οπή για απορροή του ύδατος βρίσκεται στον 

πυθμένα της δεξιάς οριζόντιας κεραίας, η οποία διαπερνά το τοίχωμα οριζόντια. Εσωτερικά η λεκάνη 

έφερε επικάλυψη από υδραυλικό κονίαμα. Εξωτερικά (πρόσοψη) στη βάση της κάθετης κεραίας του 

σταυρού φέρει λαξεμένη τοξόσχημη εγκοπή, η οποία κατά τη διάρκεια του μυστηρίου βοηθούσε τον 

κληρικό να μεταφέρει και να κρατεί ευκολότερα προς το μέσο της λεκάνης, όπου και το πλέον ευρύχωρο 

της σημείο, τον βαπτιζόμενο. Η άνω βάση του κυλινδρικού λίθου δεν είναι επίπεδη, αλλά φέρει εσώγλυφη 

λεκάνη βάθους 20 εκ., εντός της οποίας ενεγράφη η σταυρική λεκάνη. Με βάση το στοιχείο αυτό, 

υποθέτουμε ότι ο μονόλιθος, προτού μετατραπεί σε κολυμβήθρα, υπήρξε λεκάνη ελαιόμυλου. Οι τέτοιου 

τύπου μύλοι είναι αρκετά διαδεδομένοι στην Κύπρο με συνεχή χρήση από την Ύστερη Αρχαιότητα. Η 

παραγωγή λαδιού ήταν άμεσα συνδεδεμένη με τη θρησκεία. Υποθέτουμε ότι οι χριστιανοί, στην 

προσπάθεια τους να δημιουργήσουν βαπτιστήριο, πήραν τη λεκάνη παρακείμενου ελαιόμυλου, και την 

μετέτρεψαν σε κολυμβήθρα βαπτιστηρίου, το οποίο αποτελούσε προσάρτημα σε παλαιοχριστιανική 

βασιλική, η ύπαρξη της οποίας μάλλον πρέπει να αναζητηθεί στην ευρύτερη περιοχή της κοινότητας 



94 

Αρεδιού. Η βάπτιση ενηλίκων στη συγκεκριμένη κολυμβήθρα πιστεύομε ότι πρότεινα αποκλειστεί, αφού 

η συνολική διαμόρφωση της καθιστά δύσκολη την πρόσβαση στο εσωτερικό της. Χρονολογικά στον 

ευρύτερο ελληνικό χώρο οι μονόλιθες κολυμβήθρες τοποθετούνται στον 6° αιώνα, και θεωρούνται ως 

μεταβατικό στάδιο από το παλαιοχριστιανικό βαπτιστήριο στην ανεξάρτητη κολυμβήθρα των 

μεσαιωνικών χρόνων. Βασιζόμενοι στα εξωγενή γενικά αυτά στοιχεία, θα προτείναμε με κάθε επιφύλαξη 

ως χρονολόγηση της κολυμβήθρας του Αρεδιού τα τέλη του 50 0 με αρχές του 6°° αιώνα. 

Επί του παρόντος είναι η μόνη μονόλιθη παλαιοχριστιανική κολυμβήθρα, που έχομε στη διάθεση 

μας στον κυπριακό χώρο. Συνάμα πιστεύουμε ότι συνιστούν ευρύτερης έκτασης μοναδικότητα η σε 

δεύτερη χρήση λειτουργυαπητά της καθώς και η δημιουργία εγκοπής στην πρόσοψη της για να στέκει ο 

κληρικός. 

JO Q2 Q6 IM ο Q2 06 1* 
F " " n « « ^ ^ 4 ABrmriTOUUiKTi r - ^ ^ — ^ b » i ^ I | aonnmouncri 



95 

ΜΑΡΙΑ ΠΕΤΣΑ - ΣΤΑΥΡΟΥ 

ΧΡΥΣΟ ΠΕΡΙΔΕΡΑΙΟ ΑΡ. 17.190.150 ΑΠΟ ΤΟΝ ΘΗΣΑΥΡΟ ΛΑΜΠΟΥΣΑΣ ΣΤΟ 

ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΙΚΟ ΜΟΥΣΕΙΟ ΤΕΧΝΗΣ ΝΕΑΣ ΥΟΡΚΗΣ: ΝΕΕΣ ΔΙΑΣΤΑΣΕΙΣ 

Το περιδέραιο αρ. 17.190.150 προέρχεται από θησαυρό ο οποίος βρέθηκε το 1902 

στη Λάμπουσα της Κύπρου και αποκτήθηκε, μαζί με άλλα αντικείμενα του ίδιου 

θησαυρού, από το Μητροπολιτικό Μουσείο Τέχνης Νέας Υόρκης στα 1917. Πρόκειται για 

πρώιμο βυζαντινό κόσμημα που αποτελείται από εβδομήντα έξι τετράγωνα και δύο 

κυκλικά διάτρητα στοιχεία τα οποία δημιουργούν την 'αλυσίδα' του περιδεραίου καθώς 

και από επτά διάτρητα αναρτήματα. 

Μέχρι τώρα, τόσο στα αρχεία του ίδιου του Μητροπολιτικού Μουσείου όσο και 

στη βιβλιογραφία, ήταν γνωστό ότι το μήκος του έφτανε τα 76,5 εκατοστά. Από πρόσφατη 

έρευνα, ωστόσο, προκύπτει ότι το μήκος του είναι πολύ μεγαλύτερο, φτάνοντας τα 145 

εκατοστά. 



96 

ΙΑΚΩΒΟΣ ΠΟΤΑΜΙΑΝΟΣ 

ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΠΡΟΣΑΝΑΤΟΛΙΣΜΟΥ ΟΡΙΣΜΕΝΩΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ 

ΕΚΚΛΗΣΙΩΝ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ 

Σύμφωνα με την διδακτορική μου διατριβή, η οποία δημοσιεύτηκε επαυξημένη 

στην Ελληνική γλώσσα υπό τον τίτλο « Το Φως στη Βυζαντινή Εκκλησία», ο 

προσανατολισμός μεγάλου αριθμού βυζαντινών εκκλησιών γινόταν με βάση την 

τρίτη βυζαντινή ώρα κατά την ημέρα αφιέρωσης του ναού ή κατά την ισημερία 

γεγονός που εξαρτιόταν από την σημασία και την συχνότητα χρήσης της κάθε 

εκκλησίας. Ο σκοπός ήταν δέσμες φωτός να εισέρχονται και να προσπίπτουν επί του 

άρτου και του οίνου κατά την ώρα αφιέρωσης τους στον Θεό. Η τρίτη βυζαντινή ώρα 

έχει ιδιαίτερη λειτουργική σημασία εφόσον θεωρείται ότι είναι η ώρα κατά την οποία 

λαμβάνει χώρα η κάθοδος του Αγίου Πνεύματος εξαιτίας της οποίας ο άρτος και ο 

οίνος μετατρέπονται σε αίμα και σώμα του Χριστού. 

Η ώρα αυτή δεν έχει σταθερή αντιστοιχία προς κάποια συγκεκριμένη ώρα των 

σημερινών μηχανικών ρολογιών εξαιτίας του ότι οι ώρες κατά την ρωμαϊκή και την 

βυζαντινή εποχή αυξομειώνονταν σε διάρκεια λόγω της άμεσης εξάρτησης τους από 

την αυξομείωση της διάρκειας της ημέρας και της νύχτας ανάλογα με την εποχή, ενώ 

τα σημερινά μηχανικά ρολόγια μετρούν ισημερινές ώρες δηλαδή ώρες σταθερής 

διάρκειας. 

Η τεκμηρίωση της υπόθεσης περί του προσανατολισμού των εκκλησιών προς 

την τρίτη βυζαντινή ώρα περιελάμβανε πέρα από τις απαραίτητες αναλύσεις 

θεολογικών κειμένων και ένα δείγμα εκκλησιών από την Κωνσταντινούπολη, την 

Θεσσαλονίκη και το Άγιο Όρος. 

Από νεώτερες μελέτες μας προκύπτουν νέα και λεπτομερέστερα στοιχεία για 

ορισμένες βυζαντινές εκκλησίες της Θεσσαλονίκης. Οι μελέτες αυτές βασίζονται σε 

μετρήσεις που έγιναν τόσο με εναέριες όσο και με επίγειες τοπογραφικές μεθόδους. 

Οι ακριβέστερες αυτές μετρήσεις συγκρίνονται επίσης με προγενέστερες έρευνες από 

άλλους μελετητές οι οποίες όμως στοχεύουν στην στήριξη διαφορετικών υποθέσεων 

όπως την ευθυγράμμιση με κύριες οδούς κ. α. Τα αποτελέσματα δείχνουν να 

επικροτούν την βασική υπόθεση της διατριβής. 



97 

ΜΑΡΙΑ Ζ. ΣΙΓΑΛΑ 

ΓΥΑΛΙΝΑ ΚΤΕΡΙΣΜΑΤΑ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ΕΚΘΕΣΗ ΣΤΟ ΚΑΣΤΕΛΛΟ 

ΤΗΣ ΡΟΔΟΥ 

Στα αντικείμενα της μεσαιωνικής έκθεσης στο Καστέλλο(7ΐαλάτι του μεγάλου μαγίστρου) 

στη Ρόδο συγκαταλέγονται και έξι (6) γυάλινα αγγεία που βρέθηκαν σε ανασκαφές ταφών 

στη μεσαιωνική πόλη, κυρίως αλλά και στην ύπαιθρο του νησιού. 

Τα δύο από αυτά είναι μυροδοχεία με μακρόστενο σώμα - κυλινδρικό στο μεγαλύτερο τμήμα 

του και διευρυμένο στους ώμους - και σωληνοειδή λαιμό. Είναι κατασκευασμένα με την 

τεχνική της ενσωμάτωσης επιθέτου γυάλινου σύρματος και επιζωγραφισμένα. 

Τα υπόλοιπα τέσσερα είναι περιρραντήρια, δηλαδή μυροδοχεία με μακρύ λαιμό ειδικά για 

ραντισμό με μύρα ή αγιασμό. Τρία από αυτά έχουν σφαιρικό πεπλατυσμένο σώμα και 

οφιοειδείς λαβές ανάρτησης και ένα έχει σώμα δακτυλιόσχημο. 

Μυροδοχεία και περιρραντήρια χρονολογούνται στην περίοδο της Ιπποτοκρατίας από τα 

τέλη του 14°" αιώνα έως και το 1500 περίπου. Είναι όλα εισαγμένα από την Ανατολή. Η 

εύρεση τους σε λίγες αναλογικά, ταφές σχετίζεται με τα έθιμα ταφής της ανώτερης τάξης 

αστών και γαιοκτημόνων, των ορθόδοξων Ροδιτών στα χρόνια των Ιπποτών. 



98 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

ΦΟΡΗΤΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ ΤΟΥ ΤΕΜΠΛΟΥ ΤΟΥ ΝΑΟΥ ΤΗΣ 
ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ. ΑΠΟΚΑΤΑΣΤΑΣΗ ΕΝΟΣ 
ΣΥΝΟΛΟΥ ΤΟΥ Α' ΜΙΣΟΥ ΤΟΥ 1 6 Ο Υ ΑΙΩΝΑ. 

Η νεότερη έρευνα υπέδειξε πως η εικόνα του αγίου Δημητρίου του 

Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών (ΤΙ43) συνδέεται άρρηκτα με την εικόνα του 

Χριστού Παντοκράτορα, η οποία συνεχίζει να κοσμεί το νεότερο τέμπλο του ναού 

της Υπαπαντής στη Θεσσαλονίκη. Τα δύο αυτά φορητά έργα παρουσιάζουν πληθώρα 

κοινών χαρακτηριστικών που έρχονται να επιβεβαιώσουν εξάλλου την προέλευση της 

εικόνας του αγίου Δημητρίου από τον συγκεκριμένο ναό της Θεσσαλονίκης. 

Στο παραπάνω σύνολο των δύο φορητών έργων πιστεύουμε ότι μπορούμε να 

προσθέσουμε την εικόνα της Παναγίας Οδηγήτριας, αποκείμενη σήμερα σε ιδιαίτερη 

αίθουσα του Πατριαρχικού Οίκου στην Κωνσταντινούπολη. Το συγκεκριμένο έργο, 

παρά τις μέχρι τώρα δημοσιεύσεις που το παρουσιάζουν ως παλαιολόγεια 

καλλιτεχνική δημιουργία, μοιράζεται με τις δύο παραπάνω εικόνες πλήθος κοινών 

εξωτερικών γνωρισμάτων, όπως τις διαστάσεις, το διακοσμητικό φυτικό μοτίβο στο 

πλαίσιο της καθώς και στα ανάγλυφα φωτοστέφανο των εικονιζόμενων, το 

μεταγενέστερης εποχής μαύρο περίγραμμα που περιτρέχει τις μορφές, και τέλος τις 

φθορές καθώς και τις επιζωγράφισεις που εντοπίζονται κυρίως στην περιοχή των 

χεριών. Πέρα από αυτά τα κοινά γνωρίσματα, στοιχεία τεχνοτροπίας, ύφους και 

τεχνικής υπαγορεύουν την απόδοση της εικόνας της Παναγίας Οδηγήτριας σε 

ζωγράφο της Σχολής της Βορειοδυτικής Ελλάδος και κατ' επέκταση την 

χρονολόγηση της στον 16° αιώνα. 

Παράλληλα θεωρούμε πως οι ομοιότητες που παρουσιάζει στην τεχνοτροπία, 

τεχνική και ύφους, το γνωστό στην έρευνα βημόθυρο του ναού της Υπαπαντής με το 

παραπάνω σύνολο των τριών εικόνων επιβεβαιώνει την τοποθέτηση του στον 16° 

αιώνα αλλά παράλληλα το αποδεσμεύει από την μέχρι σήμερα αποδεκτή άποψη που 

το συγκατέλεγε στα έργα της Κρητικής Σχολής. 

Πέρα από το ενδιαφέρον που παρουσιάζει η ανασύνθεση της αρχικής μορφής 

και διάταξης των εικόνων του τέμπλου του ναού της Υπαπαντής, η παρούσα 

ανακοίνωση θα ασχοληθεί επίσης με το θέμα της απόδοσης τους στην καλλιτεχνική 

δημιουργία του γνωστού Θηβαίου ζωγράφου Φράγκου Κατελάνου. Σύμφωνα με την 



99 

μέχρι τώρα έρευνα, η εικόνα του αγίου Δημητρίου και ακολούθως αυτή του Χριστού 

στον ναό της Υπαπαντής έχουν θεωρηθεί πως ανήκουν στο χέρι του παραπάνω 

καλλιτέχνη. Αν και πριν την συντήρηση του συνόλου των εικόνων, δεν είναι εύκολα 

δυνατή η ασφαλής αποτίμηση των έργων, η τεχνοτροπική ανάλυση, οι φυσιογνωμικοί 

τύποι και σειρά εικονογραφικών στοιχείων συνδέουν αναμφισβήτητα τα παραπάνω 

έργα με την Σχολή της Βορειοδυτικής Ελλάδος. Εντούτοις, πιστεύουμε ότι η 

σύγκριση των συγκεκριμένων εικόνων με αδιαμφισβήτητα έργα του Κατελάνου, 

υποδεικνύει ότι οι ομοιότητες που παρουσιάζουν αυτές με το έργο του μεγάλου 

ζωγράφου περιορίζονται στο να συνδέσουν το σύνολο του ναού της Υπαπαντής με το 

εργαστήριο του και να το εντάξουν στον κύκλο των έργων αυτού. 



100 

ΑΓΓΕΛΙΚΗ ΣΤΡΑΤΗ 

ΘΕΟΤΟΚΟΣ ΟΔΗΓΗΤΡΙΑ- ΑΓΙΟΣ ΙΩΑΝΝΗΣ ΘΕΟΛΟΓΟΣ. ΣΧΟΛΙΑ ΚΑΙ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΕ ΕΝΑΝ ΣΠΑΝΙΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΤΥΠΟ 

Στο Εκκλησιαστικό Μουσείο της Ιεράς Μητροπόλεως Σερρών και Νιγρίτης που 

βρίσκεται στις Σέρρες εκτίθεται μία φορητή εικόνα, διαστάσεων 49χ50,2χ2 εκ., με 

την Θεοτόκο Οδηγήτρια και τον άγιο Ιωάννη Θεολόγο. 

Η εικόνα, της οποίας η προέλευση είναι άγνωστη, είχε παρουσιασθεί στην έκθεση 

που οργάνωσε η Εκκλησία της Ελλάδος με τον τίτλο "'Μυστήριον Μέγα και 

Παράδοξον" στο Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο στην Αθήνα κατά το 2001. 

Ο συνδυασμός εδώ του εικονογραφικού θέματος της Παναγίας Οδηγήτριας και του 

αγίου Ιωάννη του Θεολόγου, όρθιου, κρατώντας ανοικτό κώδικα με το κείμενο της 

αρχής του ευαγγελίου του ΕΝ ΑΡΧΗ ΗΝ Ο ΛΟΓΟΣ ΚΑΙ Ο ΛΟΓΟΣ ΗΝ ΠΡΟΣ 

ΤΟΝ ΘΕΟΝ...." (Ιωάννης, α', 1-2), είναι σπάνιος και ίσως αποτελεί και το μοναδικό, 

μέχρι τώρα γνωστό σε μας δείγμα. 

Το πλησιέστερο με την εικόνα του Εκκλησιαστικού Μουσείου των Σερρών 

εικονογραφικό θέμα, εντοπίζεται στην δεύτερη όψη της αμφιπρόσωπης εικόνας του 

Αρχαιολογικού Μουσείου της Σόφιας (1371) από το Poganovo της Βουλγαρίας όπου 

εικονίζονται όρθιοι η Θεοτόκος με την προσωνυμία Η ΚΑΤΑΦΥΓΉ και ο άγιος 

Ιωάννης ο Θεολόγος. Η εικόνα αυτή σε αντιπαραβολή με την προηγούμενη, 

διακρίνεται για τον τονισμό και την ανάδειξη της μορφής του Θεολόγου ως ισότιμης 

με την αντίστοιχη της Παναγίας που εξηγείται προφανώς από την πρόθεση του 

χορηγού. 

Ο απώτερος σκοπός του ζωγράφου και των δύο εικόνων επικεντρώνεται στην 

εικαστική ερμηνεία τόσο του λειτουργικού κειμένου όσο και της υμνολογίας της 

Εκκλησίας και την ανάδειξη και κυριαρχία του ύψιστου νοήματος της ενσάρκωσης 

του Λόγου, δηλαδή του Υιού του Θεού. 

Αλλα εικονογραφικά παραπλήσια θέματα που τεκμηριώνουν την παραπάνω 

πρόταση εντοπίζουμε και αλλού, κυρίως σε φορητές εικόνες αλλά και στη μνημειακή 

ζωγραφική. 



101 

Στην ανάδειξη και προβολή του ευαγγελιστή μας σημαντικός είναι ο ρόλος τόσο 

των πηγών όσο και των εκκλησιαστικών κειμένων που αναφέρονται σ' αυτόν και τον 

συσχετίζουν με την Θεοτόκο. 

Έτσι καταλήγουμε στην τεκμηριωμένη άποψη ότι ο σπάνιος εικονογραφικός τύπος 

της Παναγίας Οδηγήτριας και του Ιωάννη Θεολόγου με ανοικτό το ευαγγέλιο 

δημιουργήθηκε πιθανότατα στους ύστερους βυζαντινούς χρόνους (14^-15^ αι.) και 

υιοθετήθηκε από τους ζωγράφους του 16ου- 18ου αιώνα. Στη γένεση και 

αποκρυστάλλωση του συνετέλεσε εποικοδομητικά η εικονογραφία της Σταύρωσης 

όπου η Παναγία και ο Ιωάννης αντιπαραθέτονται στον εσταυρωμένο Χριστό. 

Καταλυτική εμφανίζεται και η συμβολή είτε των χορηγών είτε των παραγγελιοδοτών 

με σκοπό την κυριαρχία του υπέρτατου θεολογικού νοήματος της Ενσάρκωσης του 

Λόγου του Θεού και της σωτηρίας του ανθρώπινου γένους, μέσω της Παναγίας. Η 

κυκλοφορία και διάδοση του σωτήριου μηνύματος μεταξύ των πιστών χριστιανών, 

οφείλει τα μέγιστα στο έργο του ευαγγελιστή και αγαπημένου μαθητή του Ιησού 

Χριστού.-



102 

ΣΑΠΦΩ ΤΑΜΠΑΚΗ 

ΒΟΣΚΟΣ, ΑΓΡΟΤΗΣ Ή ΨΑΡΑΣ ;ΕΝΔΥΜΑΣΙΕΣ ΤΩΝ ΑΠΛΩΝ ΑΝΘΡΩΠΩΝ ΣΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 

Οι ενδυμασίες των Βυζαντινών είναι ένα δύσκολο θέμα έρευνας. Τα ανασκαφικά ευρήματα είναι 

λίγα, οι σχετικές απεικονίσεις σε τοιχογραφίες, εικόνες και χειρόγραφα πολλές και οι μαρτυρίες των 

πηγών δυσκολονόητες καθώς περιέχουν άγνωστες ή μη εύκολα ταυτιζόμενες ονομασίες για όσα 

κάλυπταν τα σώματα των ανθρώπων. 

Τα τελευταία χρόνια ωστόσο αυξάνεται ο αριθμός των δημοσιεύσεων για τα βυζαντινά κοσμικά 

ενδύματα, κυρίως για αυτά που φορούσαν οι αυτοκράτορες, οι ηγεμόνες, οι αυλικοί και η ανώτερη τάξη. 

Ανασκαφικά ευρήματα από απλά ή πολύτιμα ποικιλμένα υφάσματα επιβεβαιώνουν την γοητευτική συχνά 

εντύπωση, η οποία αποκομίζεται για το θέμα αυτό από τη βυζαντινή ζωγραφική. 

Οι απεικονίσεις όμως των απλών, εργαζόμενων ανθρώπων είναι σπανιότερες και τα καθημερινά 

τους ενδύματα, κατασκευασμένα από πιο φθαρτά υλικά δύσκολα διατηρούνται τουλάχιστον στις δικές 

μας περιοχές. 

Στην προσπάθεια να διαπιστωθεί, εάν το ανώνυμο πλήθος φορούσε κάτι άλλο εκτός από ένα 

απλό, συνήθως κοντό και ζωσμένο, κομάτι υφάσματος, χρήσιμες αποδείχθηκαν απεικονίσεις από την 

ταφική ζωγραφική και κυρίως από τις μικρογραφίες χειρογράφων. Μεμονωμένες μορφές, σκηνές 

βουκολικών ή αγροτικών εργασιών σε ορισμένα χειρόγραφα και οι οι απεικονίσεις των βοσκών στην 

παράσταση της Γέννησης του Χριστού προσφέρουν πληροφορίες για τον τρόπο ενδυμασίας των απλών 

πολιτών στο Βυζάντιο. 

Από τα στοιχεία αυτά εντοπίζονται ορισμένες ενδιαφέρουσες λεπτομέρειες, όπως διαφορές στα 

ενδύματα ανάλογα με την κοινωνική ομάδα και την απασχόληση των ανθρώπων, καθώς και η 

μακρόχρονη και σταδιακή αλλαγή και εξέλιξη των ενδυμάτων τους από την παλαιοχριστιανική ως την 

υστεροβυζαντινή εποχή. 



103 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΤΑΝΤΣΗΣ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΧΡΗΣΗ ΤΩΝ ΥΠΕΡΩΩΝ 

ΣΤΟΥΣ ΝΑΟΥΣ ΤΗΣ ΜΕΣΗΣ ΚΑΙ ΥΣΤΕΡΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ. 

Την εποχή του Ιουστινιανού τα υπερώα γίνονται αναπόσπαστο στοιχείο των εκκλησιών, 

βασιλικών και περίκεντρων. Η χρήση τους συνδέεται κατά κύριο λόγο με το τυπικό της συμμετοχής του 

αυτοκράτορα και της αυλής του στις ακολουθίες, γεγονός που βεβαιώνεται τουλάχιστον στην 

πρωτεύουσα καθώς και στην περιφέρεια, όπου έχουμε οικοδομική δραστηριότητα με αυτοκρατορική 

χορηγία. Άλλες χρήσεις περιλαμβάνουν την παρακολούθηση των ακολουθιών από γυναίκες και 

κατηχούμενους. 

Την επόμενη περίοδο και μέχρι τον 10° αιώνα το υπερώο απαντάται σε σειρά μνημείων 

ιδιαιτέρου ενδιαφέροντος αλλά προβληματικής χρονολόγησης (στο ναό της Κοίμησης στη Νίκαια, στη 

μετασκευή της Αγίας Ειρήνης στην Κωνσταντινούπολη, στην Αγία Σοφία Θεσσαλονίκης, στον Άγιο 

Κλήμη στην Άγκυρα, στον Άγιο Νικόλαο στα Μύρα, στο ναό στο Dereagzi της Λυκίας, στην Αγία Σοφία 

Βιζύης). Πρόκειται για μεγάλης κλίμακας κτήρια που συνδυάζουν χαρακτηριστικά βασιλικής και 

σταυροειδών τρουλαίων ναών. Τα υπερώα τους αναπτύσσονται στις τρεις πλευρές του κτηρίου (δυτική, 

βόρεια και νότια) γύρω από τον τρουλαίο πυρήνα. Η Αγία Ειρήνη, ο ναός στο DereagZi και η Αγία Σοφία 

Βιζύης έχουν συνδεθεί και με τον λεγόμενο τύπο του Μυστρά όπως και ο ναός ο γνωστός ως Gül Camii 

στην Κωνσταντινούπολη (τέλη 11ο υ αιώνα), ο οποίος έχει παρόμοια χαρακτηριστικά. 

Στα χρόνια που ακολουθούν, παρατηρείται μείωση της κλίμακας των ναών και παράλληλα η 

αποκρυστάλλωση του τύπου του σταυροειδούς εγγεγραμμένου μετά τρούλου. Στους ναούς αυτού του 

τύπου δεν εφαρμόζονται υπερώα σε πλήρη ανάπτυξη. Σε λίγους αναλογικά από αυτούς συναντούμε 

όροφο ο οποίος περιορίζεται στη δυτική πλευρά του κτηρίου πάνω από το χώρο του νάρθηκα. 

Το στοιχείο των πλήρως ανεπτυγμένων υπερώων απαντάται κατά τη μέση βυζαντινή περίοδο σε 

τρεις ναούς οκταγωνικού τύπου (του λεγόμενου σύνθετου οκταγωνικού): το καθολικό του Οσίου Λουκά 

στη Βοιωτία, τη Σωτήρα Λυκοδήμου στην Αθήνα και τη μεταμόρφωση του Σωτήρα στους Χριστιανούς 

της Τριφυλίας. Στους υπόλοιπους ναούς του ίδιου τύπου ο όροφος περιορίζεται στο δυτικό τμήμα, όπως 

στο καθολικό της Μονής Δαφνιού, ή απουσιάζει εντελώς, όπως στον Άγιο Νικόλαο στα Καμπιά της 

Βοιωτίας. Το ίδιο στοιχείο απαντάται επίσης και σε ορισμένες βασιλικές της ίδιας εποχής. 

Κατά την ύστερη βυζαντινή περίοδο, πλήρως ανεπτυγμένα υπερώα εφαρμόζονται στους ναούς 

του Μυστρά (Αφεντικό, Άγιος Δημήτριος, Παντάνασσα), στους Αγίους Αποστόλους στο Λεοντάρι της 

Αρκαδίας, στη Χρυσσοκέφαλο της Τραπεζούντας και στην Παρηγορίτισσα της Άρτας. Σε αυτούς τους 

ναούς η παρουσία των υπερώων σε πλήρη ανάπτυξη έχει συνδεθεί με την μεταφορά του αυλικού 

τυπικού στις περιφερειακές πρωτεύουσες των κρατιδίων μετά την κατάληψη της Κωνσταντινούπολης 

από τους σταυροφόρους. Η Παρηγορίτισσα της Άρτας και η Χρυσσοκέφαλος της Τραπεζούντας είναι 

ναοί που προέκυψαν από μετασκευή παλαιότερου υφιστάμενου κτηρίου. Ο πρώτος ανήκει στον 



104 

λεγόμενο απλό οκταγωνικό τύπο με διώροφο περίστωο ενώ ο δεύτερος είναι τρουλαία βασιλική με 

πλευρικά υπερώα. 

Στο Αφεντικό του Μυστρά εφαρμόζεται ο λεγόμενος μεικτός τύπος ο οποίος αποτελεί σύνθεση 

δύο τύπων σε δύο επίπεδα: στο ισόγειο βασιλική με νάρθηκα ενώ στον όροφο σταυροειδής 

εγγεγραμμένος ναός μετά τρούλου. Έχει υποστηριχθεί ότι πρόκειται για ναό που ξεκίνησε να 

οικοδομείται ως απλός σταυροειδής εγγεγραμμένος και στην πορεία αποφασίστηκε να κατασκευαστούν 

και υπερώα. Τα λεγόμενα στοιχεία βασιλικής που εντοπίζονται στην κάτοψη του ναού είναι οι δύο 

επτπλέον κίονες που προστέθηκαν στο αρχικό σχέδιο, μεταξύ των τεσσάρων κιόνων που φέρουν το 

κεντρικό τετράγωνο της βάσης του τρούλου. Την ίδια διάταξη συναντούμε και στον Άγιο Δημήτριο (ο 

οποίος προήλθε και αυτός από μετασκευή) ενώ κάποιες αδεξιότητες έχουν λυθεί στην Παντάνασσα, ναός 

που σχεδιάστηκε εξ αρχής σε αυτόν τον τύπο. 

Στους Αγίους Αποστόλους Λεονταρίου οι δύο επιπλέον κίονες παραλείπονται, ενώ δημιουργείται 

μια επιμήκυνση. Η κάτοψη παρουσιάζει όμοια χαρακτηριστικά και στα δύο επίπεδα με συνέχεια των 

δομικών στοιχείων. Πρόκειται για την συνεπέστερη εφαρμογή πλήρως ανεπτυγμένων υπερώων σε έναν 

σταυροειδή εγγεγραμμένο ναό. 

Η ανάλυση οδηγεί σε συμπεράσματα που βοηθούν να κατανοήσουμε καλύτερα την εμφάνιση και 

την καταγωγή των σταυροειδών εγγεγραμμένων ναών. Η εμφάνιση τους τοποθετείται στον 8° και 9° 

αιώνα ενώ στον 10° θεωρείται ότι έχουμε την αποκρυστάλλωση του τύπου. Οι ναοί που έχουν πλήρως 

ανεπτυγμένα υπερώα από τα χρόνια του Ιουστινιανού μέχρι τον 10° αιώνα είναι πιο κοντά στον 

σταυροειδή τύπο από ότι μέχρι τώρα πιστεύαμε. Πρόκειται για μεγάλης κλίμακας κτήρια κεντρικής 

ανάπτυξης. Ο ευρύς τρούλος τους εδράζεται σε τέσσερις μεγάλους πεσσούς ή πιο σύνθετες κατασκευές 

που προοδευτικά απλοποιούνται. Τα επιπλέον φέροντα στοιχεία που συναντούμε στο ισόγειο φέρουν το 

δάπεδο του υπερώου. Εξαιτίας τους, όπως και στους ναούς του Μυστρά, θεωρείται ότι συνυπάρχουν 

στοιχεία δρομικότητας τα οποία συνδέουν τυπολογικά τα κτήρια και στις δύο περιπτώσεις με τις 

βασιλικές. 

Όταν την ίδια εποχή, τα υπερώα εγκαταλείπονται (είτε λόγω ελάττωσης του εκκλησιάσματος, είτε 

γιατί πρόκειται για μοναστικά κτήρια με χρήστες του ιδίου φύλλου) και μειώνεται η κλίμακα των κτηρίων 

(για τους ίδιους λόγους αλλά και λόγω έλλειψης πόρων) είναι πλέον ελεύθεροι να μειώσουν τα φέροντα 

στοιχεία σε τέσσερα. Παράλληλα εξελίσσεται και ο τρόπος διαμόρφωσης των καλύψεων που καταλήγει 

στη γνωστή σταυρική διάταξη των στεγών και την κλιμάκωση των όγκων. Η εγκατάλειψη των υπερώων 

είναι το μεγάλο βήμα από τη διάλυση των φερόντων πεσσών έως την διαμόρφωση του τετράστυλου 

τρουλαίου ναού. 

Η γέννηση και εξέλιξη του σταυροειδούς εγγεγραμμένου ναού αποτελεί γνήσιο τμήμα της 

δημιουργικής ανανέωσης της βυζαντινής ναοδομίας από τα χρόνια του Ιουστινιανού και τα πρώτα 

μεγάλα σταυρικά και περίκεντρα κτήρια μέχρι την επικράτηση του τύπου στον 10° αιώνα και εξής. 

Απομένει να διερευνηθούν οι συνθήκες που οδήγησαν σε αυτές τις εξελίξεις. 



105 

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Δ. ΤΡΙΑΝΤΑΦΥΛΛΟΠΟΥΛΟΣ 

ΠΑΡΑΜΥΘΙΑΣ ΕΙΚΟΝΕΣ ΣΤΟ ΥΠΟΔΟΥΛΟ ΓΕΝΟΣ 
(Γιά χήν 550ή επέτειο tffc Μεγάλης 'Αλώσεως) 

Άσήκωσζ. θεέ μου, £ναν άλλον 'Αλέξανδρσν! 
(Ιωάννης Πρίγκος, Άμστελόδαμον, 1768) 

Έάν ή "Αλωση του 1453 συγκροτεί τό θεμελιακότερο γεγονός ανάμεσα στύν 
Μεσαίωνα και τη Νεώτερη Εποχή, όπως όχι άστοχα διατείνονται Ιστορικοί 
περιωπής, το ερώτημα είναι,-εάν τό "Βυζάντιο μετά τό Βυζάντιο" έχει συνείδηση 
αυτού τού πράγματος καί με ποιους τρόπους συντηρεί τή μνήμη του. Με άλλα 
λόγια, ή Μεγάλη 'Ιδέα —διόλου νέα, σημειωθήτω, γιά τους 'Ορθοδόξους μετά την 
29η Μαΐου 1453— ποιες μορφές πήρε στό υπόδουλο Γένος; Καί κυρίως, πώς 
εκφράστηκε αυτή μέσα από τον κόσμο των εΙκόνων καί των συλλογικών συμβόλων; 

Ερώτημα φαινομενικά απλό πλην ακανθώδες, Ιδιαίτερα δταν επιχειρήσει 
κανείς νά συνδέσει λόγο καί είκόνα, νά ανιχνεύσει τους αρμούς ανάμεσα στην 
παραγωγή του πάσης φύσεως λόγου (εκκλησιαστικοί) ή θύραθεν, 
άγραφου/ανώνυμου, έντεχνου/επώνυμου ή μή) καί των είκαστικών προϊόντων. Ut 
picture, poesis ασφαλώς, αλλά πώς καί κατά πόσο; 

Μία πρώτη, εγγενής δυσκολία: "Οσο πλησιάζουμε προς την άναπτερνγίασιν 
τής Παλιγγενεσίας του 1821, τόσο πιό δυσδιάκριτα καθίστανται τά δρια ανάμεσα 
σέ αμιγώς εθνικά/φυλετικά Ιδεώδη καί θρησκευτικές έννοιες. Ή μεταμόρφωση τοϋ 
Πατριάρχη σέ εθνάρχη την έπαύριο της Πτώσης συνεπέφερε λ.χ. καί τόν ολοένα 
έντονωτερο χρωματισμό θρησκευτικών παραστάσεων μέ νόημα 
εθνικό/απελευθερωτικό, δπως στην περίπτωση τής ναυμαχίας τής Ναυπάκτου 
(1571). Αλλά έάν έδώ ot παραστάσεις ενεργούν ως λαλοϋντα σύμβολα, σέ άλλες 
περιπτώσεις απαιτείται βαθύτερη προσέγγιση στά σημαίνοντα καί τα σημαινόμενα. 

Ή δεύτερη δυσκολία: Αυτή ή ταπεινή τέχνη (αλλά όχι δίχως ύφος!) της 
Τουρκοκρατίας, συστηματικά διαβεβλημένη από τόν Διαφωτισμό εως περίπου τίς 
αρχές του 20ού αΙώνα, ασφαλώς αγνοεί, στό μεγαλύτερο της μέρος, την περίπλοκη 
γλώσσα των δυτικών εμβλημάτων τού 16ου καί Που αίώνα. Παρά ταύτα 
αναπτύσσει μία δική της εικονολογία, βασισμένη στή βυζαντινή αλλά καί τή 
νεώτερη δυτική παράδοση, πού δύσκολα αποκρυπτογραφείται χωρίς παράλληλη 
εμβάθυνση στό εν γένει πολιτιστικό της υπόστρωμα. Ό ερευνητής πού αστοχεί νά 
θεωρήσει έκ τών έσω τό πλαίσιο μιας Ιστορικής εποχής προκειμένου νά ερμηνεύσει 
τά καλλιτεχνικά της προϊόντα, παύει νά είναι Ιστορικός τής τέχνης· μετατρέπεται 
σέ τεχνοκρίτη, αίσθητικό η" δ,τι άλλο. 

Τρίτη δυσκολία: Πότε ερμηνεύουμε καί πότε ύπερερμηνεύσυμε, βιάζοντας τά 
πράγματα; Στον χώρο τής μεταβυζαντινής τέχνης, δπου πολλά κείμενα 
παραμένουν ανέκδοτα ή απλώς απουσιάζουν, τέτοιοι κίνδυνοι εμφανίζονται 
αυξημένοι σέ σχέση μέ τή βυζαντινή τέχνη. 

Στην ανακοίνωση θά επιχειρηθεί μία δειγματοληψία παραστάσεων από τό 
μεταβυζαντινό θεματολόγιο, ot όποιες, κατά τή γνώμη μας, σκοπό είχαν τήν 
παραμυθία καί τήν ελπίδα τού Γένους γιά τή Χαμένη Βασιλεία, Οπως περίπου τήν 
εξέφρασε ό ανώνυμος, Κύπριος(;) ποιητάρης: 

Θεέ μου, νά ξημέρωνε μιΔ μέρα μέ τόν ήλιο, 
νά πάρω 'γώ τήν αγαπώ κι ή Πόλη τό βασίλειο! 

Πανεπιστήμιο Κύπρου 



106 

' Ε ν δ ε ι κ τ ι κ ή β ι β λ ι ο γ ρ α φ ί α 

À) Μεταβυζαντινός κόσμος 
"Αργυρίου Ά.. Ιδεολογικά ρεύματα ατούς κόλπους τοϋ 'Ελληνισμοϋ καί τής Όρθοδοξίας χαζά 

* τους χρόνους τής Τουρκοκρατίας. Λάοισα 1980. 
Βακολόπουλυς :Α. "Ε., 'Ιστορία τοϋ Νέου'Έλληνιομοϋ, τόμοι 8, θεσσαλονίκη 1974-1988. 
Βακαλόπουλος "Α. Έ., Πηγές τής Ιστορίας τοϋ Νέρου 'Ελληνισμοϋ, τόμοι 2, θεσσαλονίκη 

1965,1977. " 
Γιανναράς Χ.. 'Ορθοδοξία καί Λύση στη Νεώτερη 'Ελλάδα. "Αθήνα 1992. 
Δτιμαοας Κ. θ.. 'Ιστορία τής Νεοελληνικής Λογοτεχνίας, 'Αθήνα ^2000. 
Ζακυθηνός Α. "Α., Μεταβυζαντινά καί Νέα 'Ελληνικά, 'Αθήναι 1978. 
"Ήμελλος Στ., θρνλσύμενά για φ "Αλωση καί φ εθνική αποκατάσταση, Αθήνα 1991 -
Ασυκάτος Δ. Σ., ΕΙσανογήαφ 'Ελληνική Λαογραφία, "Αθήνα ^1992. 
Μαστροδημήτρης Π. Δ., Βσαγωγή στη Νεοελληνική Φιλολογία, "Αθήνα 61996. 
Μεταλληνός Γ. Δ. (πρωτοπρ.), Τουρκοκοατία. ΟΙ 'Έλληνες σφ 'Οθωμανική Αυτοκρατορία, 

'Αθήνα 1988. 
Χασιώτης "Ι. Κ.. Μεταξύ οθωμανικής κυριαρχίας καί ευρωπαϊκής πρόκλησης. Ό ελληνικός 

κόσμος στα χρόνια τής Τουρκοκρατίας, θεσσαλονίκη 2001. 
Χρυσός Ë. (έπιμ.), Ή Άλωση τής Πόλης, 'Αθήνα 1994. 

Argyriou Α., U s exégèses grecques de l'Apocalypse à l'époque turque (1453-1821). Esquisse d'une 
histoire des courants idéologiques au sein du peuple grec asservi, θεσσαλονίκη 1982. 

Papadopoullos Th. H., Studies and Documents relating to the History of the Greek Church and 

People under Turkish Domination, Aldershot (Variorum) 21990. 
Vtyonis Sp. (έπιμ.), The "Past" in Medieval and Modem Creek Culture, Malibu 1978. 

Β) Μεταβυζαντινή τέχνη 
Γαλάβαρης Γ.. 'Ελληνική τέχνη. Ζωγραφική βυζαντινών χειρογράφων, "Αθήνα 1995. 
Γαρίδης Μ., Διακοσμητική ζωγραφική στά Βαλκάνια καί τή Μικρά 'Ασία. 18ος-19ος αιώνας, 

•Αθήνα 1999. 
Γκράτζιου Ό . . 'Αναμνήσεις από τή χαμένη βασιλεία, "Αθήνα 1999. 
Ζώρα Π.. 'Ελληνική τέχνη'Λαϊκή τέχνη, Αθήνα Î994. 
Κουμαριανου Abt., Δρουλια Α., Uyton Ε., Τό ελληνικό βιβλίο 1476-1830, "Αθήνα 1986. 
Κυοιακου Κ., ΟΙ Ιστορημένοι χρησμοί τοϋ Λέοντος ΣΤ ' τοϋ Σοφοϋ. Χειρόγραφη παράδοση καί 

εκδόσεις κατά τους ΙΕ'-ΙΘ' αιώνες, 'Αθήναι 1995. 
Τριανταφυλλόπουλος Δ. Δ.. "Βυζαντινή παράδοση καί δυτικές καινοτομίες στην τέχνη των 

παλαιοτέρων μονών του Νησιού 'Ιωαννίνων", Μ. ΓαρΙδης, "Α. Παλιούοσς (έπιμ.).. 
Μοναστήρια Νήσου 'Ιωαννίνων. Πρακτικά Συμποσίου 700 χρόνια 1292-1992 (29-31. 5.1992). 
Ιωάννινα 1999, 357407. 

Τριανταφυλλοπουλος Δ. Δ., Μελέτες γιά τή μεταβυζαντινή ζωγραφιχή. Ένετοκρστούμενη καί 
* ϊονρκοκρατούμενη 'Ελλάδα καί Κύπρος, Αθήνα 2002. 

Τρισντάφυλλόπουλος Δ. Δ., "'Αποκαλύψεως οράματα στην Κύπρο. Ιστορική πραγματικότητα καί 
~ έσχατολονική προοπτική . 'Αφιέρωμα στον Θεόδωρο Χ. Παπαδόπουλλο [Κυπριακές Σπουδές, 

20031, (τυπώνεται). 

Galavaris G., The Icon in the Life of the Church, Leiden 1981. 
Garidls M., La peinture murale dans le monde orthodoxe après la chute de Byzance (1450-1600) et 

dans les pays sous domination étrangère, Athènes 1989. 
Layton E., The sixteenth century Creek book m Italy. Printers and publishers for the Creek world, 

Venice 1994. 
Triantaphyllopulos D. D., Die nachbyzantinische Wandmalerei auf Kerkyra und den anderen 

lonichen Inseln. Untersuchungen zur Konfrontation zwischen ostkirchlicher und abendländischer 
Kunst (15.-18. Jahrhundert),x6\^oi2, München 1985. 

Trlaniaphyilopoulos D. D., "Byzance après Byzance". Post-Byzantine Art (1453-1830) In the 
Greek Orthodox World". εΙσαγωγικό κεφάλαιο στον κατάλογο έκθεσης Hellenic Ministry of 
Culture/Byzantine & Christian Museum - Alexander S. Onassis Public Benefit Foundation 
(USA) #κδ.), Post-Byzantium: The Creek Renaissance. 15th-18th century Treasures from the 
Byzantine Λ Christian Museum, Athens, (New York, November 2002-February 2003), Athens 
2002. 3-27. 

Vereecken J.. Hadermann-Misguich L, Les oracles de Léon le Sage illustrés par Georges 
Klonlzas. La version Barozzi dans le Codex Bute, Venise 2000. 



107 

ΜΑΡΙΖΑ Β. ΤΣΙΑΠΑΛΗ 

ΙΕΡΑΤΙΚΑ ΑΜΦΙΑ ΚΑΙ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΑ ΥΦΑΣΜΑΤΑ ΣΤΗΝ ΕΝΤΟΓΧΙΑ 

ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΤΟΥ 1 7 Ο Υ ΑΙΩΝΑ ΣΤΟΥΣ ΝΑΟΥΣ ΤΟΥ ΝΟΜΟΥ ΤΗΣ 

ΑΡΤΑΣ 

Το ένδυμα, τόσο στη κοσμική όσο και στην εκκλησιαστική ζωή της βυζαντινής 

αυτοκρατορίας, είχε ιδιαίτερη σημασία. Για το λόγο αυτό, αναπτύχθηκε η 

χρυσοκεντητική τέχνη, η οποία είχε σκοπό τη διακόσμηση των επίσημων κοσμικών 

ενδυμάτων, των ιερατικών αμφίων, αλλά και των λειτουργικών υφασμάτων που 

χρησιμοποιούνταν στο θυσιαστήριο ή κοσμούσαν τους τοίχους και τους κίονες της 

εκκλησίας. Η χρυσοκεντητική επηρεάστηκε βαθιά από τη ζωγραφική, από την οποία 

αντλούσε τόσο τα θέματα όσο και την τεχνοτροπία της. Όμως και η ζωγραφική δεν 

έμεινε αδιάφορη από τα επιτεύγματα της πρώτης. Η αλληλεπίδραση που αναπτύχθηκε 

ανάμεσα στις δυο τέχνες αποτυπώθηκε με επιτυχία στις τοιχογραφίες των ναών. 

Η διάθεση των ζωγράφων να διακοσμήσουν ορισμένα αρχιτεκτονικά μέρη των 

ναών, καθώς και τα ενδύματα που φορούσαν οι μορφές στις παραστάσεις του 

εικονογραφικού προγράμματος, εκδηλώθηκε στα έργα της πρωτοβυζαντινής κιόλας 

εποχής και συνεχίστηκε ως τα μεταβυζαντινά χρόνια. Με την πάροδο των αιώνων, ο 

αρχικά απλουστευτικός χαρακτήρας των θεμάτων εκλείπει και τη θέση του παίρνει η 

εκζήτηση στα σχέδια και στον τρόπο έκφρασης των ζωγράφων. Στη μεταβυζαντινή 

εποχή, ο πλούσιος ανθεμωτός διάκοσμος και ορισμένα ζωομορφικά συμπλέγματα 

που έχουν ανατολίτικη προέλευση (δικέφαλοι ή μονοκέφαλοι αετοί, λεοντοκεφαλές), 

τα γραμμικά και γεωμετρικά σχέδια (ελικοειδείς βλαστοί, σηρικοί τροχοί, 

συνεχόμενοι ρόμβοι, κυματοειδείς ή τεθλασμένες γραμμές), οι σταυροί, οι 

μαργαριτοκόσμητες και διάλιθες ταινίες αποτελούν τα κατεξοχήν διακοσμητικά 

θέματα, που απεικονίζονται στα ιερατικά άμφια και στα εκκλησιαστικά υφάσματα 

στις τοιχογραφίες των ναών. 

Στις παραστάσεις των μνημείων του 17ου αιώνα στο νομό της Άρτας, ο τύπος του 

ενδύματος υπαγορεύει τη διακόσμηση του, η οποία σε γενικές γραμμές ακολουθεί τις 

επιταγές της εποχής. 

Έτσι, οι αρχιερατικοί σάκκοι φέρουν περίτεχνα φυτικά κοσμήματα, που 

συνηθίζονταν σε υφάσματα ενετικής προέλευσης, τα επιμανίκια και τα επιγονάτια 

είναι συνήθως μαργαριτοκόσμητα ή διάλιθα, ενώ τα ωμοφόρια σταυροφόρο. 



108 

Μια ομάδα ολόσωμων αγίων φορά μονόχρωμο στιχάριο, φελόνιο με αβακωτό ή 

γεωμετρικό σχέδιο και σταυροφόρο ωμοφόριο. Άλλοι παριστάνονται ως ασκητές με 

ποδήρεις χιτώνες και αδιακόσμητους, μονόχρωμους μανδύες που πορπώνονται ή 

αναδιπλώνονται, ενώ αντίθετα κάποιοι φορούν χιτώνες που απολήγουν σε ταινίες με 

πολυποίκιλτα φυτικά μοτίβα και γούνινους επενδύτες με μαργαριτοκόσμητα 

επιρράμματα 

Ορισμένοι ολόσωμοι άγιοι και μερικές μορφές σε χριστολογικές σκηνές 

ακολουθούν έναν άλλο ενδυματολογικό τύπο: φορούν κοντό ή ποδήρη πτυχωτό 

χιτώνα και δαλματική, που συνήθως απολήγει σε διάλιθη ταινία. Επενδύτης μπορεί 

να καλύπτει χαλαρά τους ώμους ή μανδύας να πορπώνεται στο στήθος. 

Πιο λιτό είναι το ένδυμα των διακόνων και των αγγέλων, το οποίο αποτελείται από 

ένα μονόχρωμο στιχάριο και οράριο, που κοσμείται με ταινία ή διάλιθα ανθάκια 

στους πρώτους και χρυσοκέντητο λώρο στους δεύτερους. 

Ενδιαφέρον παρουσιάζει η απεικόνιση των κτητόρων, όπου αντικατοπτρίζονται οι 

ενδυματολογικές συνήθειες των αρχόντων της εποχής της τουρκοκρατίας στην 

περιοχή της Άρτας. 

Όσον αφορά στα εκκλησιαστικά υφάσματα, αυτά περιορίζονται σε καλύμματα της 

κλίνης της Παναγίας - που συνήθως είναι πτυχωτά και στις παρυφές τους φέρουν 

διάλιθες ή γεωμετρικές ταινίες - σε αδιακόσμητα, μονόχρωμα τραπεζομάντιλα, σε 

χειρόμακτρα και υφάσματα που συνδέουν κτήρια και ναούς σε σκηνές - αυτά είτε 

είναι πορφυρά είτε φέρουν γραμμικά διακοσμητικά σχέδια - και τέλος σε γραπτές 

ποδέες που κοσμούνται με γεωμετρικά θέματα. 

Πάντως, αν αντιπαραβάλλουμε τα ιερατικά και λειτουργικά άμφια, όπως 

απεικονίζονται στις τοιχογραφίες με τα χειροποίητα που φορούσαν ή 

χρησιμοποιούσαν οι ιερείς στην καθημερινή ζωή της Εκκλησίας τον 17° αιώνα, θα 

διαπιστώσουμε ότι τα πρώτα υπολείπονται των δευτέρων όσον αφορά στη 

διακόσμηση. Κι αυτό γιατί, τα θέματα των τοιχογραφημένων συνόλων είναι λιτά, 

τυποποιημένα και δεν αποδίδουν τον πλούτο και την πουαλία των σχεδίων των 

πραγματικών υφασμάτων. Η χρυσοκεντητική, τελειοποιώντας τις τεχνικές της και 

εμπλουτίζοντας τα θέματα της μας κληροδότησε αξιόλογα έργα τέχνης. 



109 

ΧΡΙΣΤΙΝΑ ΤΣΙΓΩΝΑΚΗ 

ΝΕΑ ΑΝΑΣΚΑΦΙΚΑ ΔΕΔΟΜΕΝΑ ΓΙΑ ΤΗ ΒΑΣΙΑΙΚΗ Α ΤΗΣ ΪΤΑΝΟΥ 

Οι πρώτες ανασκαφές στην Ίτανο πραγματοποιήθηκαν το 1899 από τη 

Γαλλική Αρχαιολογική Σχολή υπό τη διεύθυνση του Joseph Demargne. Οι 

ανασκαφές αυτές έφεραν στο φως ένα από τα σημαντικότερα πρωτοβυζαντινά 

μνημεία της ανατολικής Κρήτης, τη βασιλική Α. Από το 1994 ως το 1998 το 

Ινστιτούτο Μεσογειακών Σπουδών σε συνεργασία με τη Γαλλική Αρχαιολογική 

Σχολή διεξήγαγε νέες ανασκαφικές έρευνες στη βασιλική στα πλαίσια ενός κοινού 

προγράμματος για τη δημοσίευση των παλιών γαλλικών ανασκαφών στην Ίτανο. 

Παρά τη διατάραξη της στρωματογραφίας από τις παλιές ανασκαφές και την 

πενία των κινητών ευρημάτων, οι νέες έρευνες προσέθεσαν σημαντικά στοιχεία στην 

αρχιτεκτονική ιστορία του μνημείου. 

Η βασιλική Α, τρίκλιτη με ημικυκλική αψίδα στα ανατολικά και νάρθηκα στα 

δυτικά, κτίσθηκε στη δυτική πλαγιά της ανατολικής Ακρόπολης της Ιτάνου. Στον 

χώρο υπήρχαν προγενέστερα κτίσματα, τα οποία εν μέρει καταστράφηκαν και εν 

μέρει χρησιμοποιήθηκαν για την ανέγερση της βασιλικής. Στα νότια και ανατολικά 

του μνημείου εντοπίσθηκαν κατασκευές που ανήκουν στα προσκτίσματα της 

βασιλικής, ενώ στα βόρεια, στενό μονοπάτι χώριζε τη βασιλική από τα σπίτια του 

οικισμού. 

Στο μνημείο διακρίνονται τρεις τουλάχιστον οικοδομικές φάσεις. Μία από τις 

κύριες παρεμβάσεις που έλαβαν χώρα κατά τη δεύτερη φάση είναι η δημιουργία ενός 

μικρού δωματίου στο ανατολικό άκρο του βορείου κλίτους. Στην τρίτη φάση το 

κεντρικό κλίτος χωρίζεται από τα πλαϊνά με δύο τοίχους, στο μέσο των οποίων 

ανοίγονται αψίδες, διαμόρφωση που προσδίδει ιδιαιτερότητα στην κάτοψη της 

βασιλικής. Και οι τρεις φάσεις πρέπει να χρονολογηθούν από τον 5° έως τον 7° 

αιώνα. Από τη μελέτη των κινητών ευρημάτων, τόσο από τη βασιλική Α, όσο και από 

το ανεσκαμμένο τμήμα του οικισμού, δεν προκύπτουν ίχνη κατοίκησης μετά τον 7° 

αιώνα. 



110 

ΑΓΑΘΟΝΙΚΗ Δ. ΤΣΙΛΙΠΑΚΟΥ 

Η ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΣΤΗ ΒΕΡΟΙΑ. ΖΩΓΡΑΦΟΙ ΚΑΙ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΑ ΣΤΟ 17° ΑΙ. 

Επτά είναι οι ναοί στην πόλη που διατηρούν ακριβώς χρονολογημένο ζωγραφικό διάκοσμο του 

Που αι., σύμφωνα με τις αντίστοιχες κτητορικές επιγραφές. Τα υπόλοιπα ζωγραφικά σύνολα (11) δεν 

διασώζουν χρονολογία, ωστόσο μπορούν να ενταχθούν, ύστερα από επιμέρους συγκρίσεις, στην περίοδο 

1610-1680. 

Μεγάλη άνθιση της ζωγραφικής παραγωγής παρουσιάζεται κυρίως στο α' μισό του Που at, η 

οποία φαίνεται ότι συνεχίζει την καλλιτεχνική δραστηριότητα της εποχής της αρχιερατείας του 

μητροπολίτη Θεοφάνη Μαλάκη (1566-1571) και των διαδόχων του, κατά τη διάρκεια της οποίας 

ισχυροποιείται η θέση των χριστιανών, ενώ η πόλη γνωρίζει σημαντική οικονομική ανάπτυξη. 

Στην πρώτη δεκαετία ιδιαίτερη θέση κατέχει το έργο του αγιογράφου στους ναούς Αγίου 

Γεωργίου Γραμματικού (1603) και Αγίου Προκοπίου (1607), το οποίο εντάσσεται στην παραγωγή ενός 

εργαστηρίου, που δρα στην πόλη και την ευρύτερη περιοχή της στην τελευταία δεκαετία του 16ου at με 

πρώτο γνωστό έργο τις τοιχογραφίες του 1589 στο ναό των Αγίων Κηρύκου και Ιουλίττας. Ο ζωγράφος 

διαφοροποιείται από τους υπόλοιπους διότι αναζητά σε μεγαλύτερο βαθμό τα πρότυπα του στο έργο της 

κρητικής σχολής μεταγράφοντας τα στο προσωπικό του ιδίωμα. Επιμένει ωστόσο σε λιτές συνθέσεις, 

όπου συνδυάζονται συχνά μοτίβα αγαπητά στην πόλη και την ευρύτερη κεντρική Μακεδονία από το β' 

μισό του 16ου αι. ή και ακόμη παλαιότερα που αποτελούν αρχαϊσμό. Ο ζωγράφος αυτός φιλοτεχνεί και 

φορητές εικόνες τόσο στην πόλη της Βέροιας, όσο και στη γειτονική Πιερία. 

Στο δεύτερο τέταρτο του Που at (1638-1642), επί αρχιερατείας του μητροπολίτη Ιωαννίκιου, 

ξεχωρίζει η δραστηριότητα ενός εργαστηρίου ή του κύκλου δύο κύριων ζωγράφων (Α, Β), οι οποίοι 

συνεργάζονται στην αγιογράφηση του Αγίου Νικολάου της Γούρνας (1638-1642) και στην εκτέλεση των 

εικόνων του τέμπλου της Νέας Μητρόπολης. Ο ζωγράφος Β φιλοτεχνεί και τις αποτοιχισμένες 

τοιχογραφίες της Αγίας Φωτίδας, ενώ ο βοηθός του ζωγράφου Α εκείνες στο Ιερό του Αγίου Νικολάου 

Ψαρά. Η πιστή αντιγραφή των καλύτερων κρητικών προτύπων του 15ου και 16ου at στις φορητές 

εικόνες και ο συνδυασμός εικονογραφικών μοτίβων ανάλογης προέλευσης που δεν συνηθίζονται σε 

εικόνες σύγχρονων βορειοελλαδίτικων εργαστηρίων, μαρτυρούν για την παιδεία των δύο κύριων 

ζωγράφων και τη μαθητεία τους, αν όχι την προέλευση τους, από τη Θεσσαλονίκη και το Άγιον Όρος. 

Στις τοιχογραφίες αναδεικνύονται περισσότερο δημιουργικοί συνδυάζοντας βασικά εικονογραφικά 

σχήματα της κρητικής σχολής με μοτίβα και επιμέρους λεπτομέρειες από την τοπική μακεδόνικη 

παράδοση του 15ου-16ου at ή την ακόμη παλαιότερη μεσοβυζαντινή και την παλαιολόγεια 



111 

εικονογραφία σε μοναδικές συνθέσεις προσωπικής σύλληψης. Εισάγουν νέα θέματα στο τοπικό 

εικονογραφικό λεξιλόγιο που συνηθίζονται στην αγιορείτικη τέχνη (Ύψωση Τιμίου Σταυρού, Θαύματα 

Αρχαγγέλων) και δημιουργούν ζωγραφικά έργα υψηλής καλλιτεχνικής ποιότητας. 

Περίπου στο ίδιο κλίμα κινείται η δημιουργία δύο άλλων ζωγράφων, των οποίων το έργο είναι 

περιορισμένο σε.έκταση και φαίνεται ότι έχει μικρή χρονική διάρκεια. Ο πρώτος φιλοτεχνεί τις 

τοιχογραφίες του δυτικού τοίχου στον Άγιο Νικόλαο της Γούρνας (1642), τις μορφές της Παναγίας και 

του Χριστού Παντοκράτορα στο νάρθηκα του Αγίου Σπυρίδωνα, πιθανότατα τις τοιχογραφίες στον Άγιο 

Γεώργιο «το Μικρό» (1643) και ορισμένες φορητές εικόνες (1638-1642) που προορίζονταν για τα τέμπλα 

ναών της πόλης. Τα εικονογραφικά του πρότυπα αναζητούνται περισσότερο στην τοπική παράδοση της 

Μακεδονίας και των βορειότερων όμορων περιοχών. Οι μορφές του εμφανίζουν μια τραχύτητα και έναν 

απόκοσμο χαρακτήρα με την περιορισμένη και σκοτεινή χρωματική κλίμακα που πλησιάζει στους 

τρόπους της τοπικής αντικλασικής παράδοσης των βορειοελλαδικών εργαστηρίων. Ανάλογη 

διαπραγμάτευση συναντούμε και στο έργο του δεύτερου ζωγράφου που εκτελεί τις μορφές της ένθρονης 

Παναγίας Βρεφοκρατούσας και του ένθρονου Χριστού Παντοκράτορα στα διάστυλα του τέμπλου στο 

ναό των Αγίων Κηρύκου και Ιουλίττας. Πρόκειται πιθανότατα για ζωγράφο φορητών εικόνων, που 

γνωρίζει καλά τόσο την προγενέστερη παράδοση του βορειοελλαδικού χώρου, όσο και τα σύγχρονα του 

ρεύματα μεταγράφοντας τα πρότυπα του στο τοπικό ιδίωμα του βορειοελλαδικού χώρου. 

Στο τελευταίο τέταρτο του Που αι. ιδιαίτερη θέση κατέχει το έργο του κύριου ζωγράφου της 

Αγίας Παρασκευής (1683), διότι πιστοποιεί με αρκετή βεβαιότητα τις καλλιτεχνικές επαφές της Βέροιας 

με τη Δυτική Μακεδονία και πιο συγκεκριμένα με την περιοχή της Καστοριάς. 

Τους υπόλοιπους αγιογράφους θα τους χαρακτηρίζαμε περισσότερο εμπειροτέχνες. Στο έργο τους 

κυριαρχούν ο συνδυασμός γραμμικότητας που φτάνει στα όρια της καλλιγραφίας και της ξηρότητας με 

την πλαστικότητα στην απόδοση της γυμνής σάρκας και της πτυχολογίας, το απλοϊκό συνοπτικό σχέδιο 

και πλάσιμο, τα εκφραστικά πρόσωπα με τάσεις δυσμορφίας που φτάνουν κάποτε στα όρια της 

καρικατούρας, η δραματικότητα, η λιτή χρωματική κλίμακα, ο φόβος του κενού. Η δραστηριότητα των 

ζωγράφων αυτών στην πόλη είναι περιορισμένη- συνήθως τους αποδίδεται μόνον ένα έργο μικρής 

έκτασης- ενώ δεν φαίνεται να έχει συνέχεια τόσο μέσα στη Βέροια, όσο και στην ευρύτερη περιοχή. 

Όλοι οι ζωγράφοι του Που αι. συμβάλλουν στην ανανέωση της θρησκευτικής τέχνης διότι δεν 

αρκούνται σε μηχανικές επαναλήψεις προτύπων, αλλά συνδυάζουν σχήματα και μοτίβα δημιουργώντας 

πρωτότυπες συνθέσεις που βοηθούν στην κατανόηση των βαθύτερων θεολογικών νοημάτων, 

κατευθυνόμενοι άλλοτε από προσωπική έμπνευση ή από τις προτιμήσεις των κτητόρων. 



112 

ΠΑΝΤΕΛΗΣ Γ. ΦΟΥΝΤΑΣ 

ΜΙΑ ΠΡΟΤΑΣΗ ΓΙΑ ΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ ΑΝΑΚΤΟΡΙΚΟ ΠΥΡΙΑΤΗΡΙΟ 

Η «ιδέα» βασίζεται σε δύο μαρτυρίες, μιά εικονογραφική και μιά γραπτή. Η πρώτη προ­

έρχεται από το χειρόγραφο «Σύνοψις Ιστοριών» του Ιω. Σκυλίτζη, της Μαδρίτης, και συγκεκρι­

μένα από τη μικρογραφία που παριστάνει τη δολοφονία του αυτοκράτορα Ρωμανού Γ' του Αρ­

γυρού (1028-1034) μέσα στο λουτρό (φ. 206α): Αριστερά του λουτήρα, της εμβάσεως κατά την 

επεξηγηματική επιγραφή, και σε ψηλότερη στάθμη εικονίζεται μιά παράξενη μορφή με περί­

γραμμα σαν εκείνο μονόλοβου παραθύρου. Στην τοξοειδή κορυφή της καταλήγει το άκρο του 

αριστερού από δύο τόξα συνεχόμενα και χαμηλωμένα. Δεξιότερα από την απόληξη του δεύτε­

ρου τόξου, υψώνονται δύο κατασκευές με τριγωνικά επιστεγάσματα απ'τις οποίες η ψηλότερη 

μπορεί να θεωρηθεί ως συμβατική απεικόνιση καπνοδόχου. (Ο Συνεχιστής του Θεοφάνη μνη­

μονεύει «κάμινον του έν τω παλατίω λουτρού»). Οι μέσα στο λουτρό κατασκευές που αναφέρα­

με και ο λουτήρας περιορίζουν ένα τμήμα του όλου χώρου όπου η «ατμόσφαιρα» διαφέρει κατά 

το χρώμα. Επειδή αυτή η διαφορά της χρώσης δηλώνει μάλλον την αλλαγή της θερμοκρασίας 

και της σύστασης του αέρα (υδρατμοί) στη θέση αυτή, γεννιέται η υποψία ότι η εν λόγω διάταξη 

ενδέχεται να σχετιζόταν με τη θέρμανση του λουτρού. Ποια όμως θα μπορούσε να είναι η λει­

τουργία της; 

Για μιά "υπερθαύμαστη μηχανή" που βρισκόταν σε βασιλικό λουτρώνα, γίνεται λόγος -

κατά την περιγραφή παλατιού - στο έπος του Διγενή Ακρίτα. Η πρώτη γραφή του έργου μπορεί 

να αναχθεί, κατά το Λ. Πολίτη (1978), στα τέλη του 10ου και τις αρχές του 11 ο υ αιώνα. Στην πα­

ραλλαγή της Άνδρου διαβάζουμε: 

Έκτίσασίν την καί λουτρόν μέσα 'ς τό μεσοκήπιν 

115 καί τοϋ λουτρού την μηχανην να την ύπερθαυμασης 

εποίησαν εις τον λουτρόν όλοχαλκον την θήκην 

καί άπ' έξω κατεσκευασεν τοϋ παλατιού καμίνιν, 

καί σουληναριν έστεσεν όλοχαλκον, μεγαλον, 

έκ της καμίνου έφθανεν εις τό λουτρόν δε μέσα, 

120 καί ή πύρωσις άνέβαινεν έκ των σωληναρίων 

καί τό θερμόν έκόχλαζεν άπό την θηκην μέσα. 

Το γεγονός ότι πριν απ'τους στίχους αυτούς αναφέρονται παράξενα τεχνουργήματα, όπως π.χ. μηχανικά πουλιά 

που κελαηδούσαν, γνωστά από άλλες περιγραφές βυζαντινών ανακτόρων, καθώς και η αναφερόμενη θέση του λου­

τρού: μέσα σε «μεσοκήπιν» (ο Συνεχιστής του Θεοφάνη μνημονεύει «λουτρά και παράδεισον» στο παλάτι της Αύ­

γουστος) είναι ενδείξεις που ενισχύουν την αξιοπιστία της μαρτυρίας. 

Ποια ήταν όμως η χρησιμότητα της «μηχανής» αυτής; Κατ'αρχήν πρέπει ν'αποκλεισθεί η 

ταύτιση «θήκης» και λουτήρα για τρεις τουλάχιστον λόγους:α. Οι συνήθεις ονομασίες του λου­

τήρα είναι πύελος, έμβασις, έμβατή, κολυμβήθρα. β. Δεν βρίσκουμε το λόγο να «κοχλάζει» το 

νερό μέσα σ'αυτόν'γ. Δεν θα επρόκειτο τότε για «μηχανή». Φαίνεται πως η χρησιμότητα της κα-



113 

τασκευής δηλώνεται με τα τελευταία λόγια της περιγραφής: έντονη θερμότητα (πϋρωσις) αναδι­

δόταν «έκ των σωληναρίων», οφειλόμενη σε υπερθερμασμένο νερό (θερμόν). Μπορούμε να υ­

ποθέσουμε ότι επρόκειτο ίσως για συστοιχία σωλήνων ή για συνεχή, ελισσόμενη σωλήνωση 

(«βουστροφηδόν») απ'την οποία περνούσε ζεστό νερό. Σχετικά με τον όρο «θήκη», είναι άξιο 

περιέργειας το άγνωστο σημαινόμενο του παραπλήσιου όρου που καταγράφεται σε έργο απο­

διδόμενο στον Γ. Κωδινό, όπου μνημονεύεται ότι το «μέγα λουτρόν του Οίκονομείου» είχε 

«ένθήκας επτά». Η μορφή της κατασκευής στη μικρογραφία του Χρονικού, κάτω από το φως 

της σχετικής, καθώς φαίνεται, περιγραφής του Έπους, θυμίζει κατά κάποιο τρόπο οριζόντια το­

μή θερμαντικού «σώματος» παλαιότερης τεχνολογίας από τη σημερινή' όταν τα παρατιθέμενα 

στοιχεία ήταν ογκώδη. Η επίτευξη μεγάλης θερμαντικής επιφάνειας ήταν ζήτημα επινοητικότη­

τας και τεχνικών δυνατοτήτων της εποχής και γι'αυτό είναι εύλογο να υποθέσουμε ότι θα δινό­

ταν (όπως άλλωστε και σήμερα) διάφορες λύσεις. 

Συνδυάζοντας τις δύο πηγές είναι αξιοπρόσεκτο πόσο ανταποκρίνονται τα «τεχνικά» δεδομένα τους στις τεχνολογι­

κές προδιαγραφές ενός τέτοιου συστήματος θέρμανσης. Συγκεκριμένα, οι ελεγκτοί παράγοντες που καθορίζουν την 

αποδοτικότητα του θερμαντικού «σώματος» είναι τρεις: α. Η κατά το δυνατόν μεγαλύτερη επιφάνεια του (F). β. Ο 

συντελεστής θερμοπερατότητας που εξαρτάται από το υλικό και τον τρόπο κατασκευής (c) και γ. Η θερμοκρασία του 

νερού που το διαπερνά (t). Η αποδιδόμενη θερμότητα (Q) όταν ο αέρας (του χώρου) που έρχεται σε επαφή με το 

«σώμα» έχει θερμοκρασία ΐ δίνεται από τη σχέση: Q=F-c (t-f). Προκύπτει λοιπόν ότι και οι τρεις αυτοί όροι πληρού­

νται (στον συνδυασμό των δύο μαρτυριών) κατά τρόπο απόλυτα ικανοποιητικό: α. Η εικονιζόμενη μορφή στη μικρο­

γραφία παρουσιάζει μεγάλη επιφάνεια σε σχέση με τον καταλαμβανόμενο όγκο. β. Το αναφερόμενο μέταλλο 

(χαλκός) έχει άριστη θερμική αγωγιμότητα, γ. Το νερό, σύμφωνα με την περιγραφή, φθάνει στη θήκη σε θερμοκρα­

σία βρασμού (λόγω γειτνίασης της καμίνου). J 

Δεν γνωρίζουμε εάν ήταν τότε γνωστό το κ λ ε ι σ τ ό σύστημα κυκλοφορίας του νερού 

(με επιστροφή, δηλαδή, στο λέβητα) που βασίζεται μόνο στο νόμο της βαρύτητας. 

Το γεγονός ότι η εν λόγω μορφή της μικρογραφίας εμφανίζεται και σε κάποιες άσχετες 

περιπτώσεις στη διακόσμηση του χειρογράφου, μπορεί να αποδοθεί σε παρανόηση κατά την 

αντιγραφή προϋπαρχόντων εικονογραφικών «υποδειγμάτων». Μία ακόμη ανάμεσα σε τόσες 

άλλες «ασυνέπειες» που έχουν επισημανθεί από τους ερευνητές στην εργασία των πολλών ζω­

γράφων που καταπιάσθηκαν με την ιστόρηση του κώδικα. 



114 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΦΟΥΣΤΕΡΗΣ 

Η ΟΡΓΑΝΩΣΗ ΤΟΥ ΔΙΑΚΟΣΜΟΥ ΤΩΝ ΚΙΟΝΟΚΡΑΝΩΝ ΤΗΣ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΤΟΥ ΚΑΣΤΡΟΥ 

ΣΤΗΝ ΚΑΡΥΤΑΙΝΑ 

Ο δικιόνιος σταυροειδής εγγεγραμμένος ναός της Παναγίας του Κάστρου στην Καρύταινα έχει 

θεωρηθεί από τους περισσότερους ερευνητές ως μεταβυζαντινός και είναι γνωστός κυρίως για τα δύο 

πολύ ενδιαφέροντα κιονόκρανα του που έχουν μελετηθεί με σχολαστικότητα (Αρ. Καββαδία -

Σπονδύλη) και χρονολογούνται στο τέλος του 11ο υ με αρχές του 12ου αιώνα. 

Τα δύο τεκτονικά κολουροπυραμιδοειδή κιονόκρανα με κυρτωμένες τις ακμές παρουσιάζουν 

μια φαινομενική ομοιομορφία. Ωστόσο κάποιες βασικές διαφορές, οι οποίες μάλιστα αποδεικνύονται 

συνειδητές, μας οδηγούν στο συμπέρασμα ότι ο διάκοσμος τους πειθαρχεί σε συγκεκριμένες συνθετικές 

αρχές που αποβλέπουν στην επίτευξη ενός υψηλού καλλιτεχνικού αποτελέσματος. 

Σε κάθε πλευρά είναι τοποθετημένα πέντε ανάγλυφα κομβία, σε διάταξη που παραπέμπει στο 

σχήμα του «πενταόμφαλου». Στη θέση των κεντρικών κομβίων εναλλάσσονται δύο διακοσμητικά 

θέματα τοποθετημένα κατά τους κύριους άξονες: Σταυροί τύπου Μάλτας τονίζουν τον κατά μήκος 

άξονα, ενώ έξεργοι αστεροειδείς ρόδακες τον εγκάρσιο. Στα κομβία που πλαισιώνουν τα κεντρικά 

κυρίαρχο ρόλο έχουν οι πυροστρόβιλοι που εμφανίζονται ανά δύο σε κάθε πλευρά, σε διαγώνια μεταξύ 

τους διάταξη και ταυτόχρονα χιαστί είτε με πολύφυλλους ρόδακες είτε με «κλειδιά του Σολομώντα». 

Με τη συγκεκριμένη διάταξη εξασφαλίζεται η εναλλαγή των θεμάτων τόσο στην κατά μέτωπο θέαση 

κάθε πλευράς όσο και στη περίπτωση που το κιονόκρανο θεάται υπό γωνία. Όμοια κομβία δεν 

συναντώνται σης ακμές, ενώ ταυτόχρονα αποφεύγεται η αίσθηση της επανάληψης του ίδιου διακόσμου 

από το ένα κιονόκρανο στο άλλο. Επιπλέον, όταν αντικρίζει κανείς τα δύο κιονόκρανα μαζί, είτε από 

ανατολάς είτε από δυσμάς, παρατηρούνται χιαστί διατάξεις με σημεία τομής προβαλλόμενα πάνω στον 

κατά μήκος άξονα του ναού. 

Το στοιχείο όμως που δεν αφήνει καμία αμφιβολία για το υψηλό επίπεδο του σχεδιασμού και 

την εκούσια διαφοροποίηση, σε επίπεδο λεπτομέρειας αλλά και συνολικής οργάνωσης του διακόσμου, 

είναι το γεγονός ότι ανάμεσα στα δύο κιονόκρανα παρατηρείται αντίστροφη φορά των φύλλων δάφνης 

τόσο στην έξεργη ταινία της βάσης όσο και στις ακμές, όπως έχει επισημάνει η Αρ. Καββαδία -

Σπονδύλη. 

Πρέπει να επισημανθεί ωστόσο, ότι η βόρεια πλευρά του βόρειου κιονόκρανου διαφοροποιείται 

και δεν πειθαρχεί στις αρχές της σύνθεσης. Το γεγονός αυτό δεν πρέπει να αποδοθεί σε αμέλεια ή 



115 

αστοχία, αλλά θα πρέπει μάλλον να συνδέεται με την ιδιαίτερη σήμανση του συγκεκριμένου σημείου 

του ναού. Η ιδιαιτερότητα αυτή θα μπορούσε επίσης να ερμηνευτεί στο πλαίσιο μιας χιαστί σχέσης με 

ένα δεύτερο ζεύγος κιονόκρανων στην αρχική τους χρήση, δηλαδή σε έναν τετρακιόνιο ναό. 

Σε κάθε περίπτωση μπορούμε να πούμε πως με το παράδειγμα της Καρύταινας επιβεβαιώνεται η 

άποψη ότι ο διάκοσμος των μεσοβυζαντινών αρχιτεκτονικών γλυπτών οργανώνεται με βάση συνθετικές 

αρχές που λειτουργούν πέρα από την γραφικότητα και την ακανονιστία που συνήθως τους αποδίδεται 

και μάλιστα σε σχέση με τον αρχιτεκτονικό σχεδιασμό. Σε σχέση με τα παράλληλα παραδείγματα της 

οργάνωσης του διακόσμου των κιονόκρανων της Παναγίας των Χαλκέων στη Θεσσαλονίκη και του 

καθολικού της μονής Βατοπαιδίου στο Άγιον Όρος, που έχουν επαρκώς αναλυθεί από τον καθηγητή Γ. 

Βελένη, προστίθεται ένα ακόμη παράδειγμα παρόμοιας οργάνωσης έστω και αν δεν είμαστε βέβαιοι για 

την αρχική τους χρήση. 

Το γεγονός ότι τα δύο κιονόκρανα εμφανίζουν μια εσωτερική σχέση μεταξύ τους, ταιριαστή με 

τις αρχές οργάνωσης του συγκεκριμένου ναού, με τις δύο προσβάσεις του, θα πρέπει ίσως να μας 

οδηγήσει στην επανεξέταση της οικοδομικής ιστορίας του δικιόνιου ναού της Καρύταινας και στην 

αναζήτηση κάποιας βυζαντινής φάσης. 

Καρύταινα, Παναγία του Κάστρου. Διάταξη διακοσμητικών κομβίων στα κιονόκρανα του ναού. 



116 

ΧΡΕΤΟΔΟΥΛΟΣ ΧΑΤΖΗΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΟΥ 

ΟΙ ΧΑΡΤΕΣ ΩΣ ΚΕΙΜΗΛΙΑ ΚΑΙ ΩΣ ΕΚΦΡΑΣΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗΣ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ 

Η ΠΕΡΙΠΤΩΣΗ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ. 

Η μεταβυζαντινή καλλιτεχνική παράδοση παρέμεινε δυνατή και ήκμασε στην Κύπρο μεταξύ του 

17ου-19ου αιώνα, εποχή που το νησί ήταν μια άσημη παραμελημένη επαρχία της Οθωμανικής 

Αυτοκρατορίας. 

Α. Στο Σκευοφυλάκιο της Ιεράς Μονής Μαχαιρά φυλάσσεται μια φορητή εικόνα του 1673, η οποία 

προέρχεται από τον κατεχόμενο ναό του Αγίου Γεωργίου στην εντός των τειχών πόλη της Λευκωσίας. 

Στην εικόνα παρίσταται ένθρονος ο Απόστολος Βαρνάβας, ιδρυτής και προστάτης της Εκκλησίας 

της Κύπρου. Ο Άγιος εικονίζεται ως ιεράρχης να φορεί ωμοφόριο και να κρατά ευαγγέλιο. Στις 

επάνω γωνίες εικονίζονται σεβίζοντες δύο Αρχάγγελοι να προσκομίζουν κατ' αναχρονισμό στον Άγιο 

μήτρα, αυτοκρατορικό σκήπτρο, χρυσό μελανοδοχείο με κιννάβαρι και αρχιεπισκοπικό σκήπτρο με 

σταυροφόρο σφαίρα στην κορυφή του, αυτοκρατορικά διάσημα (insignia) που δόθηκαν σύμφωνα με 

την παράδοση από τον αυτοκράτορα Ζήνωνα στον αρχιεπίσκοπο Κύπρου Ανθέμιο το 488 μ.Χ., 

αμέσως μετά την εύρεση του λειψάνου του Αποστόλου Βαρνάβα και του κατά Ματθαίον Ευαγγελίου 

στο στήθος του. Στο κάτω μέρος έχει ζωγραφιστεί χάρτης με το νησί της Κύπρου. Η εικόνα 

ζωγραφίστηκε από ένα αξιόλογο ζωγράφο, τον ιερομόναχο Λεόντιο από τη Λεμεσό, για το δεσποτικό 

θρόνο του ναού του Αγίου Γεωργίου. 

Το εικονογραφικό θέμα αποτελεί πέραν πάσης αμφιβολίας δημιούργημα του Λεόντιου και υπονοεί 

συλλογισμούς και συμβολισμούς των μύχιων πόθων των υποδούλων Ελλήνων της Κύπρου και του 

ρόλου της Εθναρχούσας Εκκλησίας τους. Εξ όσων γνωρίζω είναι η μοναδική περίπτωση στη 

Βυζαντινή και Μεταβυζαντινή ζωγραφική της Κύπρου κατά την οποία ένας χάρτης του νησιού είναι 

ζωγραφισμένος σε φορητή εικόνα. Το περίγραμμα του χάρτη και ιδιαίτερα η απόδοση της βόρειας 

ακτογραμμής οδηγεί στο συμπέρασμα ότι πρότυπο του, πρέπει να ήταν ο χάρτης που βασίζεται στο 

περίγραμμα του χάρτη που σχεδίασε και εξέδωσε το 1570 ο Paolo Forlani. Ο συγκεκριμένος χάρτης 

του Forlani, τυγχάνει να εμφανίζεται σε μερικά αντίγραφα του Steffano Lusignano, Chorografia et 

breve Historia Universale dell' Isola de Cipro principiando al tempo di Noéper insino 1572 

( Μπολόνια 1573). 

To 1570 ο Nadale Bonifacio Sibenisensis χρησιμοποίησε το χάρτη του Forlani για να δημοσιεύσει τη 

δική του 'Cyprus Insula' στη Βενετία. Επίσης ένας ακόμη πολύ σημαντικός χάρτης με περίγραμμα 

ίδιο μ' αυτό του Forlani κυκλοφόρησε την ίδια χρονιά και ο Matthes Zündt. 

Το περίγραμμα του χάρτη του Forlani διαδόθηκε ευρέως από τα τέλη του 16ου αιώνα έως και τη 

δεύτερη δεκαετία του 18ου αιώνα στα Οδοιπορικά (Viaggia). Τα Οδοιπορικά ανήκουν σε μια 

κατηγορία ταξιδιωτικών βιβλίων μέτριας καλλιτεχνικής ποιότητας. Κυκλοφόρησαν πολύ γιατί ήσαν 

φθηνά και εξυπηρετούσαν τους ταξιδιώτες που ξεκινούσαν από την Βενετία για την 

Κωνσταντινούπολη και τους Αγίους Τόπους. Οι ταξιδιωτικοί αυτοί οδηγοί είχαν σχεδόν πάντα τρία 



117 

αντικείμενα που αφορούσαν την Κύπρο: το χάρτη του νησιού και τα τοπογραφικά σχέδια της των 

πόλεων Αμμοχώστου και Λευκωσίας. Σε όλα τα Οδοιπορικά χρησιμοποιήθηκε ένας χάρτης και αυτός 

είναι ο Forlani. Ο χάρτης στην εικόνα του Αποστόλου Βαρνάβα μπορεί να συσχετιστεί ιδιαίτερα με το 

χάρτη της Κύπρου τον οποίο επαναχάραξε ο χαράκτης Gioseppe Rosaccio στο Viaggio Da Venetia, a 

Constantinopoli per Mare, e per Terra Santa, Βενετία μετά το 1610, που και αυτός παρουσιάζεται 

χωρίς τοπωνύμια. 

Ο ζωγράφος Λεόντιος γνωρίζει επίσης τη γεωφυσική μορφολογία της Κύπρου και τολμά να 

αποδώσει όχι μόνο την οροσειρά του Τροόδους αλλά αυτόν ακόμα τον Πενταδάκτυλο. Χαμηλή 

βλάστηση και λουλούδια αναφύονται σε ολόκληρο το νησί, υποδηλώνοντας την Κύπρο, παρά την 

δυσχερή κατάσταση που βρισκόταν, ως 'επίγειο παράδεισο'. Ίχνη γαλάζιου χρώματος στσν κάμπο της 

εικόνας αποδίδουν τη θάλασσα που την περιβάλλει. 

Β. Στο Βυζαντινό Μουσείο του Ιδρύματος Αρχιεπισκόπου Μακαρίου Γ', στη Λευκωσία εκτίθεται ως 

ανεκτίμητος θησαυρός το χρυσάργυρο μελανοδοχείο του εθνομάρτυρος αρχιεπισκόπου Κύπρου 

Κυπριανού (1810-1821), το οποίο κατασκευάστηκε το 1812. Στις πλευρές και στο κάλυμμα του 

μελανοδοχείου απεικονίζεται η ιστορία της παράδοσης των αυτοκρατορικών προνομίων στον 

αρχιεπίσκοπο Κύπρου, καθώς και άλλες συμβολικού χαρακτήρα απεικονίσεις όπως στην οπίσθια 

πλευρά του μελανοδοχείου, όπου ο αρχιεπίσκοπος εγείρει πεσμένη γυναίκα που φορεί παραδοσιακή 

τοπική ενδυμασία , η οποία συμβολίζει την Κύπρο. Αριστερά της σκηνής αυτής, πάνω από γιρλάντα 

λουλουδιών υπάρχει σφυρήλατη απεικόνιση χάρτη με την επιγραφή: ΝΗΣΟΣ ΚΥΠΡΟΣ. Ο χάρτης 

φαίνεται ότι εμπνέεται από τους γαλλικούς χάρτες του 18ου αιώνα και συγκεκριμένα από το ναυτικό 

χάρτη του Joseph Roux, τον οποίο εξέδωσε στη Μασσαλία το 1764. Ο χάρτης αυτός δεν ακολουθεί 

κανένα από τα γνωστά χαρτογραφικά πρότυπα της νήσου και δείχνει πόσο διαφορετική ήταν η 

εξελικτική πορεία των ναυτικών χαρτών, επειδή σχεδιάζονταν από ναυτικούς για δική τους χρήση. 

Στις στενές πλευρές του μελανοδοχείου απεικονίζονται οι δύο σημαντικότερες πόλεις της Κύπρου, η 

Αμμόχωστος και η Λευκωσία με αρκετά στοιχεία αποδοσμένα εκ του πραγματικού. Οι πόλεις αυτές 

παρουσιάζονται συχνά, ήδη από το 16° αιώνα σε έντυπες εκδόσεις και ζωγραφίζονται από περιηγητές 

όπως ο Ρώσος μοναχός Βασίλειος Μπάρσκυ (γύρω στο 1735). 

Η επιλογή της εικονογραφίας του μελανοδοχείου είναι έργο του αρχιεπισκόπου Κυπριανού, όπως 

απέδειξε ο αείμνηστος π. Παύλος (Βενέδικτος) Εγγλεζάκης: Γνωρίζει ο Κυπριανός ότι «ό 

αρχιεπίσκοπος ϊσταται έν μέσω των ερειπίων ραγιάς μεν, άλλα περιβεβλημένος δύναμιν και 

υπέροχος έν πάση τη 'Ορθοδοξία παρεκάλουν τους αθλίους Κυπρίους, άνεζωογόνουν την 

αύτοσυνείδησιν των, ετρεφον την φαντασίαν, έπαίδευον το φρόνημα, απεκάθαρον τό ήθος καί 

ανέτεινον την ψυχήν. 'Υπήρχε παρελθόν, αρα ήδύνατο να ύπαρξη μέλλον». 

Αυτά τα ολίγα για τον τουρκοκρατούμενο Ελληνισμό της Κύπρου. Έστωσαν εις ενθύμησιν: 550 

χρόνια από την μεγάλη Άλωση. 



118 

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ Γ. ΧΟΤΖΑΚΟΓΛΟΥ 

ΑΠΕΙΚΟΝΙΣΕΙΣ ΤΟΥ ΑΙΚΕΦΑΑΟΥ ΑΕΤΟΥ ΣΕ ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΕΝΔΥΜΑΤΑ. 

Μετεξέλιξη ενός συμβόλου. 

Ό συνδυασμός της ευαισθησίας του υφάσματος ως ύλικοϋ, συναρτήσει των 

κλιματολογικών συνθηκών στη Βαλκανική επέτρεψε ουσιαστικά τή διατήρηση 

σπαραγμάτων από βυζαντινά ενδύματα. Βασικώτερες πηγές πληροφοριών για τή 

διακόσμηση τους αποτελούν τα κείμενα καί ή εικονογραφία. 

Σύμφωνα με τις μαρτυρίες αυτές ό δικέφαλος αετός απεικονίσθηκε κατά τή βυζαντινή 

περίοδο σέ ένδυτές, υφασμάτινες επενδύσεις σταχώσεων, σέ ποδέες, σέ υποπόδια καί σέ 

πληθώρα ενδυμάτων της αυτοκρατορικής αυλής και αξιωματούχων του Βυζαντίου. 

Μέ τή συμβολική του σημασία να διαφέρει από τή μεσοβυζαντινή στην 

υστεροβυζαντινή περίοδο εξελίχθηκε από ένα καθαρά διακοσμητικό θέμα είσηγμένων 

πολυτελών υφασμάτων, σέ σύμβολο της βυζαντινής αυτοκρατορίας, προφανώς κατ' 

έπίδρασιν τών αντίστοιχων δυτικών εμβλημάτων καί θυρεών. Σημειώνεται πάντως, 

όπως έχει υποστηριχθεί καί σέ παλαιότερη μελέτη μας, πώς εικονογραφικά τεκμήρια καί 

γραπτές πηγές δέν επιβεβαιώνουν τήν άποψη πού είχε εκφρασθεί πολύ παλαιότερα, πώς 

ô δικέφαλος αετός δηλαδή εισήχθη ώς σύμβολο της δυναστείας τών Κομνηνών ή κατ' 

άλλους τών Λασκάρεων ή επί της βασιλείας των πολλώ δέ μάλλον, ότι αποτέλεσε 

οίκόσημο της οικογένειας τών Παλαιολόγων, αφού οί μέν Βυζαντινοί δέν 

χρησιμοποίησαν οίκόσημα αλλά άντ' αυτών μονογράμματα, οί δέ παριστάμενες μορφές 

στην τέχνη μέ ενδύματα διακοσμημένα μέ δικέφαλους δέν σχετίζονται πάντοτε μέ τόν 

παλαιολόγειο οίκο ένώ τέλος, σέ βυζαντινά κρατικά έγγραφα βλέπουμε νά δίδεται τό 

δικαίωμα σέ δυτικούς εμπόρους να φέρουν τό δικέφαλο αετό στά καράβια, τους, ώς 

σύμβολο άπαλαγής καταβολής δασμών, στοιχείο αντίστοιχο μέ τις σύγχρονες μας 

σημαίες νηολογίων τών πλοίων. 

'Αξιοσημείωτη είναι επίσης ή απεικόνιση Σέρβων ηγεμόνων μέ αυτοκρατορικά 

ενδύματα διακοσμημένα μέ δικέφαλους αετούς. Οί παραστάσεις αυτές εντάσσονται στά 

πλαίσια της ανεξαρτητοποίησης του σερβικού κράτους καί τής φιλοδοξίας του νά 

διαδεχθεί (επί Λατινοκρατίας) ή νά αντικαταστήσει (μετά τό 1261) τή βυζαντινή 

αυτοκρατορία. 

Ή επιδίωξη τών ηγεμόνων νά προβάλλουν ή νά νομιμοποιήσουν μία 

αδιαμφισβήτητη εξουσία τους οδήγησε στην αναζήτηση καί ανάδειξη συγγενικών 

σχέσεων μέ τήν αυτοκρατορική αυλή τής Κωνσταντινουπόλεως. Ή απεικόνιση τοΰ 

δικέφαλου άετοϋ στά ενδύματα τους αποτέλεσε τήν εικαστική απόδοση αυτής τής 



119 

προπαγάνδας, όπως τή βλέπουμε να συνεχίζεται και μετά τό 1453 από Ρώσους, 

Ρουμάνους άλλα και δυτικούς ηγεμόνες. 

ΕΠΙΛΕΓΜΕΝΗ ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ: 

Α. FOURLAS, "Adler und Doppeladler", στό: Θρίαμβος των Μουσών, Festschrift für J. Fink, Köln 

1984, 179-190. 

Ε. PILZ, Le costume officiel des dignitaires byzantins à l'époque Paléologue [Acta Univ. 

Upsaliensis N.S. 26]. Uppsala 1994. 

CH. CHOTZAKOGLOU, "Die Palaiologen und das erste Auftauchen des byzantinischen 

Doppeladlers in Byzanz", Byzantinoslavica 57.1 (1996) 60-68. 

L. MAKSIMOVIC, "Byzantinische Herrscherideologie und Regierungsmethoden im Falle Serbien", 

στό: Πολύπλευρος Νους, Miscellanea für Peter Schreiner zu seinem 60. Geburtstag (έπιμ. C. 

SCHOLZ - G. MAKRIS). München-Leipzig 2000, 174-192. 

CH. CHOTZAKOGLOU, (λήμμα) "double-headed eagle", στό: Encyclopedia of Greece and the 

Hellenic Tradition (έκδ. Graham Speake) London - Chicago 2000, vol. I., 521-2. 

A. BABUIN, "Standards and Insignia of Byzantium". Byzantion 71 (2001) 5-59. 



120 

ΨΑΡΡΗ ΓΙΩΤΑ 

ΓΥΑΛΙΝΑ ΒΡΑΧΙΟΛΙΑ ΑΠΟ ΑΝΑΣΚΑΦΕΣ ΣΤΗΝ ΡΟΛΟ. 
ΣΚΕΨΕΙΣ ΚΑΙ ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΙΣΜΟΙ ΓΥΡΩ ΑΠΟ ΤΗΝ ΠΡΟΕΛΕΥΣΗ ΚΑΙ 

ΤΗ ΧΡΟΝΟΛΟΓΗΣΗ ΤΟΥΣ. 

Γυάλινα βραχιόλια έχουν εντοπιστεί κατά τη διάρκεια ανασκαφικών 
εργασιών στη μεσαιωνική πόλη της Ρόδου και σε ναούς της υπαίθρου. Από 
τα λιγοστά αντικείμενα του είδους, πρόκειται να μας απασχολήσουν μόλις 
οκτώ, τρία ακέραια και πέντε σε αποσπασματική κατάσταση. Τα πέντε από 
αυτά προέρχονται από τον ναό της Κοίμησης της Θεοτόκου στον 
Μεσανα^ρό, ενώ τα υπόλοιπα τρία από τη μεσαιωνική πόλη: δύο από το ναό 
της Α^ίας Παρασκευής και ένα από την οικία Τσιμέττα. Η ταύτιση των 
παραπάνω παραδειγμάτων παρουσιάζει αρκετά προβλήματα. Ο 
αποσπασματικός χαρακτήρας τους, οι συνθήκες εύρεσης και η αδυναμία 
συσχετισμού τους με το σύνολο των ανασκαφικών ευρημάτων, καθιστά 
προβληματική την απόπειρα χρονολόγησης τους. Επιπλέον δυσκολία 
αποτελεί το ^ε^ονός ότι δεν παρουσιάζουν κοινά στοιχεία με άλλα γνωστά 
παραδείγματα των βυζαντινών χρόνων. Ομοιότητες ωστόσο στη 
μορφολογία και την τεχνική κατασκευής τους με αντικείμενα από τον 
^εω^ραφικό χώρο της Παλαιστίνης, μάς οδηγούν στο περιβάλλον των 
βραχιολιών της ισλαμικής τέχνης. Κάτι τέτοιο θα μπορούσε πιθανότατα να 
ειδωθεί μέσα στα πλαίσια των εμπορικών σχέσεων και συναλλαγών της 
Ρόδου με περιοχές της ανατολικής Μεσογείου. Ισλαμικού τύπου βραχιόλια 
έχουν βρεθεί σε διάφορες περιοχές της Ευρώπης οι οποίες υπήρξαν 
οθωμανικές κτήσεις. Πληροφορίες #ια κέντρα κατασκευής και παρα^ω^ής 
γυάλινων βραχιολιών στην Ανατολή έχουμε τόσο από ανασκαφικές 
μαρτυρίες, όσο και από γραπτές πη^ές. Γυάλινα βραχιόλια 
χρησιμοποιούνταν μεταξύ άλλων στην Παλαιστίνη ήδη από τον 3ο αι., ενώ 
ο 14ος και ο 15ος αι. θεωρούνται η χρυσή εποχή του ισλαμικού 
βραχιολιού. Η γέννηση ωστόσο μιας καθαρά ισλαμικής τεχνοτροπίας δεν 
μπορεί να προσδιοριστεί πριν τα τέλη του 13ου αι. 



ΟΜΙΛΗΤΕΣ ΤΟΥ 23ου ΣΥΜΠΟΣΙΟΥ 

1. Ευαγγελία Αγγέλκου & Μαρία Χειμωνοπούλου 
Φιλίππου 65, Τ. Κ. 546 35 Θεσσαλονίκη & 
Ρήγα Φεραίου 14, Τ. Κ. 565 33 Θεσσαλονίκη 

2. Αναστάσιος Αντωνάρας 
Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού, Λεωφ. Στρατού 2, Τ. Κ. 540 13 Θεσσαλονίκη 

3. Αναστάσιος Αντωνάρας & Καλλιόπη Καβάσιλα 
Μουσείο Βυζαντινό Πολιτισμού, Λεωφ. Στρατού 2, Τ. Κ. 540 13 Θεσσαλονίκη & 
Αλεξίου 26, Τ. Κ. 116 31 Αθήνα. 

4. Αλεξάνδρα-Κυριακή Βασιλείου 
Institut für Byzantinistik und Neogräzistik, A-1010 Wien, Postgasse 

5. Κωνσταντίνος Βαφειάδης 
Μεταμορφώσεως 6, T. Κ. 185 42 Πειραιάς 

6. Παναγιώτης Βελισσαρίου 
ΓΑΚ-Αρχεία Νομού Αρκαδίας, Κ. Παπαρρηγοπούλου-Δ. Αποστολοπούλου (πνευμ. 
Κέντρο Δήμου Τριπόλεως), Τ. Κ. 221 00 Τρίπολις 

7. Σωτήρης Βογιατζής 
Λεμεσού 29, Τ. Κ. 156 69 Παπάγου 

8. Κώστας Γερασίμου 
Ικάρου 2, Τ. Κ. 6050 Λάρνακα Κύπρου 

9. Αιμιλία Γερουλάνου 
Λυκείου 10, Τ. Κ. 106 74 Αθήνα 

10. Μυρτώ Γεωργοπούλου & Διαμάντω Ρηγάκου 
Φιλοποίμενος 56, Τ. Κ. 261 10 Πάτρα & 
Κνωσσού 15, Τ. Κ. 112 53 Αθήνα 

11. Αναστασία Γιαγκάκη 
Μαντζαγριωτάκη 137, Τ. Κ. 176 76 Καλλιθέα 

12. Σταύρος Γουλούλης 
Μίνωος 13, Τ. Κ. 413 36 Λάρισα 

13. Μανόλια Γρηγορίου 
Βυζαντινό & Χριστιανικό Μουσείο, Βασ. Σοφίας 22, Τ. Κ. 106 75 Αθήνα 

14. Αικατερίνη Δελλαπόρτα 
Καλλισπέρη 30, Τ. Κ. 117 42 Αθήνα 

15. Γεώργιος Δημητροκάλλης 
Ηπείρου 24, Τ. Κ. 104 33 Αθήνα 

16. Νικόλαος Διονυσόπουλος 
Φιλίππου 31, Τ. Κ. 546 31 Θεσσαλονίκη 

17. Μαρία Ευαγγελάτου 
Βυζαντινό & Χριστιανικό Μουσείο, Βασ. Σοφίας 22, Τ. Κ. 106 75 Αθήνα 

18. Στέλλα Frigerio-Ζίνιου 
42. rue de Vermont, 1202 Genege, Switcherland 

19. Ιωάννης Ανδρέου Ηλιάδης 
12η ΕΒΑ, Κύπρου 14, Τ. Κ. 651 10 Καβάλα 

20. Ιωάννης Γεωργίου Ηλιάδης 
Φιλοπάππου 5, Διαμ. 22, Τ. Κ. 1041 Λευκωσία 

21. Νικολία Ιωαννίδου & Ιωάννης Χανδρινός 
Καλλιδρομίου 20, Τ. Κ. 114 72 Αθήνα 

22. Παρή Καλαμαρά 
Υπουργείο Πολιτισμού, Δ/νση Βυζαντινών & Μεταβυζαντινών Μνημείων, 
Μπουμπουλίνας 20-22, Τ. Κ. 106 82 Αθήνα 

23. Φλώρα Καραγιάννη 
Φλέμιγκ 20, Τ. Κ. 546 42 Θεσσαλονίκη 

24. Γιάννης Α. Καρατζόγλου 
Αγίων Πάντων 29, Τ. Κ. 176 72 Καλλιθέα 



122 

25. Γεώργιος Κιουρτζιάν 
Collège de France, Bibliothèque Byzantine 52, rue de Cardinal Lemoine, 75005 Paris 

26. Δαμιανός Κομμάτας & Αφρίμ Χότη 
Αρχαιολογικό Μουσείο Δυρράχιον, Albania & 
9η ΕΒΑ, Ροτόντα, Πλατεία Αγίου Γεωργίου, Τ. Κ. 546 35 Θεσσαλονίκη. 

27. Ασπασία Κούρεντα-Ραπτάκη 
Μενεξέδων 2, Αγία Μαγδαληνή, Τ. Κ. 190 09 Ραφήνα 

28. Μαρία Κωνσταντουδάκη-Κιτρομηλίδου 
Πανεπιστημιούπολη, Τ. Κ. 157 84 Ζωγράφου 

29. Δημήτριος Λιάκος & Νικόλαος Μερτζιμέκης & 
Ευριπίδου 26, Τ. Κ. 566 25 Συκιές, Θεσσαλονίκη & 
Γ. Γεννηματά 1 Τ. Κ. 566 25 Συκιές, Θεσσαλονίκη 

30. Σταύρος Μαδεράκης 
Λυκούργου 48, Τ. Κ. 175 63 Παλαιό Φάληρο 

31. Δέσποινα Μακροπούλου 
9η ΕΒΑ, Επταπύργιον, Τ. Θ. 35, Τ. Κ. 554 01 Άγιος Παύλος, Θεσσαλονίκη 

32. Σταύρος Μαμαλουκος 
Έκτορος 9, Τ. Κ. 152 35 Βριλήσσια 

33. Απόστολος Μαντάς 
Περγάμου 113, Τ. Κ. 122 35 Αιγάλεω 

34. Ευτέρπη Μαρκή 
9η ΕΒΑ, Επταπύργιον, Τ. Θ. 35, Τ. Κ. 554 01 Αγιος Παύλος, Θεσσαλονίκη 

35. Marielle Martiniani-Reber 
Musée d' Art et d' History, Rue Charles-Gallad 2, Case postale 3432. 1211 Genève 3 

36. Ευαγγελία Μηλίτση 
4" ΕΒΑ, Μουσείο Κω, Τ. Κ. 853 00 Κως 

37. Ιωάννα Μπίθα 
Χελμού 6, Τ. Κ. 113 63 Αθήνα 

38. Χαράλαμπος Μπούρας 
Αναγνωστοπούλου 37, Τ. Κ. 106 73 Αθήνα 

39. Μαριάννα Μυριανθέως-Κουφοπούλου 
Σισμανογλείου 11. Τ. Κ. 152 35 Βριλήσσια 

40. Αννα Νίκα 
4η ΕΒΑ, οδ. Ιπποτών, Τ. Κ. 851 00 Ρόδος 

41. Παναγιώτης Νικολόπουλος 
Αγίου Μελετίου 182, Τ. Κ. 104 35 Αθήνα 

42. Γεράσιμος Παγουλάτος 
Ξάνθου 63, Τ. Κ. 166 74 Γλυφάδα 

43. Νικόλαος Θ. Παζαράς 
Εγνατίας 43. Πυλαία, Τ. Κ. 555 35 Θεσσαλονίκη 

44. Μελίνα Παϊσίδου 
11η ΕΒΑ, Αντωνίου Καμάρα 3, Τ. Κ. 591 00 Βέροια 

45. Γιώργος Πάλλης 
Δολιάνης 40, Τ. Κ. 151 24 Μαρούσι 

46. Βαρβάρα Παπαδοπούλου 
8η ΕΒΑ, Κάστρο, Τ. Κ. 451 10 Ιωάννινα 

47. Μαρία Παρανή 
Σμύρνης 30 Μακεδονίτισσα, 2401 Λευκωσία 

48. Μαγδαληνή Παρχαρίδου-Αναγνώστου & Αχιλλέας Γερασιμίδης 
Πετροπουλακιδών 3, Τ. Κ. 546 35 Θεσσαλονίκη 

49. Αφροδίτη Πασαλή 
Μεγ. Αλεξάνδρου 7, Τ. Κ. 412 22 Λάρισα 

50. Νάσα Παταπίου 
Ηρακλείτου 10, Τ. Κ. 106 73 Αθήνα 



123 

51. Στυλιανός Περδίκης 
Μουσείο Ιεράς Μονής Κύκκου, 4850 Λευκωσία, Κύπρος 

52. Μαρία Πέτσα-Σταύρου 
Αργολίδος 14, 2021 Λευκωσία 

53. Ιάκωβος Ποταμιάνος 
Τ. Θ. 28. Τ. Κ. 190 05 Νέα Μάκρη 

54. Μαρία Σιγάλα 
4η ΕΒΑ, οδ. Ιπποτών, Τ. Κ. 851 00 Ρόδος 

55. Νικόλαος Σιώμκος 
Αναξίμανδρου 82, Τ. Κ. 542 50 Χαριλάου Θεσσαλονίκη 

56. Αγγελική Στρατή 
10η ΕΒΑ, Πλ.Ιπποδρόμου 7, Τ. Κ. 546 21 Θεσσαλονίκη 

57. Σαπφώ Ταμπάκη 
Μητρ. Ιωσήφ 20, Τ. Κ. 546 22 Θεσσαλονίκη 

58. Αναστάσιος Τάντσης 
Θησέως 5, Τ. Κ. 811 00 Μυτιλήνη 

59. Δημήτριος Δ. Τριανταφυλλόπουλος 
Αδρία 19Α. Τ. Κ. 1070 Λευκωσία 

60. Μαρίζα Τσιάπαλη 
10η ΕΒΑ, Πλ. Ιπποδρόμου 7, Τ. Κ. 546 21 Θεσσαλονίκη 

61. Χριστίνα Τσιγωνάκη 
Ηπιόνης 6, Τ. Κ. 157 73 Ζωγράφου 

62. Αγαθονίκη Τσιλιπάκου 
Ηρακλέους 14. Τ. Κ. 591 00 Βέροια. 

63. Παντελής Φούντας 
Βιάνδρου 9. Τ. Κ. 543 51 Θεσσαλονίκη 

64. Γιώργος Φουστέρης 
Ιωαννίνων 62, Τ. Κ. 546 39 Θεσσαλονίκη 

65. Χριστόδουλος Χατζηχριστοδούλου 
Αγαμέμνωνος 1, 2310 Λακατάμια, Λευκωσία, Κύπρος 

66. Χαράλαμπος Χοτζάκογλου 
Λεύκωνος 8, CY-1011 Λευκωσία 

67. Γιώτα Ταρρή 
4η ΕΒΑ, οδός Ιπποτών, Τ. Κ. 851 00 Ρόδος 















Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

