
  

  Ετήσιο Συμπόσιο Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 24 (2004)

   Εικοστό Τέταρτο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης

   

 

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 21/01/2026 23:22:15



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 21/01/2026 23:22:15



ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΤΕΤΑΡΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

Αθήνα, 7, 8 καί 9 Μαΐου 2004 

Βυζαντινό καί Χριστιανικό Μουσείο 
Βασ. Σοφίας 22, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2004 





ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΤΕΤΑΡΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

Αθήνα, 7, 8 καί 9 Μαίου 2004 

Βυζαντινό καί Χριστιανικό Μουσείο 

Βασ. Σοφίας 22, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2004 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΤΕΤΑΡΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 7, 8 και 9 Μαΐου 2004 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο, Βασ. Σοφίας 22 , Αθήνα. 

Π Ρ Ο Γ Ρ Α Μ Μ Α 

Το καθιερωμένο Εαρινό Συμπόσιο για τη Βυζαντινή και τη Μεταβυζαντινή 

Αρχαιολογία και Τέχνη συγκαλείται για εικοστή τέταρτη φορά από την Χριστιανική 

Αρχαιολογική Εταιρεία κατά το τριήμερο 7-9 Μαίου 2004. Η πρωινή συνεδρίαση της 

πρώτης ημέρας αρχίζει στις 9.15, της δεύτερης στις 9.30 και της τρίτης στις 10.00. Οι 

απογευματινές συνεδριάσεις της πρώτης και δεύτερης ημέρας αρχίζουν στις 17.00 και 

της τρίτης στις 18.00. Το ειδικό επιστημονικό θέμα, του εφετινού συμποσίου είναι: 

«Η βυζαντινή οικία και ο εξοπλισμός της, 40;-15ο; αι.». Σε αυτό έχουν αφιερωθεί δύο 

εισηγήσεις (διάρκειας μισής ώρας εκάστη). Οι ανακοινώσεις της Παρασκευής είναι 

αφιερωμένες στη βυζαντινή και μεταβυζαντινή ζωγραφική και σε ποικιλία άλλων 

θεμάτων (μικροτεχνία, κεραμική κλπ.). Οι συνεδριάσεις του Σαββάτου καλύπτουν το 

ειδικό θέμα και θα καταλήξουν στην συζήτηση στρογγυλής τραπέζης. Η Κυριακή 

είναι αφιερωμένη στην αρχιτεκτονική. 

Επειδή ο αριθμός των εισηγήσεων και ανακοινώσεων είναι μεγάλος (57), 

παρακαλούνται τόσον οι ομιλητές όσον και οι προεδρεύοντες των συνεδριάσεων να 

τηρούν με σχολαστική ακρίβεια τον χρόνο παρουσίασης που προβλέπεται από το 

παρόν πρόγραμμα. 

Η Χριστιανική Αρχαιολογική Εταιρεία ευχαριστεί το Υπουργείο Πολιτισμού το 

οποίο, όπως και κατά τα προηγούμενα έτη ενισχύει οικονομικώς τα Εαρινά 

Συμπόσια της Χ. Α. Ε. καθώς και το Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο για τ?/ 

φιλοξενία. 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΤΕΤΑΡΤΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 7, 8 και 9 Μαΐου 2004 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 

Παρασκευή, 7 Μαΐου 2004 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ι. Κακούρης & Μ. Γεωργοπούλου 

09.15 Έναρξη 

09.30 Γεώργιος Δημητριάδης: Το Μωσαϊκό του Καθεδρικού Ναού του Ότραντο 

(Ν. Ιταλία). Συγκριτική εικονογραφική μελέτη με τη βοήθεια της 

Προϊστορικής συμβολογίας. 

09.45 Χαρίκλεια Κοιλάκου: Βυζαντινές τοιχογραφίες σε μνημεία της Βοιωτίας. 

10.00 Όλγα Γκράτζιου: Παναγία στον Πρίνο Μυλοποτάμου. Ένα αινιγματικό 

κρητικό μνημείο του 15ου αιώνα. 

10.15 Ιωάννα Μπίθα: Αναχβονολόγηση μιας αφιερωτικής πράξης στην Ι. Μ. 

Αρχαγγέλου Μιχαήλ στο Θάρι Ρόδου. 

10.30 Νεκτάριος Ζάρρας: Η σκηνή του μαρτυρίου: το δογματικό και ιδεολογικό 

υπόβαθρο της παράστασης στην παλαιολόγεια μνημειακή ζωγραφική. 

10.45 Δήμητρα Κωτούλα: Η αναστύλωση των εικόνων την Κυριακή της 

Ορθοδοξίας του Βρετανικού Μουσείου. 

11.00 Μαγδαληνή Παρχαρίδου-Αναγνώστου: Τρεις παίδες εν καμίνω: νέες 

αναγνώσεις και επισημάνσεις στην εικονογραφία του θέματος (3ος-16ος αι.). 

11.15 Γεώργιος Δημητροκάλλης: Άγιος Γεώργιος ο θαλασσοπεράτης. 

11.30 Διάλειμμα 

12.00 Κωνσταντίνος Βαφειάδης: Ο ζωγράφος του παρεκκλησίου του «Ακάθιστου» 

στην Ιερά Μονή Διονυσίου Αγίου Όρους. 

12.15 Σταυρούλα Σδρόλια: Παρατηρήσεις στις τοιχογραφίες της μονής Γεννήσεως 

Θεοτόκου στο Πολυδένδρι Αγιας (1590). 

12.30 Ξανθή Προεστάκη: Πρότυπα και καινοτομίες στο έργο του Δημητρίου 

Κακαβά. 

12.45 Ελοΐζ Ωφφρέ: Μιά ιδιότυπη παράσταση της Πεντηκοστής στην περιοχή των 

Αγράφων (17ος αιώνας). 



6 

13.00 Ιωάννης Τσιουρής: Στοιχεία για ένα εργαστήριο ζωγραφικής του 18ου αιώνα 

στην περιοχή της Θεσσαλίας. 

13.15 Αναστασία Λαζαρίδου: Οι τοιχογραφίες του καθολικού της Μονής 

Φανερωμένης Σαλαμίνος. Παρατηρήσεις στο εικονογραφικό πρόγραμμα του 

ναού, 

13.30 Συζήτηση 

14.00 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης 

Απογευιιατινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Α. Τούρτα & Ν. Ζίας 

17.00 Ιωακείμ Παπάγγελος & Αγγελική Στρατή: Δεκαπέντε παλαιές εικόνες στην 

Χαλκιδική. 

17.15 Μαρία Καζανάκη-Λάππα: Κρητική εικόνα με παράσταση της Σύναξης των 

Αποστόλων. Συμβολή στην εικονογραφία του θέματος. 

17.30 Νικόλαος Σιώμκος: Φορητή εικόνα του αγίου Ιωάννη του Θεολόγου με 

σκηνές βίου στο πλαίσιο από την Καστοριά. 

17.45 Μαρίζα Β. Τσιάπαλη: Απεικονίσεις οικοδομημάτων σε φορητές εικόνες του 

Που ι οου 
-18 αιώνα. 

18.00 Νίκος Καστρινάκης: «Το αχρείον πάθος του έρωτος»: Πίνακας ζωγραφικής 

στο Βυζαντινό & Χριστιανικό Μουσείο της Αθήνας. 

18.15 Διάλειμμα 

18.45 Ροδονίκη Ετζέογλου: Βιβλιογραφικές δραστηριότητες στο Μυστρά (13ος-

14οςαι.), 

19.00 Αθανάσιος Σέμογλου: Ο διάκοσμος της χάλκινης λαβής κοπτικού λύχνου στο 

Μουσείο Μπενάκη. Όψεις μιας μεταβατικής εικονογραφίας. 

19.15 Γεώργιος Βελένης: Η επιγραφή του Θύρσου στην Τεγέα ως πηγή 

πληροφοριών. 

19.30 Αναστάσιος Αντωνάρας: Γυάλινα μεσοβυζαντινά κοσμήματα από τις 

συλλογές του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού. 

19.45 Σωτήρης Βογιατζής: Ο γλυπτός διάκοσμος του Ι. Ν. Μεταμορφώσεως 

Φ Σωτήρος Χριστιανών Μεσσηνίας. 

20.00 Γιώτα Ψαρρή: Κεραμικά των χρόνων της τουρκοκρατίας στην Κοσμητική 

Συλλογή Δωδεκανήσου. 



7 

20.15 Ανδρόνικος Φάλαγκας & Ελένη Βλαχοπούλου-Καραμπίνα: Το επιτραχήλιο 

του Ιωάννη Δεσπότη στην Ι. Μ. Δουσίκου Τρικάλων (1560/1). Μια άγνωστη 

ορθόδοξη μαρτυρία (;) για τον προτεστάντη ηγεμόνα της Μολδαβίας. 

20.30 Νικόλαος Α. Μερτζιμέκης & Δημήτριος Α. Λιάκος: Δωρεές «...δι εξόδου 

και δαπάνης...» χριστιανών «...εκ πόλεων ρουστσουκ και καλοφερ...» στην 

Αθωνική Μονή Ζωγράφου. 

20.45 Σταύρος Γουλούλης: 'Θέα' των 'αλλασσομένων" Ολυμπίων: Οι επτά 

Αθηναίοι φιλόσοφοι και η συλλογή του Λαύσου. 

21.00 Συζήτηση 

21.30 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης 

Σάββατο, 8 Μαΐου 2004 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Χ. Μπούρας & Ο. Γκράτζιου 

09.30 Jean-Pierre Sodini: Résidences de Γ Antiquité Tardive: quelques remarques 

sur leur évolution (IVe-VIIe s.). 

10.00 Slobodan Curcic: House or house of god? Planning ambiguities in Byzantine 

architecture. 

10.30 Νάρκισσος Καρύδας: Η εξέλιξη της παλαιοχριστιανικής οικίας στη 

Θεσσαλονίκη. 

10.45 Γιώργος Γούναρης: Παλαιοχριστιανικές κατοικίες στους Φιλίππους. 

11.00 Αναστασία Π. Πλιώτα: Οι χώροι υποδοχής (τρικλίνια) των οικιών του 

Ανατολικού Ιλλυρικού κατά την ύστερη αρχαιότητα. Οι επαρχίες της 

Μακεδονίας. 

11.15 Διάλειμμα 

12.00 Πλάτων Πετρίδης: Αστικές επαύλεις στους πρωτοβυζαντινούς Δελφούς (40ς-

7ος αι.). 

12.15 Ergiin Lafli: Byzantine Western Anatolia. A neglected chapter in 

Byzantine Archaeology. Byzantine aigal: Houses and domestic areas. 

12.30 Γεωργία Μαρίνου: Η ονομαζόμενη οικία Λάσκαρη στο βυζαντινό Μυστρά. 

12.45 Marica Suput: Houses in medieval Serbia. 

13.00 Συζήτηση 

13.30 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης 



8 

Απογευιιατινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Μ. Παναγιωτίδου & Σ. Καλοπίση 

17.00 Σταύρος Ι. Αρβανιτόπουλος: Ερμάρια σε κατοικίες της υστεροβυζαντινής 

περιόδου. Ορολογία, κατασκευαστικά ζητήματα, χρήσεις. 

17.15 Μαρία Γ. Παρανή: Η επίπλωση της βυζαντινής οικίας κατά τη 

μεσοβυζαντινή και υστεροβυζαντινή περίοδο. 

17.30 Χρυσαυγή Κούτσικου: Χάλκινα σκεύη φωτισμού από αθηναϊκές ιδιωτικές 

συλλογές. 

17.45 Άννα Μπαλλιάν: Ένας μεσοβυζαντινός θησαυρός ασημένιων δίσκων: τα 

παραδείγματα με ανεικονικό διάκοσμο και οι σχέσεις με την ισλαμική τέχνη. 

18.00 Αναστασία Δρανδάκη: Ένας μεσοβυζαντινός θησαυρός ασημένιων 

δίσκων: οι παραστάσεις με ανθρώπινες μορφές και η ταυτότητα του 

θησαυρού. 

18.15 Διάλειμμα 

18.45 Συζήτηση στρογγυλής τραπέζης με θέμα: «Την διακόσμηση και την 

επίπλωση της βυζαντινής οικίας». 

Συμμετέχουν: Ευτέρπη Μαρκή, Δήμητρα Μπακιρτζή, Τίτος 

Παπαμαστοράκης, Ελένη Σαράντη. Συντονίζει ο Ηλίας Κόλλιας. 

20.30 Παρουσίαση τόμου εις μνήμην Παύλου Λαζαρίδη. 

Απονομή επάθλου Μαρίας Στ. Θεοχάρη 

Δεξίωση 

Κυριακή, 9 Μάιου 2004 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Γ. Λάββας & Π. Θεοχαρίδης 

10.00 Δημήτριος Δ. Τριανταφυλλόπουλος: Οι σταυροφορίες, η Άλωση των 

Λατίνων (1204) και η Κύπρος: ιστορία και εσχατολογία στην τέχνη. 

10.15 Ιάκωβος Ποταμιάνος: Ο φωτισμός των λοφίων της Αγίας Σοφίας και το 

Fragmentum Mathematicum Bobiense. 

10.30 Παντελής Γ. Φούντας: Ξυλόπηκτες θολωτές οροφές σε ναούς της 

βυζαντινής περιόδου. Ενδείξεις για το Πρωτάτο. 

10.45 Ιωάννα Στουφή-Πουλημένου: Ο ναός του Αγίου Γεωργίου στον Κάμπο 

των Μεγάρων. 

11.00 Πασχάλης Ανδρούδης: Ο ναός του Αγίου Ιωάννη Προδρόμου στον Άη-

Γιάννη του Πηλίου. 



9 

11.15 Χαράλαμπος Μπούρας: Η αρχιτεκτονική του ναού της Παναγίας του 

Μουχλίου στην Κωνσταντινούπολη. 

11.30 Συζήτηση 

12.00 Διάλειμμα 

12.30 Ετήσια Γενική Συνέλευση των μελών της Χριστιανικής Αρχαιολογικής 

Εταιρείας. Εκθέσεις πεπραγμένων 2003: α) του Διοικητικού Συμβουλίου 

και β) της Εξελεγκτικής Επιτροπής Οικονομικής διαχειρίσεως. 

Διάφορες ανακοινώσεις και συζήτηση θεμάτων που θα τεθούν από τα 

μέλη. 

Απονευιιατινη Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Π. Βοκοτόπουλος & Α. Λούβη 

18.00 Σταύρος Μαμαλούκος: Η ναοδομία στη Μαγνησία κατά τη Μέση και την 

Ύστερη βυζαντινή περίοδο. 

18.15 Μιχάλης Κόππας & Γιώργος Φουστέρης: Επανεξέταση δύο ναών του 

Σοφικού Κορινθίας. 

18.30 Φαίδων Χατζηαντωνίου: Στοιχεία από την έρευνα στην ανωδομή του 

καθολικού της μονής Παντοκράτορος Αγίου Όρους. 

18.45 Νικόλαος Ζίας & Νικόλαος Κοντογιάννης: Κάστρο παλιού Ναβαρίνου: 

εργασίες και πορίσματα της περιόδου 2001-2003. 

19.00 Ευτυχία Αρβανίτη: Ο δίκλιτος ναός του Αγίου Χαραλάμπους στην 

Παλιαχώρα Αιγίνης. 

19.15 Νικόλαος Σ. Χαρκιολάκης: Η νοτιοανατολική πτέρυγα (κόρδα) της μονής 

Ξηροποτάμου Αγίου Όρους πριν και μετά την πυρκαϊά του 1973. 

19.30 Αφροδίτη Α. Πασαλή: Ο Άγιος Γεώργιος στη Βασιλική της Καλαμπάκας. 

19.45 Γιάννης Α. Καρατζόγλου: Ο ναός του Σωτήρος στην Ανατολική 

Φραγκίστα της Ευρυτανίας. 

20.00 Αθηνά Χριστοφίδου: Κοσμική αρχιτεκτονική στην προεπαναστατική 

Ύδρα. Το αρχοντικό του Γεωργίου Κουντουριώτη. 

20.15 Συζήτηση 

20.45 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης και του 24ου Εαρινού Συμποσίου 

Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης. 





11 

ΠΑΣΧΑΛΗΣ ΑΝΔΡΟΥΔΗΣ 

0 ΝΑΟΣ ΤΟΥ ΑΠΟΥ ΙΩΑΝΝΗ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ ΣΤΟΝ ΑΗ- ΓΙΑΝΝΗ ΤΟΥ ΠΗΛΙΟΥ 

Σε μια όμορφη κατάφυτη τοποθεσία, στις εκβολές ενός μικρού χειμάρρου, 

στον οικισμό Άγιος Ιωάννης, στο ανατολικό Πήλιο, σώζεται ο ναός του Αγίου 

Ιωάννη Προδρόμου. Ο ναός του οποίου η χρονολογία ίδρυσης είναι άγνωστη, 

παρουσιάζει κάποιες οικοδομικές φάσεις ή επισκευές. Στον περιβάλλοντα χώρο του 

σώζεται μόνο ένα λιθόκτιστο υδραγωγείο που τροφοδοτούσε έναν υδρόμυλο. 

Στη σημερινή του μορφή ο ναός του Αγίου Ιωάννη είναι επιμήκης, με κυρίως 

ναό, ευρύχωρο νάρθηκα και δύο μικρά παρεκκλήσια κτισμένα εκατέρωθεν του. Ο 

παλιός πυρήνας του είναι ένα μονόχωρο ναΰδριο που καλύπτει ένας τρούλλος με 

κυλινδρικό τύμπανο. 

Η είσοδος του κυρίως ναού ανοίγεται στο πάχος του δυτικού τοίχου του. Ο 

κυρίως ναός έχει διαστάσεις 8, 50 x 4,40 μ (χωρίς τα πλευρικά παρεκκλήσια και το 

νάρθηκα). Ο κεντρικός χώρος του καλύπτεται με ψηλό τρούλλο (εσωτ. ύψος 6, 58 

μ.), ενώ ο χώρος του ιερού με ημικυλινδρική καμάρα. Η κατασκευή του τρούλλου 

φέρεται επάνω σε δύο καμάρες (προς Α και Δ), αλλά και σε εκφορές του βόρειου και 

νότιου τοίχου. Τα μετασκευασμένα παράθυρα του τρούλλου έχουν τη μορφή στενών 

φωτιστικών θυρίδων. Το Ιερό έχει δύο κόγχες Εξωτερικά είναι άκογχο και με 

αποτμήσεις. Στον χώρο του Ιερού υπάρχουν άλλες τρεις κόγχες. Οι τοίχοι του ναού 

κτίστηκαν με γκριζοπράσινους λίθους ασβεστοκονίαμα και κομμάτια πλίνθων 

ανάμεσα στους αρμούς. Η κόγχη του Ιερού του αρχικού ναού δεν σώζεται πια 

Καταστράφηκε σε μεταγενέστερη εποχή, όταν ο χώρος του Ιερού επεκτάθηκε προς Α, 

κατά 3 μ. περίπου. Το όριο αυτής της επέκτασης δηλώνεται εξωτερικά με αρμούς στο 

βόρειο και το νότιο τοίχο του κυρίως ναού. 

Ο μεταγενέστερος νάρθηκας έχει διαστάσεις 10 x 4, 70 μ περίπου, με είσοδο 

στο δυτικό τοίχο και μια δίρριχτη στέγη. Τα δίκογχα παρεκκλήσια, αφιερωμένα στον 

άγιο Νικόλαο και στους αγίους Αναργύρους, είναι άκογχα εξωτερικά. Το κάθε 

παρεκκλήσι καλύπτει μια μονόρριχτη στέγη. 

Το δάπεδο του ναού είναι στρωμένο με φυσικές πλάκες και βότσαλα. Σε 

κεντρικό σημείο του εγκιβωτίστηκε και μια καρδιόσχημη πλάκα με παράσταση 

εστεμμένου δικέφαλου αετού. Στο ναό διατηρείται επίσης και ένα πρόστυπο 

ξυλόγλυπτο τέμπλο, με εικόνες Δέησης βημόθυρα και γραπτό διάκοσμο στις ποδιές 



12 

του, που μπορεί να χρονολογηθεί στον 18° αιώνα Το ομφάλιο του ναού, όπως και το 

τέμπλο μαρτυρούν ότι η επέκταση του αρχικού ναού (κατεδάφιση ημικυκλικής 

αψίδας, επέκταση χώρου Ιερού, διάνοιξη τόξου στον αρχικό δυτικό τοίχο του ναού, 

κτίσιμο νάρθηκα και παρεκκλησίων, πιθανή μετασκευή του τρούλλου και του 

παραθύρου του νοτίου τοίχου) θα πρέπει να είναι σύγχρονη με αυτά, δηλαδή να 

έλαβε χώρα κατά τον 18ο αιώνα. Ο αρχικός πυρήνας του ναού είναι σαφώς 

προγενέστερος. Η ασυνήθιστη μορφή στήριξης του τρούλλου, όπως και το 

κυλινδρικό του τύμπανο, μας οδήγησαν στο να τοποθετήσουμε την ίδρυση του σε 

πολύ παλαιότερη εποχή, πιθανότατα στη μεσοβυζαντινή περίοδο (11ος αιώνας), 

εποχή κατά την οποία οικοδομήθηκαν αρκετοί τρουλλαίοι μονόχωροι ναοί Αν η 

υπόθεση μας για την χρονολόγηση του ναού ευσταθεί, τότε δεν αποκλείεται να 

έχουμε μπροστά μας (μετασκευασμένο) έναν από τους αρχαιότερους χριστιανικούς 

ναούς του Πηλίου. 



13 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΑΝΤΩΝΑΡΑΣ 

ΓΥΑΛΙΝΑ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΚΟΣΜΗΜΑΤΑ ΑΠΟ ΤΙΣ ΣΥΛΛΟΓΕΣ ΤΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ 
ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΥ 

Κατά τη μεσοβυζαντινή περίοδο, λόγω της γενικότερης ένδειας που επικρατούσε σε 

εκτεταμένα τμήματα του πληθυσμού, λόγω δυσκολιών προμήθειας ημιπολύτιμων λίθων ή τέλος 

λόγω αλλαγών στην αισθητική της κοινωνίας, το γυαλί χρησιμοποιείται ευρέως στην κόσμηση . 

Το γυαλί χρησιμοποιείται για την παραγωγή κοσμημάτων είτε εξολοκλήρου, όπως συμβαίνει 

με βραχιόλια, δακτυλίδια και χάντρες, είτε συμπληρωματικά υπό μορφή υελίων, (γυάλινων 

υποκατάστατων ημιπολύτιμων λίθων) ή σμάλτου. 

Ψήφοι 

Απλές σφαιρικές ψήφοι αποτελούν τα ισχνά ευρήματα της εποχής αυτής. Συχνά ευρίσκονται 

μεμονωμένες, ενώ σπανιότερα σε ομάδες, υπό μορφή περιδεραίου που τα συμπλήρωναν λίγες 

μεγαλύτερες επίσης απλές σφαιρικές ή κωνικές ψήφοι. 
Δακτυλίδια 
Γυάλινα δακτυλίδια 

Συνήθως είναι απλά παραδείγματα με κυκλικό δακτύλιο, η ένωση των άκρων του οποίου 

καλύπτεται από μικρή ακόσμητη δισκοειδή στεφάνη. Κατασκευάζονται στις αρχές της δεύτερης 

χιλιετίας. Επιπλέον, αρκετά δαχτυλίδια που προσγράφονται στους μεσοβυζαντινούς χρόνους είναι 

δημιουργήματα ρωμαϊκών χρόνων. 

Δακτυλιόλιθοι 

Μπορούν να διακριθούν τουλάχιστον τρεις κατηγορίες δακτυλιολίθων: 

Στα πολυτελέστερα και πιο επιμελημένα παραδείγματα μετάλλινων δακτυλιδιών απαντούν 

φακοειδείς δακτυλιόλιθοι, φτιαγμένοι από μπλε γυαλί, οι οποίοι φέρουν πρόστυπο θέμα, 

θρησκευτικού ή αποτροπαϊκού χαρακτήρα, π.χ. παραστάσεις εφίππων ή ζωδιακά σύμβολα. 

Τη δεύτερη κατηγορία αποτελούν επίσης φακοειδείς δακτυλιόλιθοι ακόσμητοι, 

κατασκευασμένοι από μπλε, ιώδες ή αχνοκίτρινο γυαλί. 

Την τρίτη και απλούστερη κατηγορία δακτυλιολίθων αποτελούν τετράγωνες ψηφίδες, 

αχνοκίτρινου ή άχρωμου ρόδινου χρώματος, που σε ορισμένες περιπτώσεις είναι πιθανό να είχαν 

φύλλο χρυσού ανάμεσα σε δύο στρώματα διαφανούς γυαλιού. 

Ενώτια 

Σε ορισμένες περιπτώσεις φαίνεται ότι μπλε χρώματος ψήφος κοσμούσε απλούς χάλκινους 

κρίκους-ενώτια, είτε λόγω τεχνικής αδυναμίας κατασκευής χάλκινων συμφυών ψήφων, είτε 

ενδεχομένως καθαρά για αποτροπαϊκούς λόγους, λόγω του χρώματος του γυαλιού που 

χρησιμοποιούνταν. 



14 

Βραχιόλια 

Τα γυάλινα βραχιόλια γνωστά ήδη από την ρωμαϊκή περίοδο αποτελούν μία φθηνή λύση για 

κόσμηση, μεταξύ των γυναικών ασθενέστερων οικονομικά τάξεων και των κοριτσιών νεώτερων 

ηλικιών. Κατά τη μεσοβυζαντινή περίοδο το είδος γνωρίζει νέα άνθηση και απαντά σε μεγάλους 

σχετικά αριθμούς. Η επανεμφάνιση αυτή του κοσμήματος είναι πιθανόν να συνδέεται με αλλαγές στις 

ενδυματολογικές συνήθειες των γυναικών. Όπως φαίνεται από τις εικονογραφικές μαρτυρίες, 

τουλάχιστον οι εκπρόσωποι χαμηλότερων κοινωνικών στρωμάτων, όπως οι υπηρέτριες, συνήθιζαν 

να έχουν τα χέρια τους ακάλυπτα μέχρι τους ώμους, γεγονός που επέτεινε τη διάθεση τους για 

κόσμηση των χεριών μέχρι ψηλά στα μπράτσα. 

Εκτός από τα παραδείγματα με ταινιωτή, κυκλική ή επιπεδόκυρτη διατομή, που είναι γνωστά 

από παλαιότερα, τώρα εμφανίζονται και πιο πολύπλοκες διατομές. Συνήθως αντίνωτες στην 

περίμετρο τους είναι εμφανείς δύο σημάδια, αποτέλεσμα της μαζικοποιημένης διαδικασίας 

παραγωγής τους. 

Νέες μέθοδοι διακόσμησης ανακαλύπτονται, όπως η χρήση δύο ή περισσότερων ινών 

γυαλιού διαφορετικού χρώματος και διαμέτρου που συστρέφονται ή απλώνονται σε επίπεδο 

μονόχρωμο υπόστρωμα και δημιουργούν ένα ευχάριστο χρωματικά αποτέλεσμα. Σπανιότερα 

υπάρχει γραπτός διάκοσμος ειδικής τεχνολογίας (silver stain), που συνήθως συνίσταται σε απλά ή 

και σύνθετα γεωμετρικά μοτίβα, ενώ δεν είναι άγνωστα και φυτικά και πτηνόμορφα σχέδια. 

Τα βραχιόλια εμφανίζονται σε δύο βασικά μεγέθη, διαμέτρου 4-5 εκ. και 7-8 εκ. Η 

διαφοροποίηση στο μέγεθος συνδέεται με τη συνήθεια να τα φορούν οι γυναίκες γύρω από τον 

καρπό αλλά και ψηλότερα γύρω από το μπράτσο τους. Φέρονταν μεμονωμένα αλλά συχνά και σε 

ομάδες. 

Τέλος, μια ακόμη χρήση γυαλιού στην μεσοβυζαντινή κοσμηματοποιία, από τις πιο 

πολύπλοκες τεχνικά, αποτελεί η επισμάλτωση μετάλλινων κοσμημάτων, περικάρπιων, ενωτίων, 

δαχτυλιδιών και ενωτίων. Τα χρώματα που χρησιμοποιούνται είναι πολύ έντονα όπως γαλάζιο, 

κυανό, ερυθρό και πράσινο. Τα χρώματα αυτά σε συνδυασμό με την περίκλειστη τεχνική 

δημιουργούν εξαιρετικά αποτελέσματα που μιμούνται και συχνά ξεπερνούν κοσμήματα με 

πραγματικούς ημιπολύτιμους λίθους. 



15 

ΕΥΤΥΧΙΑ ΑΡΒΑΝΙΤΗ 

Ο ΔΙΚΛΙΤΟΣ ΝΑΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΥΣ ΣΤΗΝ ΠΑΛΙΑΧΩΡΑ ΑΙΠΝΗΣ 

Ο Άγιος Χαράλαμπος βρίσκεται στους πρόποδες (ΒΔ) του λόφου της μεσαιωνικής 

πρωτεύουσας της Αίγινας, Παλιαχώρας. Κατατάσσεται αρχιτεκτονικά στην κατηγορία 

των δίκλιτων ναών (πιθανώς αυτοτελής) με ανισομήκη και ανισοπλατή κλίτη. Στην 

Παλιαχώρα απαντώνται τέσσερις ακόμη δίκλιτοι ναοί. Ο ναός είναι ακέραιος και πολλές 

ενδείξεις συντρέχουν στο να αποκλειστεί από την ομάδα ναών διπλής λατρείας, αλλά και 

να αναχρονολογηθεί. 

Συγκεκριμένα γίνεται αρχιτεκτονική έρευνα του μνημείου, καθώς οι τοιχογραφίες έχουν 

καταστραφεί. Η τοπογραφική θέση, τα τυπολογικά και μορφολογικά χαρακτηριστικά, 

αλλά και οι ιστορικές και λαογραφικές πληροφορίες συνδυάζονται ώστε να επιτευχθεί 

μια έγκυρη χρονολογική προσέγγιση του μνημείου. Ο γύρω χώρος, τα μεγέθη των 

κλιτών, οι προσπελάσεις από το ένα στο άλλο, οι αψίδες των Ιερών, οι μέθοδοι κάλυψης 

των χώρων, αντιστήριξης, τοξοστοιχίας, τα σπαράγματα τοιχογραφιών, τα ιδιαίτερα 

μορφολογικά στοιχεία, δίνουν μια ολοκληρωμένη εικόνα του μνημείου. Τέλος, 

επιχειρούνται παρατηρήσεις πάνω στα πιθανά αίτια επιλογής του δίκλιτου τύπου, αλλά 

και στους πιθανούς χορηγούς του ναού. 

Στόχος είναι να αντιμετωπιστεί η συγκεκριμένη εκκλησία όχι ως μονάδα, αλλά ως μέρος 

της πρωτεύουσας της Αίγινας και ως καθρέπτης της εξέλιξης της κοινωνικής ζωής της. 

Γι' αυτό η μελέτη και τα συμπεράσματα πάνω στην αρχιτεκτονική του ναού βασίστηκαν 

στο εξής ιεραρχικό σχήμα: 

- οι ανάγκες / επιθυαίες αυτών που κτίζουν (κτήτορες ή κοινότητα), οι οικονομικές 

τους δυνατότητες και το κτητορικό καθεστώς (ius patronato), 

- τεχνικοί και Λειτουργικοί λόγοι: τα πρακτικά προβλήματα και οι λύσεις τους 

(τοπογραφία, δομικά υλικά, νομοθεσία κ.ά.), και ταυτόχρονα οι εκάστοτε μόδες, 

- οι ενδεχόμενοι συιιβολισμοί που θα προσδίδουν στο κτίριο την ταυτότητα του 

(εκκλησία, τάφος κλπ.), σε συνδυασμό όμως πάντα με τις -επιθυμίες των 

κτητόρων, τα οικονομικά μέσα, τους νόμους και τα πρακτικά προβλήματα. 



16 

Η έρευνα εκ των πραγμάτων βασίζεται σε γενικές πληροφορίες, καθώς έγγραφα ή 

πηγές που να αφορούν στο μνημείο δεν έχουν βρεθεί ακόμη (εκτός από σποραδικές 

αναφορές περιηγητών του 19ου αιώνα σε συσχέτιση με τα αρχαία spolia). Η εξέταση 

του ναού του Αγίου Χαραλάμπους, και κατ' επέκταση των δίκλιτων ναών της 

Παλιαχώρας, θα είναι ολοκληρωμένη μόνο όταν γίνει συστηματική ανασκαφή και 

καθαρισμός τους. 



17 

ΣΤΑΥΡΟΣ Ι. ΑΡΒΑΝΓΓΟΠΟΥΛΟΣ 

ΕΡΜΑΡΙΑ ΣΕ ΚΑΤΟΙΚΙΕΣ ΤΗΣ ΥΣΤΕΡΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ. ΟΡΟΛΟΓΙΑ, 

ΚΑΤΑΣΚΕΥΑΣΤΙΚΑ ΖΗΤΗΜΑΤΑ, ΧΡΗΣΕΙΣ 

Οι ειδικές βαθύνσεις στους τοίχους των κατοικιών για τη φύλαξη αντικειμένων και τροφίμων 

είναι γνωστές από τις υστεροβυζαντινές πηγές ως αρμάρια τοιχαρμάρια, κογχάρια ή όριάες. Τις 

ελάχιστες πληροφορίες των κειμένων για τις εν λόγω κατασκευές συμπληρώνουν τα σωζόμενα 

κατάλοιπα σπιτιών σε οικισμούς των παλαιολογείων χρόνων, όπως στο Μυστρά (όπου τα 

περισσότερα, καλύτερα διατηρημένα και μεγαλύτερης ποικιλομορφίας δείγματα), το Γεράκι, τη 

Ρεντίνα ή την Ούζντινα Θεσπρωτίας. 

Το στοιχείο αυτό του οικιακού εξοπλισμού συνίσταται σε μικρού συνήθως βάθους αψίδωμα, το 

ύψος και το πλάτος του οποίου ποικίλλουν. Σε ορισμένες κατοικίες του Μυστρά τα τοιχαρμάρια 

καταλαμβάνουν το σύνολο σχεδόν του ύψους του τρικ?.ίνου, καθώς διαμορφώνονται στο 

τύμπανο μεταξύ των πεσσών του τοξωτού σκελετού- χαρακτηριστική είναι η μετασκευή τους σε 

οψιμότερα χρόνια σε παράθυρα ή και θύρες. Στις περισσότερες όμως περιπτώσεις το ύψος και 

το πλάτος δεν ξεπερνούν τα 0,40-0,60μ. και 1,00-1,20μ αντιστοίχως. 

Οι τετράγωνες ή συχνότερα ορθογώνιες κατασκευές συνήθως στέφονται από τμήμα τόξου ή 

έχουν ημικυκλική επίστεψη, δεν είναι λίγα όμως τα παραδείγματα με ευθύγραμμη απόληξη, σε 

οικίες ταπεινότερης μορφής. Το εσωτερικό συχνά φέρει επίχρισμα πανομοιότυπο με των 

εσωτερικών επιφανειών των τοίχων, ενώ ο πυθμένας επενδύεται σε ορισμένες περιπτώσεις με 

πλίνθους ή λίθινες πλάκες. Η χωρητικότητα τους αυξάνεται με την τοποθέτηση επάλληλων 

λίθινων επίσης πλακών ή ξύλινων σανίδων σε απόσταση 0,20-0,30μ. της μιας από την άλλη, 

δημιουργώντας δύο, τρία ή και τέσσερα ράφια Το προς το εσωτερικό του δωματίου άνοιγμα 

έκλεινε, σύμφωνα με τις πηγές, με ξύλινα φύλλα, που μπορούσαν να κλειδωθούν. 

Η τοξωτή απόληξη, εφ' όσον διαφοροποιείται από την υπόλοιπη τοιχοποιία, συνίσταται σε 

ακτινωτά διατεταγμένες πλίνθους ή -στις πολυτελέστερες κατασκευές- πώρινους θολίτες 

(εφαπτόμενους ή με πλίνθους στους μεταξύ τους αρμούς), ενίοτε με περιγράφουσα πλίνθινη 



18 

ταινία. Σε ευάριθμες περιπτώσεις απαντάται γραπτή μίμηση των πλίνθων επάνω στο επίχρισμα 

του τοίχου. 

Στο εσωτερικό των τοιχαρμαρίων φυλάσσονταν τρόφιμα και ποτά (όπως μαρτυρείται από τις 

πηγές), ενδεχομένως μαγαρικά και επιτραπέζια σκεύη (όπως συνάγεται από την κατασκευή 

τους σε άμεση γατνίαση με εστίες και σε χώρους που χαρακτηρίζονται ως μαγειρεία), ή 

λυχνάρια και είδη για τη σωματική υγιεινή (εφ' όσον απαντώνται και στους τοίχους 

αποχωρητηρίων). Στην ερμηνεία της χρήσης τους συμβάλλει η παρουσία των αρμαρίων και σε 

άλλα κοσμικά κτήρια εκτός των σπιτιών: τράπεζες εστίες και κελλιά μονών, πύργους, 

ανάκτορα. 



19 

ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Μ. ΒΑΦΕΙΑΔΗΣ 

Ο ΖΩΓΡΑΦΟΣ ΤΟΥ ΠΑΡΕΚΚΛΗΣΙΟΥ ΤΟΥ «ΑΚΑΘΙΣΤΟΥ» ΣΤΗΝ ΙΕΡΑ ΜΟΝΗ ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ 

ΑΓΙΟΥ ΟΡΟΥΣ. 

Το παρεκκλήσιο της Παναγίας, το καλούμενο του «Ακάθιστου Ύμνου», είναι ενσωματωμένο στα 

αριστερά της λιτής του καθολικού της μονής Διονυσίου. Η ονομασία του οφείλεται στη μικρή φορητή 

εικόνα που είναι γνωστή με το όνομα των Χαιρετισμών της Παναγίας, και η οποία σώζεται αναρτημένη 

στο τέμπλο του ναού. 

Ο αρχιτεκτονικός τύπος του παρεκκλησίου μπορεί να ορισθεί ως συνεπτυγμένος σταυροειδής με 

τρούλλο χωρίς τύμπανο και ημικυκλικό σχεδόν ιερό Βήμα. Οι τοίχοι του είναι κατάγραφοι με καλής 

τέχνης τοιχογραφίες, οι οποίες επιζωγραφίστηκαν εν μέρει από τον μοναχό Μιχαήλ Καισαρέα το έτος 

1890. Το εικονογραφικό πρόγραμμα δεν παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον. 

Το εικαστικό έργο του ανώνυμου ζωγράφου του παρεκκλησίου του «Ακάθιστου» συνδέεται με τους 

τρόπους και το καλλιτεχνικό ύφος που κυριάρχησε στο διάκοσμο των μνημείων του Αγίου Όρους κατά 

τα μέσα του 16ου αιώνα, γνωστό ως «κρητική σχολή». Και επιπλέον, συγκεκριμένα τεχνοτροπικά 

χαρακτηριστικά της τέχνης του οδηγούν στη διαπίστωση ότι έχουμε να κάνουμε με καλλιτέχνη στενά 

συνδεόμενο με τη ζωγραφική του καθολικού της μονής Διονυσίου, δηλαδή με το ζωγράφο Τζώρτζη. 



20 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΒΕΛΕΝΗΣ 

Η ΕΠΙΓΡΑΦΗ ΤΟΥ ΘΥΡΣΟΥ ΣΤΗΝ ΤΕΓΕΑ ΩΣ ΠΗΓΗ ΠΛΗΡΟΦΟΡΙΩΝ 

Η ψηφιδωτή επιγραφή του Θύρσου από την ομώνυμη βασιλική της Τεγέας απασχόλησε 

μεγάλο αριθμό ερευνητών με αποτέλεσμα να έχει γίνει πασίγνωστη. Το κείμενο της μπορεί να 

αποδοθεί, σε διπλωματική μεταγραφή, με τον ακόλουθο τρόπο. 

TOY CEIITOY ΤΟΥΤΟΥ TEMENOYG EN ÏEPEYCEÎN 

ΕΝΝΕΑΚΑΙΑΕΚΑΤΟαΘΥΡϋΟΣ Ο ΟΟΩ(ΤΑΤΟΣ) HTHCAMENOC 

ΑΜΦΟΤΕΡΩΝ ΕΚΡΥΨΕΝΠΡΟΣΗΓΟΡΙΑΟ T1AC1N ECQAOIC 

ΚΑΙ MAPTYPITA KTICMATA Κ.Α1 ΛΙΘΟΥ AETITAAEHC 

EYCYNOETOC KO[C]MO[C ]. 

Τα βασικά προβλήματα που έχουν τεθεί στην έρευνα είναι η ταύτιση του αναφερόμενου 

προσώπου {Θύρσος), καθώς και η ερμηνεία του τακτικού αριθμητικού (έννεακαιδέκατος), στη 

δεύτερη σειρά της επιγραφής. Ορισμένοι ερευνητές κλείνουν προς την άποψη ότι πρόκειται για 

τον δέκατο ένατο κατά χρονική σειρά ηγούμενο μιας υποτιθέμενης μονής και άλλοι για τον 

δέκατο έννατο κατά σειρά επίσκοπο από την ίδρυση της επισκοπής Τεγέας. 

Σύμφωνα με την τελευταία χρονικά άποψη (1999), η επιγραφή έχει αφιερωματικό 

χαρακτήρα και μνημονεύει το όνομα του μάρτυρα Θύρσου, προς τιμήν του οποίου υποτίθεται ότι 

κτίστηκε η σχετικά μικρή εκείνη βασιλική της Τεγέας. Αναφορικά με το αριθμητικό έννεακαι-

δέκατος, υποστηρίζεται ότι πρόκειται για δήλωση ισάριθμης ομάδας επώνυμων και ανώνυμων 

μαρτύρων. Ανάμεσα τους περιλαμβάνεται και ο Θύρσος του 2ου αιώνα, το όνομα του οποίου 

προηγείται στη σειρά αναγραφής του ρωμαϊκού μαρτυρολογίου, όπου μνημονεύονται δέκα οκτώ 

συνολικά μάρτυρες, αλλά αναφέρονται μόνον τα ονόματα των τριών πρώτων, μεταξύ των οποίων 

προηγείται του Θύρσου. 

Η παρουσία τακτικού αριθμητικού σε ταφική επιγραφή επισκόπου από τη Μακεδονία 

αποτελεί ανάλογο παράδειγμα, που επιτρέπει να εκφράσουμε την άποψη ότι το κείμενο της 



21 

Τεγέας μαρτυρεί την εκκλησιαστική τάξη ενός επισκόπου, του Θύρσου, ο οποίος σε κάποια 

χρονική περίοδο, εντός του 6ου αιώνα, κατείχε τη δέκατη έννατη θέση στη σειρά των επισκόπων 

της Νότιας Ελλάδος. 

Στην κτητορική επιγραφή της βασιλικής της Τεγέας δηλώνεται ότι παρόλη τη χαμηλή 

σειρά που είχε ο Θύρσος στην εκκλησιαστική τάξη, δημιούργησε ένα έργο υψηλών προθέσεων, 

που επισκίαζε με την καλλιτεχνική του ποιότητα τα έργα όλων των άλλων επισκόπων στην 

ευρύτερη περιοχή και, κατ' επέκταση, τη φήμη των ιδρυτών τους. Έτσι λοιπόν, το συγκεκριμένο 

κείμενο της Τεγέας μαρτυρεί την ύπαρξη ενός Τακτικού που ίσχυε πριν από τα χρόνια των 

σλαβικών εγκαταστάσεων στην Πελοπόννησο. 

Το δεύτερο θέμα που εξετάζεται είναι τα εξωτερικά χαρακτηριστικά της επιγραφής του 

Θύρσου, η οποία διακρίνεται για τις συνθετικές και γραφολογικές αρετές της, όπως εξάλλου και 

το σύνολο του ψηφιδωτού δαπέδου. Τα γράμματα αποδίδονται με ιδιαίτερη κομψότητα και 

βρίσκονται μέσα στο γενικότερο πνεύμα γραφής του 6ου αιώνα. Ακολουθούν τις νεωτεριστικές 

τάσεις της εποχής του Αναστασίου, οι οποίες γενικεύονται και γίνονται του συρμού κατά την 

εποχή του Ιουστινιανού, έως και τα τέλη του ίδιου αιώνα. 

Ισχυρές παλαιογραφικές ενδείξεις συνδέουν την επιγραφή της βασιλικής του Θύρσου με 

τις δύο γνωστές κολοβές επιγραφές από τη βασιλική των Δελφών, σε βαθμό μάλιστα που θα 

μπορούσε να υποστηριχτεί ότι πρόκειται για το ίδιο συνεργείο ή το διάδοχο του. Οι σχετικές 

διαπιστώσεις βοηθούν σε συσχετισμούς και με άλλες καλλιτεχνικές ομάδες ψηφοθετών που δρα­

στηριοποιήθηκαν στην ευρύτερη περιοχή του νοτιοελλαδικού χώρου. 



22 

ΣΩΤΗΡΗΣ ΒΟΓΙΑΤΖΗΣ 

Ο ΓΛΥΠΤΟΣ ΔΙΑΚΟΣΜΟΣ ΤΟΥ Ι. Ν. ΜΕΤΑΜΟΡΦΩΣΕΩΣ ΣΩΤΗΡΟΣ 

ΧΡΙΣΤΙΑΝΩΝ ΜΕΣΣΗΝΙΑΣ 

Σε παλαιότερο δημοσίευμα μας στο Δελτίο της Εταιρείας παρατηρήθηκαν οι παρακά­

τω οικοδομικές φάσεις στον Ναό της Μεταμορφώσεως Σωτήρος στους Χριστιανούς Μεσση­

νίας: 

1η φάση. Τέλη 10°* - αρχές του 11ου αιώνα. Κατασκευή ενός μεγάλου, άγνωστης 

μορφής, ναού με τις διαστάσεις του σημερινού, από το οποίο σώζεται μόνο η βάση και τμή­

ματα τοίχου στα δυτικά και βορειοανατολικά. Είναι άγνωστο εάν το κτήριο αυτό ολοκληρώ­

θηκε ποτέ. Το μέγεθος του και η θέση του στο κέντρο ασήμαντου χωριού, μάλλον οδηγεί 

στην υπόθεση ότι πρόκειται για καθολικό μεγάλης, αλλά άγνωστης στην επιστήμη μονής. 

2η φάση. 11°* αιώνας (πιθανόν 1075 ή 1086). Φάση των «δομικών σταυρών». Κατα­

σκευάζεται ένας ναός οκταγωνικού τύπου με τις διαστάσεις του προηγούμενου αλλά με πε-

νταμερές ιερό και μεγάλα δίλοβα και τρίλοβα παράθυρα από τα οποία σώζονται ορισμένα 

ίχνη. Σύμφωνα με τα ευρήματα η μορφή του προσεγγίζει τα άλλα σύγχρονα του παραδείγμα­

τα όπως η Σωτείρα Λυκοδήμου και το Δαφνί. 

3 η φάση. 12ου αιώνα (πιθανόν στις αρχές). Ολοκληρώνεται η τελική μορφή του κυ­

ρίως ναού που έφθασε, με λίγες διαφορές, ως τις μέρες μας. Πιθανόν μετά από καταστροφή, 

που οφειλόταν σε σεισμό ή σε κακοτεχνίες, τροποποιήθηκε ο προηγούμενος ναός της φάσης 

2 με την μείωση του ύψους των ανοιγμάτων, κατασκευή της ενδιάμεσης θολοδομίας του γυ­

ναικωνίτη και κυρίως μετατροπή του πενταμερούς ιερού σε τριμερές. 

4η φάση. Προ του 18ου αιώνα. Μικροτροποποιήσεις με μεγαλύτερη την καθαίρεση 

του μαρμάρινου τέμπλου και τοποθέτηση κτιστού. 

5η φάση. 1886 έως και 1937-1954. Κατάρρευση λόγω σεισμού. Αναστήλωση του να­

ού από τον Ευστάθιο Στίκα με μεγάλη σε έκταση ανοικοδόμηση των ετοιμόρροπων ή πεσμέ­

νων τοιχοποιιών από λιθοδομή και του τρούλλου από σκυρόδεμα. 

Στην περιοχή του ναού της Μεταμόρφωσης σώζονται πλήθος μαρμάρινων μελών, τα 

οποία δεν είναι σίγουρο εάν ήταν τοποθετημένα κάποτε όλα επί του μνημείου ή εάν κατα­

σκευάστηκαν γιαυτό. Ορισμένα από αυτά μάλιστα βρίσκονται ενσωματωμένα στους τοίχους 

του ναϋδρίου του Αγίου Αντωνίου που βρίσκεται στον ευρύτερο περιβάλλον του ναού. Τα 

περισσότερα είναι τεμαχισμένα σε πολύ μικρά κομμάτια και είναι αδύνατον ακόμα και να 



23 

διαπιστωθεί η αρχική μορφή του μέλους από το οποίο προέρχονται, πολύ δε περισσότερο να 

αποκατασταθούν. Υπάρχουν συνολικά πάνω από 100 μέλη στα οποία περιλαμβάνονται: 19 

τμήματα κοσμητών, 8 τμήματα μαρμάρινου δαπέδου, 3 τμήματα επιστυλίου τέμπλου, 9 τμή­

ματα θωρακίων τέμπλου πολύ κατεστραμμένα, δύο κιονόκρανα άγνωστης θέσης, μία βάση 

κίονα, 3 τμήματα κοσμητών, 3 πεσσίσκοι τέμπλου, 9 τμήματα κιονίσκων τέμπλου οκταγωνι­

κής διατομής, 2 τμήματα άλλων κιόνων, 17 τμήματα αμφικιονίσκων παραθύρων, 9 επιθήματα 

ή βάσεις αμφικιονίσκων, 6 τμήματα από το ίδιο μαρμάρινο θύρωμα, 13 διάφορα μέλη πολύ 

κατεστραμμένα, άγνωστης χρήσης και θέσης. 

Σύντομη περιγραφή ορισμένων από αυτά και προσπάθεια για την γραφική αναπαρά­

σταση του τέμπλου με αρκετά μεγάλη επιτυχία μας παρέδωσε ο Ευστάθιος Στίκας στην δια­

τριβή του "L' église byzantine de Christianou et les autres églises du mêmes type", που απο­

τελεί και την βασική πηγή πληροφοριών για το μνημείο. Στην παρούσα ανακοίνωση γίνεται 

προσπάθεια αναψηλάφησης της χρονολόγησης των γλυπτών αρχιτεκτονικών μελών και σύν­

δεσης τους με την οικοδομική ιστορία του ναού καθώς και γραφικής αναπαράστασης του τέ­

μπλου. 



24 

SLOBODAN CURCIC 

HOUSE OR HOUSE OF GOD ? 

PLANNING AMBIGUTTBES IN BYZANTINE ARCHITECTURE 

Links between residential and church architecture in the first centuries of the Christian 

era have long since been noted. The third-century domus ekklesiae at Dura Eurpos is a 

commonly invoked paradigm that demonstrates a close link between domestic 

architecture and earliest buildings earmarked for congregational meetings of the early 

Christians. The rise of the basilica as the ideal form for Early Christian churches 

following the emergence of Christianity as the official religion of the Empire, likewise 

has been linked to the secular - residential architectural prototypes. What has not been 

noted, however, is that similarities in planning or ~ one might even say -

interdependence between residential and church architecture continue long after the 

Peace of the Church in 313. Evidence for such phenomena are notable not only 

throughout the Early Byzantine period, but are strongly in evidence as late as the Middle 

Byzantine period. 

Our attention will be focused on the appearance of certain characteristic schemes 

involving a constellation of five rooms - one large and four smaller ones - symmetrically 

organized so that the smaller rooms appear in pairs flanking the main room. Such 

schemes appear already during the period of Tetrarchy, while their incidence steadily 

increases after ca. 350. Such room constellations invariably functioned as formal 

reception spaces in upper-class residences. While it is not possible to determine with 

precision how these five-room constellations may have actually functioned, there is no 

doubt that the main space accommodated principle activities, while the smaller rooms 

most likely served a number of subsidiary functions directly linked to those taking place 

in the main room. 

From at least ca. 500, a distinctive a new scheme of planning emerges, still involving five 

spaces, but of a considerably smaller scale. This new development, still effecting both 

secular and ecclesiastical architecture, signaled certain important general changes. These 

involved a general reduction of scale and the introduction of vaulting. As such new 



25 

building types in both secular and ecclesiastical categories emerged with major 

implications for the future course of development of Byzantine architecture in general. 

Developments after the end of Iconoclasm, at least during the ninth and tenth centuries, 

indicate continuing links between 'secular' and 'ecclesiastical' architectural traditions. 

Our examination of some these phenomena will demonstrate shortcomings of modern 

methods of investigation and problems of interpretation that scholars themselves may 

have inadvertently created by insisting on the division of Byzantine architectural tradition 

into distinctive 'secular' and 'religious' categories. 



26 

ΟΛΓΑΓΚΡΑΤΖΙΟΥ 

ΠΑΝΑΓΙΑ ΣΤΟΝ ΠΡΙΝΟ ΜΥΛΟΠΟΤΑΜΟΥ 
ΕΝΑ ΑΙΝΙΓΜΑΤΙΚΟ ΚΡΗΤΙΚΟ ΜΝΗΜΕΙΟ ΤΟΥ 1 5 Ο Υ ΑΙΩΝΑ 

Στην παρειά φαραγγιού, κοντά στον Πρίνο Μυλοποτάμου, βρίσκεται η 

εκκλησία της Παναγίας, μοναδικό ακέραιο οικοδόμημα μοναστηριακού 

συγκροτήματος ερειπωμένου πια. Η εκκλησία έχει σχήμα ελεύθερου 

ισοσκελούς σταυρού, στο κέντρο του οποίου υψώνεται τρούλος στηριγμένος 

σε κυλινδρικό τύμπανο. Το μνημείο είναι γνωστό από την καταγραφή του 

Gerola που δημοσίευσε στο δεύτερο τόμο των Monumenti Veneti nelP isola di 

Creta κάτοψη και φωτογραφίες. Πολύ αργότερα, στη δεκαετία του 1950 έγιναν 

γνωστές οι λιγοστές, αλλά εξαιρετικής ποιότητας τοιχογραφίες του από 

σύντομη αναφορά του Καλοκύρη, που τις χρονολόγησε γύρω στο 1550, 

βασιζόμενος στη χρονολογία ταφικού μνημείου των Τζαγκαρόλι που βρίσκεται 

στο εσωτερικό της εκκλησίας. Ακολούθησαν σύντομες αναφορές από τους 

Gallas και Μπορμπουδάκη, με χρονολόγηση στο πρώτο μισό του 16ου αιώνα, 

μια εκτενέστερη παρουσίαση της ζωγραφικής από τη Μυλοποταμιτάκη με 

χρονολόγηση στα μέσα του 16ου αιώνα και στη συνέχεια από τον Bissinger και 

τέλος μια συντομότατη μνεία του Σπαθαράκη με χρονολόγηση των 

τοιχογραφιών στις αρχές του 15ου αιώνα. Το ταφικό, τέλος, μνημείο, με τον 

ενδιαφέροντα γλυπτό διάκοσμο, παρουσιάστηκε από τον Κ. Γιαπιτσόγλου. 

Εδώ επανεξετάζονται τόσο η αρχιτεκτονική όσο και ο διάκοσμος και 

αναδεικνύονται οι ιδιομορφίες του συγκροτήματος που οδηγούν σε μια 

πρόταση χρονολόγησης προς τα μέσα ή και το δεύτερο μισό του 15ου αιώνα και 

διατυπώνονται υποθέσεις για τις ιστορικές συνθήκες που επέτρεψαν ένα τέτοιο 

έργο. 

Στις ιδιομορφίες της εγκατάστασης συγκαταλέγονται μεταξύ άλλων η 

επιλογή της θέσης μπροστά σε βραχοσκεπή και σε επαφή με αυτήν. Μεταξύ 

εκκλησίας και αβαθούς σπηλιάς δημιουργείται στεγασμένος από το βράχο 

χώρος, ένα είδος νάρθηκα, για χάρη του οποίου «θυσιάστηκε» η μια γωνία του 

καλοχτισμένου κτιρίου. Ο βράχος φαίνεται να στηρίζεται επάνω του. Η 

διαμόρφωση οδηγεί στη σκέψη ότι η βραχοσκεπή συνδέονταν με τοπική 

λατρεία. 

Την αρχιτεκτονική της εκκλησίας χαρακτηρίζει η αναντιστοιχία 

ανάμεσα στο ύφος των εξωτερικών όψεων και εκείνο του εσωτερικού χώρου. 

Το κτίριο έχει εξωτερικά πολλά στοιχεία γραφικότητας που συναντούμε συχνά 

σε βυζαντινές εκκλησίες της Κρήτης, εσωτερικά όμως χαρακτηρίζεται από 

ασυνήθιστη ευρυχωρία και μνημειακότητα. Τα μέρη του αρθρώνονται 

ευδιάκριτα και τονίζονται με καλολαξευμένους κοσμήτες, οι αναλογίες είναι 

αρμονικές και συμμετρικές, το ύψος τονίζεται. 

Η ζωγραφική έχει υποστεί μεγάλες φθορές και σώζεται αποσπασματικά. 

Τα σπαράγματα που διασώθηκαν επιτρέπουν να εκτιμηθεί η εξαιρετικά καλή 

ποιότητα, το υψηλό ύφος και μια ζωγραφικότητα που βασίζεται στη χρωματική 



27 

διαβάθμιση. Ο ζωγράφος βρίσκεται σε διάλογο με τις καλύτερες στιγμές της 
υστεροβυζαντινής ζωγραφικής, αλλά τείνει να την εγκαταλείψει. 

Αρχιτεκτονική και ζωγραφική μπορούν, κατά τη γνώμη μου, να 
χρονολογηθούν στο 15° αιώνα. Οι καλλιτεχνικές επιλογές, μερικά από τα 
εικονογραφικά χαρακτηριστικά, κάποια στοιχεία της διάταξης του 
συγκροτήματος, μαζί με την προτεινόμενη χρονολόγηση σε εποχή που η 
εκκλησιαστική πολιτική της Βενετίας ήταν η Ένωση των εκκλησιών και η 
προσπάθεια για την επιβολή της, επιτρέπουν την υπόθεση ότι στον Πρίνο 
εγκαταστάθηκε μια ουνιτική μοναστική κοινότητα. Η σιωπή των γραπτών 
πηγών και η απαξία ενός ασυνήθιστα καλοχτισμένου εκκλησιαστικού κτιρίου 
που σώθηκε για αιώνες ακέραιο αλλά χωρίς εκκλησιαστική χρήση ενισχύουν 
τη σκέψη αυτή. 



28 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΓΟΥΛΟΥΛΗΣ 

'ΘΕΑ' ΤΩΝ 'ΑΛΛΑΣΣΟΜΕΝΩΝ' ΟΛΥΜΠΙΩΝ: 
ΟΙ ΕΠΤΑ ΑΘΗΝΑΙΟΙ ΦΙΛΟΣΟΦΟΙ ΚΑΙ Η ΣΥΛΛΟΓΗ ΤΟΥ ΛΑΥΣΟΥ 

Οι Παραστάσεις Σύντομοι Χρονικαί, 64 [Th. Preger, Scriptores OC, 1 (1901), 

61-64. A. Cameron, J. Herrin, Parastaseis..., Leiden 1984, 140-146, 253-259 

(σχόλια)] περιέχουν μία παράξενη διήγηση για 7 Αθηναίους Φιλοσόφους με 

φανταστικά ονόματα (Κράνος, Κάρος, Πέλοψ, Απελλής, Νερούας, Σιλβανός, 

Κύρβος), οι οποίοι είχαν προσκληθεί στην Κων/πολη στον γάμο της Αθηναϊδας 

και του Θεοδοσίου Β' [7 Ιουνίου 421, Μαλάλας (εκδ. Βόννης, 353-355), και 

Πασχάλιο Χρονικό (PG, 92, 792-796)]. Προσερχόμενοι «εις τό Ίππικόν» 

«θέας χάριν των 'Ολυμπίων» σχολιάζουν τον Θεοδόσιο και τα άλογα του 

ερμηνεύοντας τα αγάλματα (τά εν τω Ίππικφ στοιχεία), όχι όμως και τα 

'Ολύμπια'. Προβλέπουν μέσα από αυτά δυσοίωνο το μέλλον, τον ερχομό 

'δημίων του δήμου', κυριολεκτικά τα άνω κάτω: «άλλασσομένων των 

'Ολυμπίων». Στην ουσία όμως κάνουν σάτιρα, συνήθη στον Ιππόδρομο. 

Ενδεχομένως το «ζώδιον ...τό γόνν (καμπτόν δίκην κεκμηκότος)», και το 

'τετραπέρατον' «θηλύμορφον ζώδιον» είναι υπονοούμενα για το αυτοκρα­

τορικό ζεύγος. Τότε ο πραιπόσιτος 'Νάρκισσος' ραπίζει έναν από αυτούς. 

Τα δύο επίμαχα χωρία «των Ολυμπίων», δημιουργούν ζήτημα ερμηνείας του 
κειμένου. Για τον G. Dagron [Constantinople imaginaire (1984), 116], ο οποίος 
θεωρεί το επεισόδιο ως ιστορικό μυθιστόρημα, είναι οι Ολυμπιακοί Αγώνες, 
γεγονός που, λόγω της κατάργησης των από τον Θεοδόσιο Α', συνεπάγεται 
αναχρονισμό του κειμένου. Οι Α. Cameron και J. Herrin αμφιταλαντεύονται 
ανάμεσα στις έννοιες 'θεοί' και 'αγώνες'. Αν όμως η 'θέα των Ολυμπίων' 
σημαίνει 'θέα αγώνων', η 'αλλαγή των Ολυμπίων' τι νόημα έχει; Αλλαγή δεν 
σηααίνει κατάργηση, αλλά μεταμόρφωση του παλαιού σε νέο, renovatio. 

Το κείμενο προσφέρει ορισμένα στοιχεία ιστορικότητας, αν και η ανάγνωση 
του συγγραφέα των Παραστάσεων εμμένει στα σχόλια για τα επερχόμενα δεινά 
και όχι στις ιστορικές λεπτομέρειες. Η απάντηση (πρόβλημα) του Κράνου 
εντοπίσθηκε σε.'τόμους' του αυτοκράτορα Λέοντα Α (457-474) και σχετιζόταν 
με τον αστρονόμο Λιγύριο <τον Ελληνικό>, γεγονός που ορίζει ένα χρονικό 
όριο. Είναι γνωστό ακόμη από το Πασχάλιο Χρονικό ότι το όλο πρόγραμμα 
των γάμων περιείχε και άλλες εκδηλώσεις. Στις 10 Ιουνίου «έπετελέσθη ίπ­
πικόν των αυτών γάμων...καί θέατρον τοϋ αυτού ιππικού». Το επεισόδιο 
των φιλοσόφων, αν και ό,τι ήταν στην πραγματικότητα, συνάδει προς αυτό το 
'θέατρον', σε έναν δημόσιο χώρο λαϊκής εκτόνωσης. 

Το θέμα της σύναξης των Φιλοσόφων είναι γνωστό στην τέχνη και φιλο­
λογία, όπου συνταιριάζει με εγκαίνια: η αρχέτυπη σύναξη των 7 Σοφών στους 
Δελφούς σχετίζεται με την οργάνωση των Πυθίων [Πάριο Χρονικό, F.Gr.Hist, 
239, 13. Διογένης Λαέρτιος, 1.22.5 (επί άρχοντος Δαμασία, 582 π.Χ.)]. Η 
'Προφητεία των 7 Σοφών' και η Διήγησις Φιλοσόφου (6°s αι.) αποδίδουν 
χρησμούς που δόθηκαν από 7 Φιλοσόφους με την ίδρυση ναού (δόμου) της 
Θεοτόκου στην Αθήνα, ενώ η παραλλαγή του Ψευδο-Αθανασίου (,PG,28,1428-



29 

1432) αναφέρεται στην ίδρυση ναού του Αγνώστου θεού στην Αθήνα 'προ της 

Χριστού επιδημίας'. 

Εδώ συμβαίνει να 'αλλάσσονται' αυτά για τα οποία οι Φιλόσοφοι έρχονται 

'προς θέαν'. Εφόσον τα 'στοιχεία' (=αγάλματα) συγκροτούν το θέμα του 

κειμένου, θα υπήρχε ισορροπία, αν τα άγνωστα 'Ολύμπια' ήταν ίδιας κατη­

γορίας, δηλαδή αγάλματα των Ολυμπίων θεών. Δίπλα ή κοντά στον Ιππόδρομο, 

πάντως βλέποντας την Μέση οδό, βρισκόταν το ανάκτορο του Λαύσου, που 

κτίσθηκε την ίδια εποχή για να στεγάσει την περίφημη Συλλογή αγαλμάτων 

θεών της προκλασικής και κλασικής περιόδου της αρχαίας τέχνης (60ς - 4ος αι. 

π.Χ.): Άινδία Αθηνά', 'Κνιδία Αφροδίτη', 'Σαμία'Ηρα', 'Έρως της Μύνδου', 

Ζευς της Ολυμπίας, 'Καιρός' (βλ. Κεδρηνός, έκδ. Βόννης, Ι, 564). Η ανάμιξη 

του πραιπόσιτου με το επίσης πλαστό όνομα 'Νάρκισσος' (κλασικό όνομα 

δούλου ή απελεύθερου στην Ρωμαϊκή κοινωνία) φέρει στην επιφάνεια τον ίδιο 

τον Λαύσο έχοντα το ανώτερο αξίωμα του praepositus sacri cubiculi (420-422). 

Η 'θέα των Ολυμπίων' τελικά μπορεί να ήταν τα εγκαίνια, η δημόσια παρου­

σίαση της Συλλογής του Λαύσου; 

Οι φιλόσοφοι ήλθαν να δουν τους θεούς 'αλλασσομένους', να 'αλλάζουν'. 

Αφού ήταν συνηθισμένη η νέα ιδεολογική χρήση έργων ή μοτίβων της τέχνης, 

οι Ολύμπιοι θεοί μπορούσαν να υποστούν 'αλλαγή*, μία νέα χριστιανική 

επένδυση, όπως μαρτυρεί το γνωστό επίγραμμα του Παλλάδα: «Χριστιανοί 

γεγαώτες ολύμπια δώματα έχοντες...» (Παλ. Ανθ. ΙΧ,528). Κάτι τέτοιο, 

ισοδυναμώντας με επιστροφή στην παλαιά ευημεριστική αντίληψη περί θείου, 

τους μετέτρεπε από θεούς σε απλούς αρχετυπικούς ήρωες του ανθρωπίνου 

γένους, προγόνους μιας κοινωνίας που χωρίς ειδική λατρεία, συνέχιζε να τους 

τιμά για την τάξη του κόσμου που εξέφραζαν. 

Αναπλάθοντας όλο το ιστορικό υλικό μπορεί να γίνει η εξής πρόταση: Περί 

το 420-21 οι Ορθόδοξοι ιθύνοντες του Βυζαντίου βρήκαν ως καλή ευκαιρία τον 

γάμο (με έγκριση της Πουλχερίας) του νεαρού Θεοδοσίου Β ' με την Αθηναία 

φιλόσοφο Αθηναϊδα για την καλλιτεχνική έκφραση μιας νέας διαλεκτικής 

σχέσης του Ελληνισμού προς τον Χριστιανισμό. Κλήθηκαν αντιπρόσωποι της 

πνευματικής αριστοκρατίας της Αθήνας, άγνωστο όμως αν ήταν παρόντες οι 

καθηγητές της (νεο)πλατωνικής Ακαδημίας (το 529/30 ήταν πάλι επτά). Ο 

Λαύσος ανέλαβε την ευθύνη της μεταφοράς των παλαιών αγαλμάτων και της 

έκθεσης της Συλλογής στον πλέον ιδανικό χώρο συγκέντρωσης λαϊκών μαζών, 

τον Ιππόδρομο. Εκεί, δίπλα στο μέρος που αποκαθηλώνονταν τα ανθρώπινα 

είδωλα, ακόμη και οι ίδιοι οι βασιλιάδες, ο κόσμος θα έβλεπε την μετάθεση 

των θεών από τον Όλυμπο σε μια μουσειακή ένταξη τους στην νέα ιεραρχία 

των πραγμάτων του κόσμου. Ήταν ένας ιστορικός συμβιβασμός ανάμεσα στον 

Ελληνισμό και τον Χριστιανισμό με μεσολαβητή την ρωμαϊκή εξουσία; 

Η προσπάθεια διακόπηκε με την καταστροφή της Συλλογής το 475 από τον 

Βασιλίσκο, ο οποίος εξέφραζε την μονοφυσιτική και εικονοκλαστική Ανατολή. 

Με βάση αυτό το συμβάν ο άγνωστος συντάκτης της ιστορίας των 7 Αθηναίων 

Φιλοσόφων βλέποντας την πλήρη καταστροφή, έγραψε στη μορφή μιας 

πρωθύστερης προφητείας τη πικρή του σάτιρα για τους πρωτεργάτες αυτής της 

προσπάθειας, τον Θεοδόσιο, αλλά κυρίως τον Λαύσο. 



30 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΓΟΥΝΑΡΗΣ 

ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΈΣ ΚΑΤΟΙΚΊΕΣ ΣΤΟΥΣ ΦΊΛΙΠΠΟΥΣ 

Η νέα πανεπιστημιακή ανασκαφή στους Φιλίππους που άρχισε το 1988 έφερε στο 

φως μεταξύ των άλλων ανατολικά του λεγόμενου Επισκοπείου και δύο οικοδομικές 

νησίδες (4 και 5) τις οποίες καταλαμβάνουν μία μεγάλη και δύο ή τρεις μικρότερες 

την κατοικίες. 

Στην κατοικία της νησίδας 4, εκτάσεως περίπου 1400 τ.μ., διαπιστώθηκαν τρεις 

τουλάχιστον παλαιοχριστιανικές φάσεις. Κατά την πρώτη, που τοποθετείται από 

νομίσματα του Λικινίου και του Μ. Κωνσταντίνου καθώς και από το στυλ των 

ψηφιδωτών δαπέδων στο πρώτο μισό του 40 0 αι., η οικία καταλάμβανε όλη την 

έκταση του οικοδομικού τετραγώνου και ήταν στο μεγαλύτερη της τμήμα διώροφη. Η 

κύρια όψη της επί της λεγομένης Εγνατίας οδού ήταν διαμορφωμένη σε 

κιονοστήρικτη στοά πέντε ίσων ανοιγμάτων. Η οικία ήταν οργανωμένη σε τρεις 

ενότητες. Η βόρεια περιλάμβανα δωμάτια μετρίου μεγέθους που αναπτύσσονται 

γύρω από ένα μικρό αίθριο. Στη μεσαία υπάρχει το μεγάλο αίθριο και ανατολικά του 

το μεγάλο τρικλίνιο και στη νότια ενότητα οι δευτερεύοντες και βοηθητικοί χώροι, 

ανάμεσα στους οποίους δωμάτια για το υπηρετικό προσωπικό, ένα μικρό λουτρό, το 

κυρίως μαγειρείο και ο στάβλος. 

Η 5η πολεοδομική νησίδα, που βρίσκεται στη συμβολή της λεγ. Εγνατίας με τη 

Διαγώνια οδό, έχει αποκαλυφθεί κατά το μεγαλύτερο της τμήμα Ο αγροτικός δρόμος 

που εξυπηρετούσε τα χωράφια νότια από την ανασκαπτόμενη περιοχή δεν μας 

επέτρεψε προς το παρόν να ολοκληρώσουμε την ανασκαφή της νησίδας. Ωστόσο και 

στη νησίδα αυτή εντοπίζονται τρεις επί μέρους ενότητες που ανήκαν πιθανόν σε 

διαφορετικούς ιδιοκτήτες. Η βόρεια ζώνη αποτελείται από δύο καταστήματα -

εργαστήρια με τους βοηθητικούς τους χώρους. Πάνω από τα εργαστήρια, όπως και σ' 

όλη την νησίδα, υπήρχε δεύτερος όροφος. Το νότιο τμήμα καταλαμβάνεται από μία 

κατοικία που έζησε κατά τον 4° - 5° αιώνα. Η είσοδος της ανοίγεται στη Διαγώνια 

οδό και οδηγεί στη νότια στοά ενός μικρού impluvium. Στο ανατολικό τμήμα της 

νησίδας πρέπει να υπήρχε ακόμα μία μικρότερη κατοικία με αποθηκευτικούς χώρους 

στο ισόγειο της. 



31 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΔΗΜΗΤΡΙΑΔΗΣ 

ΤΟ ΜΩΣΑΪΚΟ ΤΟΥ ΚΑΘΕΔΡΙΚΟΥ ΝΑΟΥ ΤΟΥ ΟΤΡΑΝΤΟ (Ν. ΙΤΑΛΙΑ). 

ΣΥΓΚΡΙΤΙΚΗ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΗ ΜΕΛΕΤΗ ΜΕ ΤΗ ΒΟΗΘΕΙΑ ΤΗΣ ΠΡΟΪΣΤΟΡΙΚΗΣ 

ΣΥΜΒΟΛΟΓΙΑΣ. 

Keywords: Archetypes, Byzantine monacism, calendar, Otranto Cathedral, Pantaleone, Prehistoric symbology, Salento. 

Abstract: The pavement mosaic of Otranto Cathedral is an excellent artist production of the greek-

orthodox monacism. Was created by monk Pantaleone in the XII sec. A.D. and reporting very 

fascinating iconographie themes similar to the prehistoric archetypal iconographie motives. 

Following this particular comparison guideline we are going to enjoy a journey to the world of the 

myth. 

Η παρόν μελέτη έχει ως κύριο θέμα την εικονογραφική ανάλυση των μωσαϊκών του 

καθεδρικού ναού του 'Οτράντο (Opus tesselatum hydrutinum), της επαρχίας του Λέτσε (Ν. Ιταλία), 

σταυροδρόμι μεταξύ ανατολής και δύσης ανθρώπων, αγαθών και πολιτισμών. Κατά συνέπεια, ο 

τρόπος σκέψης και ζωής των ντόπιων δεν μπορούσε παρά να ήταν απόσταγμα αμαλγαματικών 

διαδικασιών. Το θρησκευτικό πνεύμα της ευρύτερης περιοχής, έχει τις ρίζες του βαθιά βυθισμένες 

στην αρχέγονη μεσογειακή λατρεία του Διόνυσου και της Μητέρας Φύσης. Πράγματι, πολλές 

φορές στο παρελθόν, το Σαλέντο βρέθηκε ανανεμιγμένο στις θρησκευτικοπολιτικές εξελίξεις της 

εγγύς ανατολής. Από τον ελληνικό χώρο, μοναχοί και ασκητές, νότισαν την ιταλιότικη 

θρησκευτικότητα με το αρχαίο και ορθόδοξο πνεύμα. Δεν μας εκπλήσει λοιπόν το γεγονός, ότι ο 

Αρχιεπίσκοπος Ιωνάς έδωσε εντολή στον μοναχό Παντελεήμων για τον καλλωπισμό του 

καθεδρικού ναού ανάμεσα στα έτη 1163-65. Η κατασκευή του ναού, συμπίπτει με την οκταετία 

1080-88, όταν η επαρχία του Λέτσε υπαγόταν στην δικαιοδοσία του δούκα νορμάνου Ρομπέρτο 

Γκουισκάρντο (Roberto Guiscardo). Από αρχιτεκτονικής άποψης, ακολουθεί την Ρωμανική 

κατασκευή εμπλουτισμένη από παλαιοχριστιανικά βυζαντινά στοιχεία. Το μωσαϊκό εκτείνεται περί 

τα 1000 τ.μ., κατά μήκος του πρεσβυτερίου, της κεντρικής και των δύο πλευρικών αψίδων, 

δίνωντας χώρο ανάπτυξης σε ένα γιγαντιαίο «Δέντρο της Ζωής». Η ιδιαιτερότητα του, έγκειται στο 

γεγονός ότι αποτελεί το μοναδικό βυζαντινό ψηφιδωτό μωσαϊκό της νότιας Ιταλίας που φέρει 

ανθρώπινες παραστάσεις (Marino, 1969). Συγκριτικά στοιχεία, μπορούμε να συναντήσουμε στους 

ναούς του Αγίου Δημητρίου στον Αγιο Αδριανό, Μπρίντισι [San Demetrio a San Adriano, Brindisi 

(Apoulia)]Kai την Αγία Μαρία του Πάθους στο Κάλαμπρο Ρομάνο, Καλαβρία [Santa Maria di 

Patire, Calabro Romano (Calabria)]. Μέσα από την προσεκτική παρατήρηση του μωσαϊκού 

ανακαλύπτουμε την θαυμάσια τέχνη με την οποία είναι συντεργιασμένες μεταξύ τους οι 

πολύχρομες ψηφίδες και την έξοχη θεματογραφία του. Τα θέματα που το διακοσμούν απαντούν σε 

μιά ισορροπημένη εικονογραφική διαλεκτική και μπορούμε να τα κατατάξουμε σε τρίς κατηγορίες: 

1. Χριστιανικά (Σαμψών, Αδάμ-Έβα, Άβελ-Κάϊν, βασιλιάς Σολομών, Πύργος της Βαβέλ, Ιωνάς 

κ.λ.π.), 2. Ειδωλολατρικά (βασίλισα Σάμπα, Μέγας Αλέξανδρος, βασιλιάς Αρτούρος, κ.λ.π.) και 3. 

Φυσιοκρατικά (ελέφαντες, πτηνά, ψάρια, κ.λ.π., πρβ., Phisiologus, XII αιώνας). 'Οπως προκύπτει 

από την μελέτη μας οι παραπάνω θεματικές κατηγορίες διαπλέκονται παραιτέρω σύμφωνα με 

κοινά ιδεολογικά νήματα που με τη σειρά τους αντιστοιχούν σε αρχετυπικά προϊστορικά μοντέλα 

όπως: 1. Το «Δέντρο της Ζωής», 2. Αγγίζω τον Ήλιο..., 3. Θεριόμορφα που παίζουν αυλό..., 4. 

Ιππεύοντας ζεύγος ζώων..., 5. Διαπλοκή σε μονομαχία. 



Ά 

ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΔΗΜΗΤΡΟΚΑΛΛΗ 

ΑΓΙΟΣ ΓΕΩΡΓΙΟΣ Ο ΘΑΛΑΣΣΟΠΕΡΑΤΗΣ 

Σε πολλές παραστάσεις τοϋ έφιππου Αγίου Γεωργίου, στην ράχη τοϋ αλόγου του εικονίζε­

ται και νεαρός έφηβος, Είχαν υποθέσει δτι πρόκειται για δωρητή (Enlart), ή είχαν συνδέσει τήν 

δλη παράσταση με περσικούς μύθους (Talbot Rice), ενώ νεώτερη κυπριακή παράδοση έκανε λό­

γο γιά τόν υπηρέτη τοϋ Αγίου. Ό Myslivec τό 1933 καί ανεξάρτητα απ' αυτόν ό 'Ορλάνδος τό 

1948, ερμήνευσαν τέλος τήν παράσταση. Σύμφωνα μέ τα εκδοθέντα θαύματα τοϋ Αγίου Γεωργί­

ου (Aufhauser 1913) πρόκειται γιά νεαρό αιχμάλωτο τών Βουλγάρων ή των Αράβων της Κρή­

της, τόν οποίον απελευθέρωσε ό σύμφωνα μέ τήν βυζαντινή ύμνογραφία «τών αιχμαλώτων ό 

απελευθερωτής». Τά γραφόμενα άπό άλλους ότι ό νεαρός είχε αίχμαλωτισθή από Άραβες της 

Αλγερίας ή Τούρκους, δέν ξέρω ποΰ στηρίζονται. 

Ο'ι σχετικές παραστάσεις άφθονοΰν σέ τοιχογραφίες, φορητές εικόνες καί χαρακτικά άπό τό 

τέλος τοϋ IB ' αιώνα, μέχρι σχεδόν σήμερα. Ή άποψη ότι τό θέμα είναι «ιδιαίτερα» διαδεδομένο 

στην Βουλγαρία (Dujcev), μάλλον δέν ευσταθεί. 

Σέ μερικές παραστάσεις ό Άγιος Γεώργιος μέ τόν νεαρό αιχμάλωτο, διασχίζει επιφάνεια νε­

ρού, πού παρά τά όσα έχουν γραφή είναι θάλασσα καί δχι ποταμός. Οί γνωστές, σέ μένα του­

λάχιστον παραστάσεις, είναι μόλις δέκα· δύο φορητές είκόνες καί οκτώ τοιχογραφίες. Οί εικό­

νες βρίσκονται στό Μητροπολιτικό Μουσείο της Πάφου, καί χρονολογούνται στον ΙΓ ' καί τόν 

ΙΣΤ'αιώνα. Οί τοιχογραφίες είναι: α) Στον Αρχάγγελο τοϋ Πεδουλά της Κύπρου (1474), β) Στον 

Σταυρό τοϋ Άγιασμάτι (Πλατανιστάσα) της Κύπρου (1494), γ) Στον Άγιο Γεώργιο Δυμιλιάς 

(Φουντουκλί) της Ρόδου, τοϋ ΙΣΤ' (;) αιώνα, δ) Στην Άγια Αικατερίνη (Ίλκ Μιχράμπ) της Ρό­

δου (ΙΕ' αι.), ε) Στον Άγιο Γεώργιο τόν Σφακιώτη στό Διαβαϊδέ της Πεδιάδος Ηρακλείου Κρή­

της, όπου χάραγμα τοϋ 1414, στ) Στην Τράπεζα της Μονής Διονυσίου (1603) Αγίου Όρους, 

όπου, μοναδική εξαίρεση, ό Άγιος Γεώργιος οδηγείται από άγγελο, ζ) Στό καθολικό της Μονής 

Μωϋσέως τοϋ Αίθίοπος (Mar Musa al Habashi) κοντά στό Nebek, ΒΑ της Δαμάσκου, πού θεω­

ρείται έργο τοϋ τέλους τοϋ IB ' αιώνα, καί η) Σ' ένα παρεκκλήσιο στό Crac des Chevaliers τοϋ 

Λιβάνου, πού χρονολογείται στό τέλος τοϋ IB' ή τις αρχές τοϋ ΙΓ' αιώνα. Στις δύο τελευταίες 

παραστάσεις ή μορφή τοϋ νεαροΰ αιχμαλώτου δέν σώθηκε, αλλά οί έκδοτες θεωρούν, νομίζω 

ορθότατα, βέβαια τήν ύπαρξη της. Στην Κρήτη, έκτος άπό τήν ακόμα αδημοσίευτη παράσταση 

τοϋ Αγίου Γεωργίου τοϋ Σφακιώτη, ίσως υπήρχαν κι' άλλες παραστάσεις. Αυτό γιατί στην 

Μεγαλόνησο ό Άγιος προσωνυμεϊται θαλασσοπεράτης καί Νεροκαβαλλάρης - επίθετα ακόμα 

αθησαύριστα. 



33 

Επειδή oi παλαιότερες παραστάσεις τοϋ Αγίου Γεωργίου τοΰ Θαλασσοπεράτη είναι σταυ­

ροφορικές, υπήρξε τάση νά ύποστηριχθή ή σταυροφορική δημιουργία τοΰ θέματος, καί μάλιστα 

στην Συρία, όπου παλιά εκτεταμένη ή λατρεία τοϋ Αγίου Γεωργίου. Ή προσωπική μου άποψη 

είναι ότι τό θέμα μάλλον προέρχεται από τήν νότιο ηπειρωτική καί τήν νησιωτική Ελλάδα. Ό 

νεαρός στρατιώτης Γεώργιος από τήν Παφλαγονία, πού κατά τόν Grégoire συνελήφθη αιχμάλω­

τος στην μάχη τοΰ 'Αχελώου (917), ή ό γυιός της χήρας από τήν Μυτιλήνη πού άπήχθη από 

"Αραβες πειρατές της Κρήτης, γεγονότα πού προηγήθηκαν κατά δύο ή τρείς αιώνες των σταυρο­

φοριών, καί τό οτι οί περισσότερες παραστάσεις τοΰ θέματος βρίσκονται στην Νησιωτική Ελλά­

δα (Κύπρος 4, Ρόδος 2, Κρήτη 1), μάλλον ενισχύουν μιά τέτοια άποψη. 



34 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ ΔΡΑΝΑΑΚΗ 

ΕΝΑΣ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΉΝΟΣ ΘΗΣΑΥΡΟΣ ΑΣΗΜΕΝΙΩΝ ΔΙΣΚΩΝ: 

ΟΙ ΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ ΜΕ ΑΝΘΡΩΠΙΝΕΣ ΜΟΡΦΕΣ ΚΑΙ Η ΤΑΥΤΟΤΗΤΑ ΤΟΥ 

ΘΗΣΑΥΡΟΥ 

Από τον Οκτώβριο του 2003 παρουσιάστηκε για πρώτη φορά στο ελληνικό και 

διεθνές κοινό ένας μοναδικός θησαυρός από εννέα ασημένιους επίχρυσους δίσκους, της 

μεσοβυζαντινής περιόδου, οι οποίοι προσφέρθηκαν για πώληση στην Ελλάδα. Οι τρεις 

μεγαλύτερες βυζαντινές συλλογές της χώρας, το Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο της 

Αθήνας, το Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού της Θεσσαλονίκης και το Μουσείο 

Μπενάκη έχουν ξεκινήσει από κοινού έναν αγώνα εξεύρεσης των οικονομικών πόρων 

που απαιτούνται για την απόκτηση του θησαυρού, ώστε να παραμείνει στην Ελλάδα. 

Οι αναλύσεις κράματος, που πραγματοποιήθηκαν από το Ινστιτούτο Πυρηνικής 

Φυσικής του Δημόκριτου σε συνεργασία με την συντηρήτρια του Μουσείου Μπενάκη 

Ντέπη Κοτζαμάνη, σε πέντε από τους δίσκους, προσδιορίζουν την κοινή σύσταση του 

κράματος, με ελάχιστες αποκλίσεις. Η ίδια σύσταση παρατηρείται σε αργυρά σκεύη της 

ρωμαϊκής και της παλαιοχριστιανικής εποχής, καθώς επίσης και στα αντίστοιχα 

σασανιδικά και ισλαμικά σκεύη. Ως προς το σχήμα, δύο δίσκοι (αριθ. 1-2) είναι 

υψίποδοι, ενώ οι υπόλουτοι επτά έχουν επίπεδο πυθμένα και κατακόρυφο χείλος. Πέντε 

διακοσμούνται με γεωμετρικά και φυτικά θέματα, ενώ οι υπόλοιποι τρεις που θα μας 

απασχολήσουν εδώ έχουν παραστάσεις με ανθρώπινες μορφές. (Τους δίσκους με 

ανεικονικό διάκοσμο παρουσιάζει στην ανακοίνωση της η Άννα Μπαλλιάν). 

Η παράσταση των κυνηγών που κοσμεί το κεντρικό μετάλλιο σε δύο δίσκους 

συνδέεται με τις απεικονίσεις έφιππων κυνηγών που απαντούν σε σωζόμενα έργα της 

βυζαντινής μεταλλοτεχνίας του 12ου αιώνα. Η προσωποποίηση της θάλασσας, που 

κοσμεί έναν άλλο δίσκο, είναι γνωστή από την ελληνορωμαϊκή αρχαιότητα. Στην αμιγώς 

χριστιανική εικονογραφία, ανάλογες προσωποποιήσεις εντοπίζονται κυρίως σε σκηνές 

της Δευτέρας Παρουσίας ενώ έχουν εντοπιστεί παράλληλα και σε μεσοβυζαντινά 

αντικείμενα κοσμικής χρήσης. 



35 

Οι εννέα δίσκοι που προσφέρονται προς πώληση, συνδέονται άμεσα με τρία σχεδόν 

πανομοιότυπα αργυρά σκεύη που φυλάσσονται στο Cabinet des Médailles στο Παρίσι, 

και είναι γνωστά στη διεθνή βιβλιογραφία ως θησαυρός του Ιζγκιρλί ή του Τατάρ 

Παζαρτζίκ (σημερινή Βουλγαρία) από τον τόπο εύρεσης τους, το 1903. Η πρώτη 

παρουσίαση του θησαυρού του Ιζγκιρλί έγινε λίγο μετά την ανακάλυψη του, από τον 

Γάλλο πρόξενο της Φιλιππούπολης M. Degrand, ο οποίος στην έκθεση του αναφέρει ότι 

τα πιάτα ήταν αρχικά δέκα και ότι μαζί βρέθηκαν χρυσά νομίσματα των τριών Κομνηνών 

-Αλεξίου Α', Ιωάννη Β' και Μανουήλ Α'-, καθώς και άλλα πολυτελή αντικείμενα, που 

δεν κατόρθωσε να σώσει από το λιώσιμο. 

Την εικόνα για την ταυτότητα του θησαυρού συμπληρώνει ένας ακόμη δίσκος, ο 

οποίος ανήκει στην ίδια ιδιωτική συλλογή από την οποία προέρχονται και οι εννέα που 

εξετάζουμε, αλλά δεν διατίθεται προς πώληση. Είναι ακόσμητος αλλά φέρει κυκλική 

ταινία με την εγχάρακτη, μεγαλογράμματη ελληνική επιγραφή: +Κ(ΥΡΙ)Ε ΒΟΗΘΕΙ 

ΚΩΝ(ΤΑΝΤΙΝΩ ΠΡΟΕΔΡΩ ΤΩ ΑΛΑΝΩ. Το πρόσωπο που αναφέρεται στην επιγραφή 

είναι κατά πάσα πιθανότητα ο ιδιοκτήτης του συνόλου των πιάτων. Τα παλαιογραφικά 

δεδομένα απαντούν σε επιγραφές από το δεύτερο μισό του 1 Ιου και του 12ου αιώνα. Από 

τα μέσα του 1 Ιου αιώνα το αξίωμα του προέδρου απονέμεται με μεγαλύτερη συχνότητα, 

συχνά μάλιστα σε μέλη της στρατιωτικής αριστοκρατίας, ενώ βεβαιωμένες αναφορές 

στον τίτλο δεν απαντούν μετά τα μέσα του 12ου. Η παρουσία των Αλανών (Γεωργιανών) 

στο έδαφος του Βυζαντίου είναι τεκμηριωμένη καθ' όλο τον 12° αιώνα, κυρίως ως 

μισθοφορικά στρατεύματα. 



36 

ΡΟΔΟΝΙΚΗ ΕΤΖΕΟΓΛΟΥ 

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΕΣ ΔΡΑΣΤΗΡΙΟΤΗΤΕΣ ΣΤΟ ΜΥΣΤΡΑ 

(13ος - 14ος αι.) 

Τα σωζόμενα χειρόγραφα του 13ου και 14ου αι. που μπορούν με αρκετή 

βεβαιότητα να αποδοθούν σε εργαστήρια του Μυστρά, κατατάσσονται σύμφωνα 

με τις χρονολογικές ενδείξεις σε δύο ενότητες. 

α) Χειρόγραφα από το 1289 έως το 1319. 

Η πρώτη αυτή ενότητα συνδέεται με την παρουσία στο Μυστρά του 

γνωστού βιβλιόφιλου μητροπολίτη Κρήτης Νικηφόρου Μοσχόπουλου, στον 

οποίο ανατέθηκε κατ' επίδοσιν η μητρόπολη Λακεδαιμόνιας από το 1288 

περίπου ως το 1315. 

Το 1289 γράφεται ένα ευαγγελιστάριο από τον Γεώργιο οικέτη του 

ποιμένος Κρήτης και Σπαρτιάδος Νικηφόρου (Biol. Ambros, Ζ 34 sup.). Από 

τον ίδιο γραφέα, επίσης κατά κέλευσιν ποιμένος Νικηφόρου, έχει γραφτεί ένα 

αχρονολόγητο χειρόγραφο με έργα του Γρηγορίου Ναζιανζηνού (Paris. suppL 

gr. 1175). 

To 1296 ο νομικός Βασιλάκης αντιγράφει τις ομιλίες του Ιωάννου 

Χρυσοστόμου κατά παραγγελίαν του Παχωμίου, ηγουμένου της Μονής των 

Αγίων Θεοδώρων του Βροντοχίου (Paris, gr. 708). 

To 1311 ο ιερέας και πρωτέκδικος της μητροπόλεως Λακεδαιμόνιας, 

Ρ\*ο\αο3 Μαλωταράς αντιγράφει άλλες ομιλίες του Ιωάννου Χρυσοστόμου με 

χορηγία του πανσεβάστου σεβαστού Ιωάννου Πολεμιανίτου (Bibl. Escorial Ω -

II - 5). Ο ίδιος γραφέας το 1317-1319 κατά παραγγελίαν του Παχωμίου, που 

τώρα έχει τον τίτλο του μεγάλου πρωτοσυγγέλλου Μορέως, αντιγράφει τα 

Ασκητικά Εφραίμ του Σύρου (Αθήνα, Εθν. Βιβλ., αρ. 2550). Ένα αχρονολόγητο 

ευαγγέλιο φέρει επίσης την υπογραφή του Μαλωταρά (Βενετία, Ελλην. 

Ινστ., αρ. 4). 

Εκτός από τα παραπάνω εκκλησιαστικά βιβλία, αντιγράφεται στο Μυστρά 

το 1311 η Οδύσσεια του Ομήρου από ανώνυμο γραφέα, αλλά με την εποπτεία 



37 

και εν μέρει τη συμμετοχή του Νικηφόρου Μοσχόπουλου (Cesena, Bibl. 

Malatestiana D.XXVII,2). 

β) Χειρόγραφα από το 1362 έως το 1372. 

Η δεύτερη ενότητα συνδέεται με την παραμονή στο Μυστρά του 

γνωστού γραφέα Μανουήλ Τζυκανδύλη, καθώς όλοι οι σωζόμενοι κώδικες 

αυτής της ομάδας φέρουν την υπογραφή του. 

Η ημερομηνία 7 Απριλίου 1362 αναγράφεται στο έργο του Πλουτάρχου 

'Βίοι παράλληλοι' που σώζεται σε δύο τόμους (Bodl. Libr., Canon, gr. 93 και 

Bibl. Ambros. D 538 inf.). Χορηγός είναι ο Δημήτριος Κασανδρηνός, επιφανής 

άρχοντας της Κωνσταντινούπολης, ο οποίος αυτήν την εποχή βρίσκεται στο 

Μυστρά. 

Τρία χειρόγραφα με το ίδιο περιεχόμενο - αντιρρητικοί λόγοι του 

Ιωάννου Καντακουζηνού κατά του ιερομόναχου Προχώρου Κυδώνη - έχουν τις 

ακόλουθες χρονολογίες: Σεπτέμβριος 1369 (Paris, gr. 1241), Απρίλιος 1370 

(Μετέωρα, Μονή Αγ. Τριάδος, κωδ. 1), Ιούνιος 1370 (Vat. gr. 674). Την 

χρονολογία 1370 φέρει και ένας άλλος κώδικας που αντιγράφει το έργο του 

Αρριανού Άνάβασις Αλεξάνδρου' (Μόναχο, Κρατική Βιβλιοθήκη αρ.451). 

Το τελευταίο χειρόγραφο της ομάδας, γράφτηκε το 1372 από τον 

Τζυκανδύλη μαζί με τον ιερομόναχο Μαρκιανό. Είναι η ιστορία του 

Θουκυδίδου (Vat. gr. 127) και χορηγός είναι ο δεσπότης των Ρωμαίων κυρ 

Μανουήλ ό Καντακουζηνός, δευτερότοκος γιος του αυτοκράτορα Ιωάννη ΣΤ' 

και δεσπότης του Μορέως από το 1348 έως το 1380. 

Στην ανακοίνωση δεν εξετάζεται μία άλλη ενότητα χειρογράφων του Μυστρά, 

που χρονολογούνται στο πρώτο μισό του 15ου αι., οπότε παρατηρείται όχι 

μόνον αύξηση των δραστηριοτήτων αντιγραφής χειρογράφων, αλλά και 

παραγωγή πρωτότυπων έργων που αποτελούν σημαντικά κείμενα της βυζαντινής 

γραμματείας. 



38 

ΝΕΚΤΑΡΙΟΣ ΖΑΡΡΑΣ 

Η ΣΚΗΝΗ ΤΟΥ ΜΑΡΤΥΡΙΟΥ: ΤΟ ΔΟΓΜΑΤΙΚΟ ΚΑΙ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΟ 
ΥΠΟΒΑΘΡΟ ΤΗΣ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗΣ ΣΤΗΝ ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΕΙΑ 
ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ. 

Η ακονογραφία της Σκηνής του Μαρτυρίου στην παλαιολόγεια εποχή είναι 
γνωστή από την παλαιότερη μελέτη του M. Bêljaev (Le «Tabernacle du 
Témoignage» dans la peinture balkanique du XTVe siècle, στο L ' art byzantin 
chez les slaves. Premier recueil dédié à la memoire Théodore Uspenskij, 1.2, 
Paris 1930, σ. 315-324), που αναφέρεται σε ορισμένα μόνο μνημεία και από 
την σχετικά πρόσφατη της Μ. Gligorijevic-Maksimovic (Skinija ou Decanima 
- poreklo i razboj ikonografske terne [Le Tabernacle à Decani. Origine et 
développement du thème iconographique], στο Decani et Γ art byzantin au 
milieu du XlVe siècle, Beograd 1989, σ. 319-337). Στην τελευταία μελέτη, με 
αφορμή την παράσταση στη Decani, γίνεται μια σημαντική, αλλά σύντομη 
επισκόπηση της εικονογραφικής εξέλιξης του θέματος από την 
παλαιοχριστιανική μέχρι και τη μεταβυζαντινή περίοδο. 

Στην παρούσα ανακοίνωση επιχειρείται μια βαθύτερη ερμηνευτική 
προσέγγιση της Σκηνής του Μαρτυρίου στη ζωγραφική της παλαιολόγειας, 
εποχής, κατά την οποία η παράσταση φθάνει σε έναν εννοιολογικό πλούτο. Η 
ερμηνεία αυτή πραγματοποιείται σε δύο επίπεδα: στο πρώτο, η παράσταση 
εξετάζεται μέσα από ένα πλέγμα θεολογικών συμβολικών εννοιών που 
εκφράζει η Σκηνή του Μαρτυρίου, καθώς ήδη από την πρώτη παλαιολόγεια 
περίοδο θα ενταχθεί στον κύκλο των προεικονίσεων της Θεοτόκου. Η χρήση 
αυτή του θέματος, επηρεασμένη άμεσα από τα πατερικά κείμενα, θα 
προσδιορίσει και τις βασικές θεολογικές διατυπώσεις του και συγκεκριμένα 
την Ενσάρκωση του Λόγου, την παρθενία της Θεοτόκου και την αδιάφθορο 
σύλληψη του Χριστού. Η τοποθέτηση της παράστασης στο Ιερό Βήμα 
(Πρωτάτο, Gracanica, Decani), εξηγείται από το γεγονός ότι στην πατερική 
γραμματεία η θυσία που προσφέρουν ο Μωϋσής με τον Ααρών θεωρείται ως 
τύπος της αληθινής θυσίας του Χριστού, την οποία τελεί ως μέγας Αρχιερέας. 
Η πλήρης ακαστική διατύπωση του ευχαριστιακού χαρακτήρα της Σκηνής του 
Μαρτυρίου απαντά στην Curtea de Argeç. Εικονίζεται στον ημικύλινδρο της 
αψίδας, πάνω από την Κοινωνία των Αποστόλων και με βάση τα 
εικονογραφικά της στοιχεία μπορεί να ερμηνευθεί σε συνάρτηση με τη θυσία 
που πραγματοποιούσαν οι Ιουδαίοι κατά την εορτή του Εξιλασμού. 

Σε ένα δεύτερο επίπεδο, η Σκηνή του Μαρτυρίου εξετάζεται σύμφωνα με το 
ιδεολογικό - πολιτικό της υπόβαθρο. Η απεικόνιση της στο νάρθηκα του ναού 
των Αρχαγγέλων στο Lesnovo και σε άμεση εικονογραφική συνάρτηση με την 
εντυπωσιακή μορφή του Στέφανου Dusan, αποτελεί ένα χαρακτηριστικό 
παράδειγμα του τρόπου με τον οποίο η παράσταση, λόγω της σημασίας της, 



39 

επιλέχθηκε για να εξυπηρετήσει την πολιτική και τις προσωπικές φιλοδοξίες 

του σέρβου ηγεμόνα. 
Η ιδιαίτερη ανάπτυξη του εικονογραφικού θέματος, κυρίως στο πρώτο μισό 

του 14ου αιώνα, καθορίζεται αυτή την εποχή από την παράλληλη χρήση του 
κύκλου των προεικονίσεων της Θεοτόκου. Επιπλέον, η συχνή παρουσία της 
Σκηνής του Μαρτυρίου σε μνημεία του σερβικού βασιλείου, δικαιολογείται 
στα πλαίσια της πολιτικής και θρησκευτικής ιδεολογίας που η παράσταση 
εξυπηρετούσε. Ως άμεσα συνδεδεμένη με τον κύκλο των προεικονίσεων, που 
συντηρούσε την παράδοση της θεοφρούρητης πρωτεύουσας 
Κωνσταντινούπολης ως Νέας Σιών, και ταυτόχρονα ως προτύπωση του 
αληθινού θυσιαστηρίου της Εκκλησίας του Χριστού, η Σκηνή του Μαρτυρίου 
εξέφραζε πλήρως το πιο ιδανικό ιδεολογικό πρότυπο, που ικανοποιούσε τόσο 
τη θρησκευτική ηγεσία της σερβικής Εκκλησίας όσο και το βασιλικό οίκο των 
Νεμανιδών, 



40 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΖΙΑΣ - ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΚΟΝΤΟΓΙΑΝΝΗΣ 

ΚΑΣΤΡΟ ΠΑΛΙΟΥ ΝΑΒΑΡΙΝΟΥ: ΕΡΓΑΣΙΕΣ ΚΑΙ ΠΟΡΙΣΜΑΤΑ ΤΗΣ ΠΕΡΙΟΑΟΥ 2001-2003 

Η Επιτροπή Κάστρων Επαρχίας Πυλίας διενεργεί τα τελευταία χρόνια εργασίες καθαρισμού και 
ανάδειξης στο κάστρο του Παλιού Ναβαρίνου, μνημείο το οποίο ήταν εντελώς απροσπέλαστο. Το οχυρό 
αποτελείται από δύο περιβόλους, ένα μικρότερο πολυγωνικό στα βόρεια και ένα μεγαλύτερο 
τετράπλευρο στα νότια. Το τείχη στο μεγαλύτερο τμήμα τους είναι κατακόρυφα, σώζονται μέχρι τις 
επάλξεις, και διακόπτονται από ημικυκλικούς και ορθογώνιους πύργους. Οι εργασίες περιέλαβαν 
καταρχήν τη διάνοιξη δρόμου από τα ριζά του λόφου μέχρι την είσοδο του κάστρου, αποκαλύπτοντας τα 
ίχνη της λιθόστρωτης οδού που απεικονίζεται σε γκραβούρες του 19ου αι. Στο κάστρο καθαρίσθηκε 
ολόκληρη η έκταση του βόρειου περιβόλου και το μεγαλύτερο τμήμα του νότιου. Στη σύντομη αυτή 
παρουσίαση δίνεται μια πρώτη εικόνα του μνημείου και των συμπερασμάτων που προέκυψαν κατά τη 
διάρκεια των εργασιών. 

Οσον αφορά στις οχυρώσεις, διακρίθηκαν οι εξής οικοδομικές περίοδοι, οι οποίες 
χρονολογήθηκαν τόσο από τα αρχιτεκτονικά χαρακτηριστικά, όσο και με βάση αναλύσεις οργανικών 
υλικών (ξύλων) που διατηρούνταν στην τοιχοποιία: Αρχαία τείχη σώζονται στην βάση όλης της βόρειας 
και ανατολικής πλευράς του βόρειου περιβόλου, κτισμένα με ορθογωνισμένους λίθους χωρίς συνδετικό 
κονίαμα. Πάνω σε αρχαία θεμέλια είναι επίσης κτισμένος και ένας πύργος του νοτίου περιβόλου. 
Μπορούν να ταυτισθούν είτε με τα τείχη που αναφέρει ο Θουκυδίδης ότι έκτισαν οι Αθηναίοι κατά την 
διάρκεια του Πελοποννησιακού πολέμου, είτε με την ακρόπολη της κλασικής και ελληνιστικής Πύλου. 

Το μεσαιωνικό κάστρο που, σύμφωνα με το χρονικό του Μορέως, έκτισε ο Νικόλαος Β de Saint 
Orner στο διάστημα 1282-9, πρέπει οριστικά να ταυτισθεί με τον σημερινό βόρειο περίβολο. Στη νότια 
πλευρά του, που σήμερα αποτελεί το ενδιάμεσο τείχος μεταξύ των περιβόλων, αποκαλύφθηκε τμήμα του 
προτειχίσματος που κάλυπτε αμυντικά το μέρος αυτό της οχύρωσης. Το προτείχισμα είναι κατακόρυφο, 
σχετικά χαμηλό και στην άνω απόληξη φέρει ορθογώνιες επάλξεις. 

Στο διάστημα της Α' Ενετοκρατίας (1423-1500) αποδίδουμε την οικοδόμηση του νότιου 
περιβόλου του κάστρου. Τείχη κτίστηκαν μόνο στην δυτική και νότια πλευρά, αφού η ανατολική πλευρά 
προς τον γκρεμό είναι φυσικά οχυρή και δεν είχε ανάγκη περαιτέρω ενίσχυσης. Τα τείχη της δυτικής 
πλευράς φέρουν μία ζώνη άμυνας με περίδρομο και χελιδονοειδείς επάλξεις στην άνω απόληξη τους. 
Ιδιαίτερα σημαντικά είναι τα τείχη της νότιας πλευράς που είναι και η πλέον ευπρόσβλητη. Εδώ 
παρατηρούνται πολλά οχυρωματικά χαρακτηριστικά για την αντιμετώπιση πρώιμων πυροβόλων όπλων, 
όπως σκάρπα και πρώιμες κανονιοθυρίδες, καθώς και πολλές επάλληλες μετασκευές για την αύξηση της 
αμυντικής ικανότητας. 

Με βάση κατασκευαστικά και μορφολογικά χαρακτηριστικά, όπως η αποκλειστική χρήση 
πλίνθων ή τα ισλαμικά τόξα, αναγνωρίζονται τμήματα που μπορούν να αποδοθούν στην πρώτη 
Τουρκοκρατία (1500-1686): η κεντρική πύλη του κάστρου και οι περισσότεροι από τους ημικυκλικούς 
πύργους που ενίσχυσαν τα προγενέστερα τείχη. Η πύλη ανοίγεται στο ισόγειο ορθογώνιου πύργου-
πυλώνα, που σήμερα αποτελείται μόνο από ισόγειο και δώμα. Το ισόγειο καλύπτεται με ημικυλινδρικό 
πλίνθινο θόλο, ενώ από παλαιότερη οικοδομική φάση διατηρούνται τα ίχνη ανασυρόμενης θύρας. Στην 
ίδια περίοδο αποδίδονται και άλλες μετασκευές, οι οποίες όμως απέχουν χρονικά από αυτές που 
αναφέρθηκαν. Η κυριότερη είναι η ενίσχυση της νότιας πλευράς με την δημιουργία εσωτερικά του 
τείχους πλατείας για κανόνια και την προσθήκη παραπέττου με κανονιοθυρίδες και τυφεκιοθυρίδες. 
Πρέπει πιθανόν να συνδέσουμε τις μετασκευές αυτές με την έντονη οχυρωματική δραστηριότητα στην 
περιοχή της επαρχίας Πυλίας μετά την ναυμαχία της Ναυπάκτου (1571) και τις συνακόλουθες επιδρομές 
δυτικών στόλων στα παράλια της οθωμανικής αυτοκρατορίας. 



41 

Οι καθαρισμοί στο εσωτερικό του κάστρου αποκάλυψαν τα οικοδομικά κατάλοιπα του οικισμού 
που είχε αναπτυχθεί εντός των τειχών, και ο οποίος πρέπει να εγκαταλείφθηκε οριστικά μέσα στον 18° 
αι.. Για την αναγνώριση των σημαντικότερων κτισμάτων πολύτιμο είναι ένα σχέδιο με χρονολογία 1706 
του γνωστού αρχείου Grimani, σήμερα στην Γεννάδειο Βιβλιοθήκη. Πληροφορίες αντλούνται επίσης 
από τις εκθέσεις των διοικητών Πελοποννήσου στο διάστημα της Β' Ενετοκρατίας (1686-1715) Η 
κεντρική οδός που απεικονίζεται στο σχέδιο Grimani να διασχίζει τον νότιο περίβολο, αποκαλύφθηκε σε 
όλο το μήκος της. Είναι λιθόστρωτη, σώζεται σε άριστη κατάσταση και περιορίζεται στις δύο της 
πλευρές από τα σπίτια του οικισμού. Τα περισσότερα κτήρια διατηρούνται σε επίπεδο θεμελίο)ν και 
μέχρι ύψους 1-2 μ. Η λατινική εκκλησία του Αγίου Πνεύματος βρίσκεται πολύ κοντά στο ενδιάμεσο 
τείχος, προφανώς στο πιο προβεβλημένο τμήμα του κάστρου. Η ύπαρξη κοχλιώδους κλίμακας στην 
νοτιοδυτική άκρη του κτηρίου θυμίζει αντίστοιχες διαμορφώσεις μιναρέδων και αποτελεί ένδειξη ότι το 
κτήριο είχε χρησιμοποιηθεί και ως τζαμί στο διάστημα της οθωμανικής κυριαρχίας. Ελάχιστα ίχνη 
σώζονται από την ορθόδοξη εκκλησία της Παναγίας, που τοποθετείται από το σχέδιο Grimani στο 
εσωτερικό του βόρειου περιβόλου. 

Η κατοικία του διοικητή του κάστρου είναι ένα μεγάλο κτήριο με σχήμα Π, επίσης στον βόρειο 
περίβολο. Πολύ κοντά του βρίσκεται μια κυκλική πυριτιδαποθήκη, της οποίας έχουν σωθεί οι 
περιμετρικοί τοίχοι, αλλά όχι η κάλυψη. Σε καλή κατάσταση, τέλος, διατηρούνται οι τρεις μεγάλες 
κισντέρνες του οικισμού που καθαρίσθηκαν (η μεγαλύτερη φθάνει σε βάθος 8-10 μ. και μήκος 15 μ 
περίπου), και οι οποίες αποτελούσαν σημείο αναφοράς ή θαυμασμού των περιηγητών. Η μεγαλύτερη 
από αυτές είναι μια επιμήκης φυσική σχισμή του βράχου επιχρισμένη με υδραυλικό κονίαμα, με βάθος 8-
10 μ. και μήκος περίπου 15 μ. 

Σημαντικές πληροφορίες για την περίοδο ακμής του οικισμού, αλλά και για τις εμπορικές επαφές 
που είχαν αναπτυχθεί, μας δίνει η κεραμεική που περισυλλέχθηκε στην διάρκεια των εργασιών. 
Αναγνωρίσθηκαν όστρακα από βυζαντινά και μεταβυζαντινά εργαστήρια, αλλά και από την Ιταλία, την 
Ισπανία, καθώς και από κέντρα της οθωμανικής αυτοκρατορίας. 



42 

ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ 

ΚΡΗΤΙΚΗ ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΤΗΣ ΣΥΝΑΞΗΣ ΤΩΝ ΑΠΟΣΤΟΛΩΝ 

ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΗΝ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ ΤΟΥ ΘΕΜΑΤΟΣ 

Σε ιδιωτική συλλογή της Αθήνας βρίσκεται σήμερα μια κρητική εικόνα με την 

παράσταση της Σύναξης των Αποστόλων. Η εικόνα προέρχεται από ιδιωτικό 

παρεκκλήσιο στην Κεφαλονιά και είναι πιθανό ότι μεταφέρθηκε στο νησί από το 

Χάνδακα το 1669. Οι διαστάσεις της (1,06Χ0,58μ.) υποδηλώνουν μάλλον ότι η 

εικόνα ανήκε αρχικά στο τέμπλο ενός ναού. Η κατάσταση διατήρησης της είναι 

αρκετά καλή, είναι όμως κομμένη στις δύο μακρές πλευρές, όταν προφανώς 

χρειάστηκε να προσαρμοστεί σε μια νέα θέση. 

Οι απόστολοι εικονίζονται ολόσωμοι σε δύο ομάδες και επάνω στο μέσον ο 

Χριστός μέσα σε δόξα τους ευλογεί. Επικεφαλής των δύο ομάδων στο κέντρο της 

σύνθεσης βρίσκονται οι δύο κορυφαίοι απόστολοι. Αριστερά ο Πέτρος, σχεδόν 

μετωπικός, ευλογεί με το δεξί χέρι περασμένο σε αναδίπλωση του ιματίου του και 

κρατεί στο αριστερό κλειστό ειλητάριο. Δεξιά ο Παύλος στραμμένος ελαφρά προς 

το κέντρο, ευλογεί και κρατεί με το αριστερό κώδικα με διάλιθη στάχωση. Δίπλα 

στον Πέτρο εικονίζεται ο ευαγγελιστής Ιωάννης και δίπλα στον Παύλο ο 

ευαγγελιστής Ματθαίος, στραμμένοι προς το κέντρο, κρατώντας ευαγγέλια με 

πολύτιμες σταχώσεις. Σε μια δεύτερη σειρά ανάμεσα στις μορφές του Πέτρου και 

του Ιωάννη προβάλλει η ωραία γεροντική κεφαλή του Ανδρέα και πιο πίσω το 

νεανικό πρόσωπο του Θωμά και αντίστοιχα στη δεξιά πλευρά οι κεφαλές του 

Σίμωνα και πιθανώς του Ιακώβου. Θα πρέπει να υποθέσουμε ότι στο αποκομμένο 

τμήμα της εικόνας παριστάνονταν οι δύο ευαγγελιστές Μάρκος και Λουκάς και οι 

δύο απόστολοι Βαρθολομαίος και Φίλιππος. Οι μορφές πατούν σε πράσινο έδαφος 

και προβάλλονται σε χρυσό βάθος. Στη σφαίρα του ουρανού μέσα από διπλή δόξα, 

ημικυκλική και ακτινωτή, προβάλλει ο Χριστός Παντοκράτορας σε προτομή, με τα 

δυό χέρια απλωμένα σε ευλογία. Από κάθε πλευρά μισοσβυσμένη σήμερα επιγραφή: 

[Η CY]NA[HIC] ΤΩΝ ΑΓ[ΙΩΝ] ΑΠΟΓΣΤΟΛΩΝ]. 

Οι επιβλητικές μορφές των αποστόλων ακολουθούν καθιερωμένους εικονο­

γραφικούς τύπους στη ζωγραφική των κρητικών εικόνων που προέρχονται από την 

ύστερη παλαιολόγεια παράδοση. Η σύνθεση χαρακτηρίζεται από συμμετρία, και 

αίσθηση της μνημειακότητας και της διαχείρισης του χώρου. Οι ωραίες γεροντικές 



43 

κεφαλές πλάθονται με καθαρά ζωγραφικούς τρόπους, τα υφάσματα πέφτουν σε 

βαρείες πτυχώσεις που ακολουθούν τα σώματα, η χρωματική κλίμακα είναι 

πλούσια οι στάσεις φυσικές και οι κινήσεις γεμάτες ευγένεια και χάρη. Τα 

τεχνοτροπικά χαρακτηριστικά του έργου οδηγούν στην απόδοση του σε ικανό 

ζωγράφο του Χάνδακα, του δεύτερου μισού του 16ου αιώνα. 

Το εικονογραφικό θέμα της Σύναξης των Αποστόλων δεν περιγράφεται στην 

Ερμηνεία της ζωγραφικής τέχνης του Διονυσίου εκ Φουρνά. Αναφέρεται μόνο μία 

φορά ως τίτλος ΗΣύναξις των φ 'Αποστόλων, μαζί με την Σύναξη των Ασωμάτων 

και τους Αγίους Πάντες, ανάμεσα στα Επιγράμματα εις τάς θεομητορικός έορτάς 

καί των αγίων. Στη ζωγραφική των εικόνων το θέμα είναι γνωστό από την ωραία 

εικόνα του Μουσείου Πούσκιν της Μόσχας, των αρχών του Μου αιώνα, στην 

οποία απεικονίζονται οι Απόστολοι που αναφέρονται στις Πράξεις 1.13 και 

υπάρχει η επιγραφή Η CYNAHIC ΤΩΝ ΔΩΔΕΚΑ ΑΠΟΣΤΟΛΩΝ και τα ονόματα 

των απεικονιζόμενων. Η παράσταση φαίνεται ότι δημιουργήθηκε για να αποδόσει 

εικαστικά το θέμα της εορτής των Δώδεκα Αποστόλων που εορτάζεται στις 30 

Ιουνίου, αμέσως μετά την εορτή των αποστόλων Πέτρου και Παύλου, και 

ονομάζεται Σνναςίς. Φαίνεται ωστόσο ότι δεν γνώρισε μεγάλη διάδοση, αν 

κρίνουμε από τον ελάχιστο αριθμό των εικόνων που διασώθηκαν. Σε μεταγενέστερη 

εποχή το θέμα συμφύρεται με την απεικόνιση των αποστόλων Πέτρου και Παύλου 

που κρατούν ανάμεσα τους ομοίωμα εκκλησίας. Είναι γνωστές εικόνες του 18ου 

αιώνα, έργα βορειοελλαδικών εργαστηρίων με την παράσταση των κορυφαίων 

αποστόλων που κρατούν εκκλησία και περιβάλλονται από τους υπόλοιπους 

αποστόλους. 

Η εικόνα της αθηναϊκής συλλογής, ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα για την 

εικονογραφία, τη σύνθεση και την τεχνοτροπία της, αποτελεί ένα καλό δείγμα της 

ζωγραφικής των κρητικών εργαστηρίων στην εποχή της μεγάλης τους άνθισης. 



44 

ΜΙΧΑΛΗΣ ΚΑΠΠΑΣ - ΓΙΩΡΓΟΣ ΦΟΥΣΤΕΡΗΣ 

ΕΠΑΝΕΞΕΤΑΣΗ ΔΥΟ ΝΑΩΝ ΤΟΥ ΣΟΦΙΚΟΥ ΚΟΡΙΝΘΙΑΣ 

Στην παρούσα ανακοίνωση θα μας απασχολήσουν δύο ναοί του Σοφικού Κορινθίας, η 

Υπαπαντή και ο Άγιος Αντώνιος, που με βάση την πρώτη δημοσίευση τους από τον Αν. 

Ορλάνδο (1935) έχουν περάσει στη βιβλιογραφία ως μεταβυζαντινοί. Τα εξεταζόμενα μνημεία 

ανήκουν τυπολογικά σε μια ιδιότυπη παραλλαγή του σταυροειδούς εγγεγραμμένου με στενότερη 

και ελαφρώς υπερυψωμένη την εγκάρσια κεραία. Εξωτερικά προσλαμβάνουν χαρακτηριστικά 

κανονικού σταυροειδούς εγγεγραμμένου ναού, με ισοπλατείς και ισοϋψείς κεραίες. 

Προβληματικός παραμένει ο καθορισμός της ορολογίας της συγκεκριμένης τυπολογικής 

παραλλαγής. Κατά καιρούς έχουν προταθεί οι όροι σταυρεπίστεγος με τρούλο, μονόκλιτη θολωτή 

βασιλική με τρούλο, θολωτή βασιλική με συνεπτυγμένο (συνεσταλμένο) τρούλο, μονόκλιτος 

σταυροειδής με τρούλο και συνεπτυγμένος σταυροειδής με τρούλο. Τον συγκεκριμένο ναοδομικό 

τύπο θα μπορούσε επίσης να αποδώσει και ο όρος μονόχωρος σταυροειδής εγγεγραμμένος με 

άνισα πλάτη κεραιών. 

Ο ναός της Υπαπαντής έχει ορθογώνια κάτοψη με μία προεξέχουσα ημικυκλική αψίδα 

στα ανατολικά. Η κάλυψη του βόρειου και του νότιου σκέλους του σταυρού πραγματοποιείται με 

χαμηλωμένα τόξα προκειμένου να αποφευχθεί η υπερβολική υπερύψωση της εγκάρσιας 

κεραίας. Η τοιχοποιία του μνημείου καλύπτεται εξολοκλήρου με τσιμεντοκονιάματα, πράγμα πού 

δυσκολεύει τη μελέτη της οικοδομικής του ιστορίας, ενώ νεότερα προσκτίσματα το περιβάλλουν 

στη δυτική και νότια πλευρά του. Ο τρούλος έχει κυλινδρική σφενδόνη με τρία τυφλά αψιδώματα 

και ένα παράθυρο διατεταγμένα κατά τους κύριους άξονες. Η ένταξη του μνημείου στην ύστερη 

βυζαντινή περίοδο- υπαγορεύετατ από τις τοιχογραφίες που διασώζονται στα τύμπανα της 

εγκάρσιας κεραίας, οι οποίες μπορούν να χρονολογηθούν στον 13° αι. 

Η ίδια τυπολογική παραλλαγή εφαρμόζεται και στον ναό του Αγίου Αντωνίου με τη 

διαφορά ότι στην εγκάρσια κεραία διαμορφώνονται τυφλά αψιδώματα. Η κάτοψη του μνημείου 

είναι ορθογώνια με μία τρίπλευρη αψίδα στα ανατολικά. Διαπιστώνονται δύο οικοδομικές φάσεις: 

στην πρώτη ανήκει το μεγαλύτερο μέρος της τοιχοποιίας, ενώ ο τρούλος έχει υποστεί εκτεταμένη 

μετασκευή κατά την περίοδο της τουρκοκρατίας. Ενδιαφέρον παρουσιάζει η διαμόρφωση του 

θυρώματος της δυτικής πλευράς με τους μεγάλους λίθους στους σταθμούς, το μονολιθικό 



45 

υπέρθυρο και το λαξευτό ανακουφιστικό τόξο με την περιβάλλουσα οδοντωτή ταινία. Τρία 

πινάκια προσαρμόζονται με διακοσμητική διάθεση σε ισάριθμες υποδοχές, λαξευμένες πάνω σε 

πωρόλιθους. Παρόμοιο, αλλά απλούστερης διαμόρφωσης, είναι και το θύρωμα της νότιας 

πλευράς. Ο τρούλος διατηρεί την οκτάπλευρη σφενδόνη του, παρά την αδέξια μετασκευή. Οι 

πλευρές του τύμπανου της πρώτης οικοδομικής φάσης ήταν διαρθρωμένες με τυφλά αψιδώματα 

δύο από τα οποία σώζονται εν μέρει. Τα τόξα τους ήταν πλίνθινα, οριοθετημένα με οδοντωτή 

ταινία. Από τον πώρινο πεσσίσκο που σώζεται σε όλο το ύψος του στην ακμή της νότιας και της 

νοτιοανατολικής πλευράς, προκύπτει ότι το γείσο του αρχικού τρούλου ήταν ευθύγραμμο. 

Κατασκευαστικά και μορφολογικά στοιχεία του ναού, όπως η διαμόρφωση των αψιδωμάτων του 

τρούλου, οι κατασκευαστικές λεπτομέρειες των θυρωμάτων, η διάταξη και ο τρόπος 

προσαρμογής των πινακίων, ενισχύουν την ένταξη του στο 13° αι. και τον συνδέουν με την 

οικοδομική παράδοση της περιοχής του Σοφικού. 

Ο επαναπροσδιορισμός της χρονολόγησης των δύο εξεταζόμενων μνημείων καταδεικνύει 

ότι η συγκεκριμένη τυπολογική παραλλαγή του σταυροειδούς εγγεγραμμένου είχε μεγαλύτερη 

διάδοση στη βυζαντινή ναοδομία, από ό,τι είχε θεωρηθεί μέχρι σήμερα με βάση τα λιγοστά 

βυζαντινά παραδείγματα. 



46 

ΓΙΑΝΝΗΣ Α. ΚΑΡΑΤΖΟΓΛΟΥ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΟΥ ΣΩΤΗΡΟΣ ΣΤΗΝ ΑΝΑΤΟΛΙΚΗ ΦΡΑΓΚΙΣΤΑ ΕΥΡΥΤΑΝΙΑΣ 

Ο ναός της Μεταμορφώσεως του Σωτήρος, άλλοτε καθολικό 
μονής,βρίσκεται 1 περίπου χλμ. ανατολικά από το χωριό Ανατολική 
Φραγκίστα της Ευρυτανίας.Αποτελείται από κυρίως ναό και προσκολλημένο 
στα δυτικά νάρθηκα,συνολικών εξωτερικών διαστάσεων, χωρίς την κόγχη του 
ιερού και τους χορούς, 6,22x13,30 μ. 

Ο κυρίως ναός είναι μονόκλιτος,θολωτός και έχει πλάγιους χορούς και 
χαμηλό,τυφλό και εξωτερικά ορθογωνικό τρούλλο.Επί πλέον η ανατολική και 
η δυτική καμάρα του στηρίζονται στους μακρούς τοίχους μέσω τοξυλλίων που 
πατούν σε μικρής προεξοχής προβόλους.Επομένως ο ναός ανήκει στον 
"μονόκλιτο αθωνίτικο τύπο της Πίνδου" ή τύπο (της μονής) "Καραϊσκάκη" 
που παρουσιάστηκε στο 19° Συμπόσιο της ΧΑΕ (Περιλήψεις 1999,σ.47-48). 

Ολόκληρο το κτήριο επικαλύπτεται με σχιστόπλακες.Το δάπεδο καλύπτεται 
με πέτρινες ορθογωνικές πλάκες.Το ιερό του ναού κατακλύζεται τελευταίως 
από νερά,ενώ υπάρχουν ρωγμές και αποκολλήσεις δομικών στοιχείων και 
τοιχογραφιών. 

Σύμφωνα με την κτητορική επιγραφή ο ναός χτίστηκε το 1725 και 
τοιχογραφήθηκε το 1732 με δαπάνες του ιερομόναχου Ανθίμου από τη 
Βούλπη και του λαϊκού κυρ Χατζηπαναγιώτη από το Κεράσοβο.Το "στρωτό" 
ξυλόγλυπτο τέμπλο του φέρει στην Ωραία Πύλη τη χρονολογία 1737. 

Στον ίδιο τύπο ανήκε και ο ευρισκόμενος μεταξύ Ανατολικής και Δυτικής 
Φραγκίστας ναός της Κοιμήσεως,που διαθέτει χορούς και τοξύλλια αλλά οι 
θόλοι του έχουν αντικατασταθεί από ξύλινη στέγη.Παλαιά ήταν καθολικό 
μονής της οποίας σώζονται ερείπια,ενώ σήμερα χρησιμοποιείται ως ναός 
νεκροταφείου της Ανατ.Φραγκίστας.Έχει νάρθηκα που καλύπτεται στη μέση 
μεν με ασπίδα,στα πλάγια δε με εγκάρσιες καμάρες. 

Επίσης στον ίδιο τύπο ανήκει και ο μεγάλος ναός του Αγ.Δημητρίου 
Τροβάτου Ευρυτανίας (προ του 1611),που έχει νάρθηκα της ίδιας όπως και ο 
κυρίως ναός καλύψεως (παραλλαγή Κιβ ).Τέλος και η αρχική μορφή της 
Αγ.Παρασκευής του συνοικισμού Δομιανών Ευρυτανίας (ανακατασκευή του 
1850), φαίνεται ότι ανήκε στον ίδιο τύπο. 

Με τα παραπάνω παραδείγματα και άλλα που λανθάνουν, πιστοποιείται 
ευρεία διάδοση του τύπου "Καραϊσκάκη" όχι μόνο στα ορεινά της 
Θεσσαλίας αλλά και στην Ευρυτανία. 



47 

ΝΆΡΚΙΣΣΟΣ ΚΑΡΎΔΑΣ 

Η ΕΞΕΛΙΞΗ ΤΗΣ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗΣ ΟΙΚΙΑΣ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

Η εγκατάσταση του Γαλερίου στη Θεσσαλονίκη και η ανάδειξη της σε 
αυτοκρατορική πόλη, υπήρξε η αιτία για την πολιτική, διοικητική και 
οικονομική της αναβάθμιση, η οποία συνοδεύτηκε από ένα νέο οικοδομικό 
πρόγραμμα που άλλαξε κατά πολύ την εικόνα της έως τότε ρωμαϊκής πόλης. 

Η Θεσσαλονίκη καθόλη τη διάρκεια του 40υαι επεκτείνεται και 
ανακτίζεται. Η νοτιοανατολική της επέκταση περιλαμβάνει τα κτίρια του 
ανακτορικού συγκροτήματος με το Οκτάγωνο, τη Βασιλική, τον Ιππόδρομο, το 
αψιδωτό κτίριο της οδού Δημ. Γούναρη, που αποτελεί και το τρικλίνιο του 
ανακτόρου, το θριαμβικό τόξο και ως επιστέγασμα το σύμπλεγμα της 
Ροτόντα. Παράλληλα κτίζονται δημόσια κτίρια, εμπορικές στοές, καταστήματα, 
κατοικίες, έργα υποδομής, οδοποιίας, ύδρευσης και αποχέτευσης, ενώ πολλοί 
δρόμοι αποκτούν εκατέρωθεν υπόστυλες στοές. 

Οι νέες κατοικίες που κτίζονται, ιδρύονται στις βόρειες υπώρειες της 
πόλης, εκεί όπου προσφερόταν ελεύθερος χώρος, ησυχία και θέα προς την 
πόλη και την θάλασσα και αντανακλούν τη νοοτροπία και τις απαιτήσεις των 
νέων επίδοξων και πλούσιων αξιωματούχων της αυτοκρατορίας, που 
εγκαταστάθηκαν στην πόλη. Δε διαθέτουν πια τη σχεδόν λιτή ακόμη 
ορθογώνια αίθουσα τρικλινίου, η οποία συνέχισε πιστά την σε σχήμα Πι 
διάταξη του αρχαιοελληνικού τρίκλινου. Τώρα ο τρόπος υποδοχής και 
δεξίωσης αλλάζει, όπως αλλάζουν και οι συνήθειες και οι νοοτροπίες με την 
διαφορετική κοσμοθεώρηση του κοινωνικού συνόλου. 

Ο οικοδεσπότης δεξιώνεται τους επίσημους προσκεκλημένους του 
πάνω σε ημικυκλική κλίνη σιγμοειδούς σχήματος ( C ), στο εσωτερικό της 
οποίας προσαρτάται ημικυκλική τράπεζα. Η όλη εγκατάσταση τοποθετείται 
στο εσωτερικό αψιδωτής κόγχης, με υπερυψωμένο κατά μια βαθμίδα δάπεδο, 
η οποία ανοίγεται στην στενή πλευρά μεγάλης ορθογώνιας αίθουσας, όπου 
και υποδέχεται και δεξιώνεται τους υπόλοιπους προσκεκλημένους .Στη στενή 
πλευρά απέναντι από την αψίδα, η αίθουσα ανοίγεται με τρίβηλο συνήθως 
άνοιγμα στην στοά κάποιου αίθριου , ενώ εκατέρωθεν της περιβάλλεται από 
σειρές δωματίων, η χρήση των οποίων έχει να κάνει πολλές φορές με την 
διεύρυνση και την τελετουργία του συμποσίου. 

Η νέα αίθουσα τρικλινίου με την αψιδωτή απόληξη εμφανίζεται στην 
πόλη της Θεσσαλονίκης από τον 4° αι και αποτελεί ένα νέο στοιχείο στην 
εξέλιξη της ιδιωτικής αρχιτεκτονικής κατά την παλαιοχριστιανική περίοδο. 
Μνημειώδης από μόνη της λόγω του μεγάλου όγκου της, διαθέτει μεγαλύτερες 
διαστάσεις τόσο ως προς το μήκος και πλάτος όσο και προς το ύψος, μια και 
οι αίθουσες αυτές υψώνονταν αρκετά μέτρα, απ' τη μια για τη στέγαση του 
θόλου της κόγχης και απ1 την άλλη για την εξασφάλιση φωτισμού με την 
κατασκευή σειρών παραθύρων πάνω από το επίπεδο του πρώτου ορόφου, 
δεδομένου ότι την περιέβαλαν δωμάτια. Τα δάπεδα του τρικλινίου καλύπτουν 
εξαίρετης ποιότητας ψηφιδωτά που κοσμούνται με θέματα γεωμετρικά αλλά 
και παραστάσεις από το φυτικό και ζωικό κόσμο, ενώ σε σπάνιες περιπτώσεις 
συναντούμε και ανθρώπινες μορφές. Ορθομαρμαρώσεις καλύπτουν το κάτω 
μέρος των τοίχων της, ενώ το υπόλοιπο άνω τμήμα καλύπτεται με 



48 

τοιχογραφίες από πολύχρωμα διάχωρα. Γλυπτός και πλαστικός διάκοσμος 
συμπληρώνει την πλούσια και περίτεχνη διακόσμηση του χώρου. 

Οι ανασκαφικές έρευνες των τελευταίων ετών στην Θεσσαλονίκη 
εντόπισαν δεκαεπτά αίθουσες τρικλινίου, οι οποίες ερευνήθηκαν κυρίως στο 
βορειοανατολικό τμήμα της πόλης, στην περιοχή που ορίζεται λίγο πιο κάτω 
από την οδό Αγ. Δημητρίου και μέχρι το ύψος των οδών Χείρωνος και Αιόλου. 
Οι περισσότερες είναι κτισμένες πάνω από την οδό Κασσάνδρου, όπου η 
περιοχή ήταν ακόμη αδόμητη, εφόσον το βόρειο όριο της πυκνοδομημένης 
ρωμαϊκής πόλης έφτανε λίγο πιο πάνω από την οδό αυτή. Στην μεγάλη τους 
πλειοψηφία οι αίθουσες με τρικλίνιο έχουν νότιο προσανατολισμό με την 
κόγχη τους στραμμένη στο βορρά, επιλογή που προσφέρει κλιματολογικά, 
θερμό χειμώνα και δροσερό καλοκαίρι, ενώ ταυτόχρονα εξασφαλίζει 
καλύτερο φυσικό φωτισμό και προσφέρει θέα προς την πόλη και τη θάλασσα. 
Η αψίδα του τρικλινίου έχει μήκος χορδής που κυμαίνεται από 5,75 μ. η 
μικρότερη ( οδός. Λαπιθών ) έως και 8,75 μ. η μεγαλύτερη ( οδός. Αισχύλου ). 
Το αρχαιότερο παράδειγμα στη Θεσσαλονίκη συνιστά η κόγχη του 
ανακτορικού τρικλινίου ( κτίριο στον πεζόδρομο της οδού Δημ. Γούναρη ), που 
έχει και τη μεγαλύτερη χορδή μήκους 9 μ. 

Με βάση τη θέση που κατέχει το τρικλίνιο στις παλαιοχριστιανικές 
κατοικίες της Θεσσαλονίκης, αυτές μπορούν να διακριθούν σε δύο κατηγορίες. 
Η πρώτη αφορά τις οικίες που κατασκευάζονται εξαρχής, σύμφωνα με τις νέες 
προδιαγραφές στον αδόμητο χώρο της άνω πόλης και καλύπτουν πολλά 
τετραγωνικά μέτρα ( 1000 - 1500 μ. περίπου ) . ακολουθώντας τις επιταγές 
της νέας εποχής και τις απαιτήσεις των πλούσιων και επίδοξων ιδιοκτητών 
τους. Στις οικίες αυτές η αίθουσα τρικλινίου καταλαμβάνει το κέντρο του 
βορείου τμήματος και ανοίγεται στη βόρεια στοά του αίθριου, το οποίο 
περιβάλλεται επίσης από δωμάτια. Η κεντρική τους είσοδος πρέπει να 
αναζητηθεί κάπου στο νότιο τμήμα του περιστυλίου σε κάποιον προθάλαμο 
απέναντι από το τρικλίνιο. Στη δεύτερη κατηγορία ανήκουν προϋπάρχουσες 
ρωμαϊκές οικίες, που ανακατασκευάζονται για να ανταποκριθούν στις νέες 
συνήθειες. Σε ένα παράδειγμα (δυτική οικία οδού Αγίας Σοφίας 75), ενώ στο 
βόρειο κεντρικό τμήμα διατηρείται το παλαιό ορθογώνιο τρικλίνιο ως επίσημος 
χώρος στρωμένος με πολύχρωμο ψηφιδωτό, παράλληλα στο δυτικό τμήμα, 
εκεί που προϋπήρχαν τα λουτρά, κατασκευάζεται η νέα αψιδωτή αίθουσα 
τρικλινίου, σαν απάντηση στις επιταγές της νέας εποχής. 

Η παρουσία οικιών με τρικλίνιο .στη Θεσσαλονίκη διαπιστώνεται από 
τον 4° έως τις αρχές του 6ο υ αιώνα. Τα πλούσια αυτά κτίρια συντηρούνται καθ' 
όλο τον 6° και έως τις αρχές του 7ο υ αιώνα με μετασκευές, που συνίστανται 
κυρίως στην απομόνωση κάποιων χώρων καθώς και σε διαιρέσεις κάποιων 
μεγαλύτερων χώρων σε μικρότερους, για να φτάσουν έως τους 
καταστροφικούς σεισμούς του 7ο υ αιώνα, όπου το μεγαλύτερο μέρος της 
πόλης ισοπεδώνεται. Κατά τη διάρκεια των σκοτεινών αιώνων, κάποιοι χώροι 
τους ανακτίζονται και επαναχρησιμοποιούνται, ενώ οι υπόλοιποι παραμένουν 
κάτω από τα ερείπια. 



49 

ΝΙΚΟΣ ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ 

«ΤΟ ΑΧΡΕΙΟΝ ΠΑΘΟΣ ΤΟΥ ΕΡΩΤΟΣ»: ΠΙΝΑΚΑΣ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗΣ ΣΤΟ 
ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ & ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΜΟΥΣΕΙΟ ΤΗΣ ΑΘΗΝΑΣ 

Τι θέλει να πει ένας ορθόδοξος ιερέας και ζωγράφος τοιχογραφιών και λατρευτικών 

εικόνων, όταν ζωγραφίζει έναν πίνακα με θέμα τον έρωτα; Η μελέτη αυτού του 

σπάνιου έργου του 1825 μας οδηγεί στο κέντρο ενός πεδίου μάχης η οποία, όπως 

πολλές άλλες μάχες, διεξάγεται και μέσω της τέχνης. Η ανακοίνωση επιχειρεί να 

προσεγγίσει το αρχικό νόημα του πίνακα του Αγάπιου Πρόκου, γνωστού και ως 

«Δευτερεύοντος Σίφνιου» (μέσα 18°° αι.-1829), πλησιάζοντας το πολιτισμικό 

περιβάλλον που διαμόρφωσε τις συνθήκες για τη δημιουργία ενός τέτοιου έργου. Μία 

από τις βασικές συνέπειες των νέων οικονομικών και κοινωνικών συνθηκών, μέσα 

στις οποίες δρούσε επί δεκαετίες σημαντική μερίδα του πληθυσμού στη Βαλκανική, 

υπήρξε και η τάση χειραφέτησης από την ασφυκτική πνευματική κηδεμονία της 

Εκκλησίας. Η τάση αυτή βρήκε μια ουσιαστική και συγκροτημένη έκφραση στις 

ιδέες του ευρωπαϊκού Διαφωτισμού. Μαζί με το ρητά εκφρασμένο πολιτικό 

πρόγραμμα των Διαφωτιστών και τα αιτήματα για αναμόρφωση των κοινωνικών 

σχέσεων, συμβάδιζε το αίτημα για την επαναξιολόγηση των ανθρώπινων παθών, τα 

οποία αποβάλλονταν, ή υποβάλλονταν σε αυστηρούς περιορισμούς από την 

Εκκλησία. Για τον Διαφωτισμό, ο έρωτας και τα υπόλοιπα ανθρώπινα πάθη 

αποτελούν αυθεντικά δημιουργικές δυνάμεις, στον βαθμό που διαλέγονται ισότιμα με 

τη λογική. Η συγγραφική παραγωγή, η οποία εξέφρασε στην ελληνική του εκδοχή 

αυτό το κίνημα, περιλαμβάνει μια αρκετά πλούσια ερωτική λογοτεχνία, που με 

διάφορες μορφές γνώρισε μεγάλη διάδοση στα αστικά κέντρα των Βαλκανίων κατά 

το β' ήμισυ του 18ου και τις αρχές του 19ου αν Το έργο του Πρόκου επιδιώκει να 

απαντήσει και να λειτουργήσει ως ανάχωμα σε αυτή τη συναισθηματική παλίρροια, η 

οποία φέρνει μαζί της το σπέρμα της κοινωνικής ανατροπής. Ταυτόχρονα, όμως, στην 

προσπάθεια του αυτή, ο δημιουργός «συνδιαλέγεταυ> με τις νέες αντιλήψεις με 

αποτέλεσμα ο πίνακας, πέρα από το καταγγελτικό του μήνυμα, να εμφανίζει στο 

επίπεδο της εικονογραφίας και της καλλιτεχνικής μορφής σοβαρά σημάδια ρήξης ως 

προς τη μακραίωνη εκκλησιαστική παράδοση, από την οποία αυτό το μήνυμα 

πηγάζει. Η ενδιαφέρουσα αυτή σύνθεση του παραδοσιακού με το νεωτερικό θέτει 

καίρια ζητήματα στον ιστορικό της τέχνης και τον φέρνει αντιμέτωπο με μια τόσο 

περίπλοκη κατάσταση, ώστε είναι αδύνατο να αντιμετωπίσει τα σχετικά ερωτήματα 



50 

χωρίς τη βοήθεια της κοινωνικής ιστορίας και της ιστορίας του πολιτισμού. Εν 

τούτοις, η βασική αντίθεση παραμένει, και το έργο παραπέμπει σε αυτήν με τρόπο 

σχεδόν συμβολικό: αν για τον Πρόκο ο έρωτας είναι ένα «αχρείον πάθος», για τον 

Ρήγα «τη αλήθεια ο έρωτας είναι ένα δώρον της φύσεως, όπου μας κάμνει όλους 

βασιλείς, τουλάχιστον καν μίαν φοράν εις την ζωήν μας». 



51 

ΧΑΡΙΚΛΕΙΑ ΚΟΙΛΑΚΟΥ 

ΒΥΖΑΝΤΙΝΕΣ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΕ! ΣΕ ΜΝΗΜΕΙΑ ΤΗΣ ΒΟΙΩΤΙΑΣ 

Με εξαίρεση το μοναστήρι του Οσίου Λουκά, υπαγόμενου παλαιότερα 
στη Φωκίδα, που η σπουδαιότητα του προκάλεσε από πολύ νωρίς το 
ενδιαφέρον των σημαντικότερων βυζαντινολόγων, με αποτέλεσμα αρκετές 
δημοσιεύσεις να αναφέρονται στα εξαίρετα ψηφιδωτά και τις τοιχογραφίες του, 
ελάχιστα γνωστές είναι οι τοιχογραφίες άλλων βυζαντινών μνημείων της 
Βοιωτίας. 

Πολλές χάθηκαν, όταν κατέρρευσαν οι εκκλησίες που διακοσμούσαν 
και τα λίγα σπαράγματα από τις ανασκαφές μας επιτρέπουν μόνο την 
αποσπασματική τους εξέταση (Θήβα, Πάνακτο), άλλες τις εξαφάνισε η 
προσπάθεια «εξωραϊσμού» των ναών από τους ντόπιους (Σκούρτα), μερικές 
διέλαθαν μέχρι τώρα της προσοχής (σπηλαιώδεις ναοί Κωπάίοας, Λουκίσια), 
ενώ άλλες κρύβονταν μέχρι πρότινος ή κρύβονται ακόμη κάτω από νεωτερικά 
επιχρίσματα και ασβεστώματα (Ορχομενός, Καμπιά). 

Εξετάζοντας τα νέα στοιχεία σε συσχετισμό με τα ήδη γνωστά, τόσο για 
το συγκρότημα της Μονής Οσίου Λουκά (Ναός Παναγίας - Καθολικό, κρύπτη, 
παρεκκλήσιο κωδωνοστασίου), όσο και για την κρύπτη του ναού Αγ. 
Νικολάου στα Καμπιά, για τον ναό Αγ. Ιωάννου στο Σχηματάρι και Αγ. 
Γεωργίου στο Ακραίφνιο, θα προσπαθήσουμε - εκτός από δύο περιπτώσεις 
όπου διασώθηκαν επιγραφές - να κατατάξουμε χρονολογικά τις τοιχογραφίες, 
να τις συσχετίσουμε με ανάλογα έργα και να διερευνήσουμε, όπου είναι 
δυνατόν, την προέλευση των ζωγράφων και τον ρόλο των χορηγών. 

Ο παλαιότερος διάκοσμος που έχει επισημανθεί έως σήμερα στη 
Βοιωτία ανήκει στην Παναγία της Μονής Οσίου Λουκά και χρονολογείται στο 
τέλος του 10ου αιώνα. Πρόκειται για έργο Κωνσταντινουπολίτικου εργαστηρίου 
και ίδιας προέλευσης είναι και οι μεταγενέστερες διακοσμήσεις που 
αποτελούσαν δωρεές αξιωματούχων και αυτοκρατόρων προς το μοναστήρι. 

Προέλευση ζωγράφων από τη βασιλεύουσα πιθανολογούμε και για 
ορισμένα εξαιρετικά έργα της Κομνήνειας περιόδου που έχουν βρεθεί στη 
Θήβα, έδρα πολλών αξιωματούχων, αφού η*Θήβα υπήρξε από τον 9° αιώνα 
πρωτεύουσα του θέματος Ελλάδος, αλλά και έδρα του δραστήριου 
μητροπολίτη του 2ο υ μισού του 12ου αιώνα Ιωάννη Καλοκτένη που είχε 
δεσμούς με την Κωνσταντινούπολη. 

Μετά τη φραγκική κατάκτηση, η καλλιτεχνική δραστηριότητα όχι μόνο 
δεν ανακόπηκε αλλά συνεχίστηκε σε όλη τη διάρκεια του 13ου αιώνα, ο ίδιος 
δε ο φράγκος φεουδάρχης της μεσαιωνικής Καρδίτσας (σημερινό Ακραίφνιο) 
αφιέρωσε το 1311 το ναό του Αγ. Γεωργίου που διακοσμήθηκε από 
ορθόδοξους μοναχούς. 

Αφιέρωμα κληρικού είναι και ο τελευταίος και ακριβώς 
χρονολογημένος, το 1333, διάκοσμος που βρίσκεται στο σπηλαιώδη ναό της 
Ζωοδόχου Πηγής στην Κωπαΐδα. Πρόκειται για εξαιρετικό έργο που προδίδει 
έναν καλλιτέχνη άριστα εξοικειωμένο με τα σύγχρονα μακεδόνικα έργα στη 
Θεσσαλονίκη, στο Άγιο Όρος και στη Βέροια. Η παρουσία του στην 
καταλανοκρατούμενη αυτή την περίοδο Βοιωτία αποτελεί θέμα προς 
διερεύνηση. 



52 

ΧΡΥΣΑΥΓΗ ΚΟΥΤΣΙΚΟΥ 

ΧΑΛΚΙΝΑ ΣΚΕΥΗ ΦΩΤΙΣΜΟΥ ΑΠΟ ΑΘΗΝΑΪΚΕΣ ΙΔΙΩΤΙΚΕΣ ΣΥΛΛΟΓΕΣ 

Σε ιδιωτικές συλλογές της Αθήνας βρίσκεται ένας σημαντικός αριθμός 

χάλκινων φωτιστικών αντικειμένων παλαιοχριστιανικής και βυζαντινής εποχής. Τα 

περισσότερα από αυτά έχουν αγορασθεί από αρχαιοπωλεία της χώρας ή από 

καταστήματα και δημοπρασίες της Ευρώπης και της Αμερυχής, γεγονός που μας 

στερεί σημαντυχών πληροφοριών σχεπκά με τον ακριβή τόπο προέλευσης και τη 

χρονολόγηση τους. Για το λόγο αυτό, η σύγκριση με παρόμοια δημοσιευμένα 

ανπκείμενα προερχόμενα από ανασκαφυχά σύνολα και συλλογές μουσείων και 

ιδιωτών παραμένει ο μόνος τρόπος χρονολόγησης και απόδοσης σε συγκεκριμένες 

περιοχές, όταν αυτό είναι δυνατόν. 

Από το σύνολο των χάλκινων φωτιστικών σκευών επιλέχθηκαν να 

παρουσιαστούν ενδευχτικά 14 λυχνάρια, 7 λυχνοστάτες και 4 πολυκάνδηλα που 

διατηρούνται σε καλή κατάσταση. 

Η πλειοψηφία των λυχναριών έχει σχήμα ωοειδές με επιμήκη μυκτήρα και 

ευρεία οπή θρυαλλίδας, κωνική ή δακτυλιόσχημη βάση και λαβή που αποτελείται 

από ελισσόμενοος βλαστούς εμπλουτισμένους με σταυρούς μικρών διαστάσεων, 

κρίκους συνδυασμένους με μεγαλύτερους σταυρούς ή με καρδιόσχημα ελάσματα. 

Τρία λυχνάρια διαφοροποιούνται λόγω της επίπεδης διαμόρφωσης της άνω 

πλευράς του σώματος και των μηνοειδών απολήξεων που σχηματίζονται πριν τον 

μυκτήρα. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον τέλος, παρουσιάζει ένα λυχνάρι σε σχήμα 

παγονιού. 

Οι λυχνοστάτες ανήκουν σε ευρέως διαδεδομένους τύπους. Φέρουν τορνευτό 

στέλεχος με πουαλία στη διαμόρφωση του και βάση που έχει τη μορφή 

ανεστραμμένου κάλυκα και τρία στηρίγματα σε σχήμα ποδιών λιονταριού ή οπλών 

αλόγου. 



53 

Τα πολυκάνδηλα διαθέτουν κυκλικό διάτρητο δίσκο με γεωμετρικό 

διάκοσμο και οπές για την τοποθέτηση μικρών γυάλινων καντήλων. Ο δίσκος φέρει 

κρίκους για την εξάρτηση του συστήματος ανάρτησης που αποτελείται από 

αλυσίδες ή στελέχη ενωμένα με καβίλιες και άγκιστρο. 

Προορισμένα να φωτίζουν ιδιωτικούς ή δημόσιους χώροι χ; και 

κατασκευασμένα με φαντασία και επιδεξιότητα, τα αντικείμενα που 

παρουσιάζονται στην παρούσα ανακοίνωση φιλοδοξούν απλώς να προστεθούν 

στον κατάλογο των ήδη δημοσιευμένων, εμπλουτίζοντας τις γνώσεις μας γύρω από 

την τυπολογία των βυζαντινών φωτιστικών σκευών. 



54 

ΔΗΜΗΤΡΑ ΚΩΤΟΥΛΑ 

Η ΑΝΑΣΤΥΛΩΣΗ ΤΩΝ ΕΙΚΟΝΩΝ ΤΗΝ ΚΥΡΙΑΚΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ 

ΤΟΥ ΒΡΕΤΑΝΙΚΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ 

Σκοπός της παρούσας ανακοίνωσης είναι η μελέτη και η ανάλυση της 

εικονογραφίας στην εικόνα της Κυριακής της Ορθοδοξίας (14ος, αι.) από τη συλλογή 

Βυζαντινών εικόνων του Βρετανικού Μουσείου. 

Η εικόνα που αποτελεί το μοναδικό σωζόμενο βυζαντινό παράδειγμα 

απεικόνισης του θέματος στην ως τώρα σχετική βιβλιογραφία έχει ως επί το πλείστον 

συσχετισθεί με απεικονίσεις λιτανείας της εικόνας της Οδηγήτριας κυρίως σε 

τοιχογραφίες του 23 ου και 24ου οίκου του Ακάθιστου Ύμνου από τις Μονές του 

Mateic, Decani και του Markov Manastir. Ωστόσο ο χαρακτήρας της εικονογραφίας 

σύμφωνα με την παρούσα έρευνα είναι μάλλον περισσότερο λειτουργικός παρά 

αφηγηματικός παραπέμποντας άμεσα στα ιστορικά γεγονότα και τις λειτουργικές 

πρακτικές της Συνόδου του 843. 

Η ταύτιση των Αγίων στην εικόνα του Βρετανικού Μουσείου, καθοριστική 

για την οποία υπήρξε η μελέτη και η δημοσίευση του Μεταβυζαντινού παράλληλου 

της στη Συλλογή Βελιμέζη από τη Νανώ Χατζηδάκη, καθώς και η απεικόνιση, στο 

κέντρο της, εικόνας της Θεοτόκου Βρεφοκρατούσας στον εικονογραφικό τύπο που 

έχει επικρατήσει στη σύγχρονη έρευνα να καλείται Θεοτόκος Οδηγήτρια, 

παραπέμπουν σε σύγχρονα της ιστορικής αναστύλωσης των ακόνων κείμενα όπως το 

Συνοδικό της Ορθοδοξίας καθώς και σε μεταγενέστερες περιγραφές του τυπικού της 

ημέρας από τους Βυζαντινούς. 

Το τελευταίο μέρος αυτής της μελέτης είναι αφιερωμένο στη διερεύνηση των 

ιδιαίτερων εκείνων ιστορικών συνθηκών που ευνόησαν την εμφάνιση του θέματος 

στην Βυζαντινή εικονογραφία κατά τον 14° αι. 



55 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ ΛΑΖΑΡΙΔΟΥ 

ΟΙ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦ1ΕΣ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΦΑΝΕΡΩΜΕΝΗΣ ΣΑΛΑΜΙΝΟΣ. 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ ΤΟΥ ΝΑΟΥ. 

Η Μονή της Παναγίας Φανερωμένης, στη ΒΔ πλευρά της Σαλαμίνας, 

αποτελεί αναμφισβήτητα, κυρίως ως προς τις τοιχογραφίες της, ένα από τα 

σημαντικότερα χρονονολογημένα μνημεία του 18ου αι. Πολύ νωρίς, ήδη από τις 

αρχές του 19ου αι. είχε τραβήξει την προσοχή των ξένων περιηγητών όπως και 

αργότερα το ενδιαφέρον των ερευνητών. 

Ο τοιχογραφημένος διάκοσμος του καθολικού, έργο του Αργείου ζωγράφου 

Γεωργίου Μάρκου, χρονολογείται το 1735, ενώ πρωταγωνιστής του 

εγχειρήματος, σύμφωνα πάντοτε με την σωζώμενη επιγραφή, είναι ο Ιωακείμ, 

ηγούμενος της μονής, γιος του Λαυρεντίου, κτήτορα και πρώτου ηγουμένου. 

Το πολύπλοκο, γεμάτο νοήματα εικονογραφικό πρόγραμμα, οι νέοι ή και 

σπάνιοι κύκλοι, οι νεοφανείς και πολλαπλά ερμηνευόμενες επεξεργασμένες 

συνθέσεις συντάσσουν ένα μοναδικό σύνολο, ιδιαίτερα αποκαλυπτικό για την 

έρευνα της θρησκευτικής ζωγραφικής του 18ου αι. σε μια περίοδο όπου η 

μεταβυζαντινή παράδοση συναντά τις απαρχές της σκέψης του Διαφωτισμού 

στην Ελλάδα. 

Η διάθεση ανανέωσης στην επεξεργασία του προγράμματος υποτάσσεται 

ωστόσο σε μία καλά επεξεργασμένη λόγια θεολογική σκέψη που φαίνεται να 

απευθύνεταΓ σε ένατ μυημένο-κοίνότ γνώστη των̂  πηγών και των λειτουργικών 

κειμένων. Ορισμένες παραστάσεις εντυπωσιάζουν. Σχετικά παραδείγματα 

αποτελούν οι σύνθετες σκηνές του προφητάνακτα Δαβίδ και του Ιωάννη 

Δαμασκηνού που πλαισιώνουν την κόγχη του ιερού. 

Σε κάθε περίπτωση η υπεράσπιση του ορθόδοξου δόγματος δικαιώνεται με 

αναγωγές στην ιστορία της Εκκλησίας, στους πατέρες, υμνωδούς, παλαιότερους 

αγίους, και μάρτυρες των πρώτων χριστιανικών χρόνων. Ενδεικτική είναι η 

μάλλον σπάνια επιλογή των εβδομήκοντα αποστόλων στο διακονικό του ιερού. 

Πολύ μεγάλο ενδιαφέρον παρουσιάζει η εμβληματικής σημασίας τοποθέτηση 

του " Συμβόλου της Πίστεως" (Credo) στον τρούλλο που αποτελεί απ'οσο μέχρι 



56 

σήμερα γνωρίζουμε ένα εικονογραφικό "άπαξ". Η ένταξη του ομολογιακού αλλά 

και λειτουργικού αυτού κειμένου στο εικονογραφικό πρόγραμμα του τρούλλου 

προσγράφεται στην ενδυνάμωση του ορθόδοξου δόγματος καθώς διακηρύσσει 

ως "σύμβολο" τις αρχές της ορθόδοξης πίστης. 

Ο συντηρητικός χαρακτήρας των παραστάσεων της Μονής Φανερωμένης 

θέτει επίσης και ένα άλλο γενικότερο ζήτημα: την χρήση ιδιαίτερα δημοφιλών και 

διαδεδομένων θεμάτων στη δυτική εικονογραφία, αλλά και την παράδοξη 

ιδιοποίηση τους από την ορθόδοξη εκκλησία, ως άμυνα στις ετεροδοξίες των 

δύο αντίπαλων δυτιικών εκκλησιών. 



57 

ERGÜN LAFLI 

ΒΥΖΑΝΤΙΝΕ WESTERN ANATOLIA -A NEGLECTED CHAPTER IN BYZANTINE 

ARCHAEOLOGY. BYZANTINE AIGAI: HOUSES AND DOMESTIC AREAS 

Up lo present the social-economic structures in Byzantine western Asia Minor were not 

studied in detail. Our knowledge is limited to the results of excavations at Pergamon, Ephesus, 

Miletus, Didyma and Priene where Byzantine remains were reported very scarcely and 

scattered. The Byzantine countryside of western Asia Minor is even less-known than the urban 

areas, and no archaeological extensive field survey has been carried out so far. 

An Aiolian site, Aigai, today Nemrud Kale, 13 km northeast of Yeniçakran and 23 km north of 

Aliaöa, in province Manisa. is a further less known site during the Byzantine era. During the 

19tb century the site has been excavated twice: the first excavation was done by French 

expeditors from Myrina: the second one was in 1880s and done by a small German team from 

Pergamene excavations. At German excavations a Byzantine fortification system of 7th-13th 

centuries was discovered where probably some former blocks of the theatre were re-used. No 

other Byzantine structures were reported by the German excavators. 

Our knowledge about Byzantine Aigai is driven from the episcopal lists. The known bishops of 

Aigai were Theodoros (without a year). Kyriakos (449), and Rufinus (458/459). After the 

latter, however, the list discontinues. It seems that Hierocles or Leon the philosopher did not 

mention about Aigai. Possibly the reading of "Aerae" at Hierocles was meant Aigai or Airai. 

At Tabula Peutingeriana there is no indication of Aigai since it was located far from the main 

Mediaeval routes. One of the most important former find of early Byzantine occupation in 

Aigai is an inscription in Egriköy near Aigai which has been published by J. Keil and A. von 

Premerstem first, and re-published by H. Grégoire. 

After our observations we came to the conclusions that at least more than ten buildings on the 

surface were built or used during the Byzantine era. The interior fortification is the most 

important one. Also one formerly unknown early Byzantine (5*-6* centuries) basilica was 

discovered at the acropolis of the site. The eastern wall of this basilica is 25 m long and has a 

visible connection with the apse. Some ornamented architectural elements are distributed to the 

fields around the basilica. 

We still do not know which Hellenistic and Roman buildings were re-used during the 

Byzantine era One should, for instance, control if the Roman peripteral temple (so-called 

"unterer Tempel") had an apse of a Byzantine church. Perhaps bouleuterion as well as Apollon 

Temple of Hellenistic-Roman period also converted to church. 



58 

During the earl)' Byzantine period Aigai was not an important place in the area. One can even 

assume that it was a kome rather than being a polis: during the middle Byzantine period 

perhaps only a barnyard. The switch of the city's character from an important Hellenistic city 

into a small Byzantine village should be examined in detail. 

In my paper special attention will be given to the Byzantine housings and other domestic areas 

in the city. The concentration will be the origin of Byzantine ruins, plan of the Byzantine city, 

role of the buildings in the city, their contribution to the city's character, and material used in 

Byzantine buildings. Thus it wall be attempted to achieve a better understanding of a Byzantine 

settlement in western Asia Minor. 



59 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΜΑΜΑΛΟΥΚΟΣ 

Η ΝΑΟΔΟΜΙΑ ΣΤΗ ΜΑΓΝΗΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΎΣΤΕΡΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ 
ΠΕΡΙΟΔΟ 

Η πλούσια σε μνημεία της αρχιτεκτονικής των νεωτέρων χρόνων Μαγνησία είναι 

μάλλον φτωχή σε αρχιτεκτονικά κατάλοιπα της μέσης και της ύστερης βυζαντινής περιόδου, 

πράγμα που οφείλεται σε φυσικά αίτια αλλά και σε ανθρώπινες επεμβάσεις που σχετίζονται 

με την ιστορία της περιοχής. 

Στο εσωτερικό του οχυρού περιβόλου που στέφει την κορυφή του λόφου της 

Επισκοπής στον Άνω Βόλο βρίσκεται ο ναός των Εισοδίων της Θεοτόκου, καθεδρικός ναός 

της Μητροπόλεως Δημητριάδος κατά την Τουρκοκρατία. Στον ανατολικό τοίχο της ιδιότυπης 

τρίκλιτης θολωτής βασιλικής του 1639 είναι ενσωματωμένος ο αντίστοιχος τοίχος ενός 

παλαιότερου, βυζαντινού ναού, πιθανώς μιας τρίκλιτης ξυλόστεγης βασιλικής με μια μόνο 

τρίπλευρη κόγχη στο ιερό, κτίσμα του προχωρημένου πιθανώς 13ου αιώνα. Ο ναός του 

Γενεσίου του Αγίου Ιωάννου του Προδρόμου, μνημείο του όψιμου 13ου ή του 14ου αιώνα, 

είναι σήμερα τελείως ερειπωμένος. Η μορφή του μας είναι γνωστή από δύο παλαιές 

φωτογραφίες. Ο μικρός μονόχωρος δρομικός θολωτός ναός της Μεταμορφώσεως του 

Σωτήρος, που βρίσκεται στα βορειοανατολικά του ναού του Προδρόμου κτίσμα, είναι 

πιθανότατα κτίσμα του 14ου αιώνα. Από τα γλυπτά που σώζονται εντοιχισμένα στους 

νεώτερους ναούς που κτίσθηκαν στη θέση τους προκύπτει ότι τα κατεστραμμένα καθολικά 

των Μονών της Θεοτόκου Οξείας Επισκέψεως της Μακρυνιτίσσης, που είχε ιδρύσει λίγο 

πριν το 1215 ο Κωνσταντίνος Μαλιασσηνός, και Προδρόμου της Νέας Πέτρας, που 

ιδρύθηκε το 1271 από τον Νικόλαο Μαλιασσηνό και ΤΓ\ σύζυγο του Άννα Παλαιολογίνα, και 

Μεταμορφώσεως Σωτήρος Ζαγοράς ήταν εξαιρετικά σημαντικά μνημεία. Κατά το Ν. 

Νικονάνο τα κατώτερα τμήματα του ναού της Παναγίας στην Πορταριά, αποτελούν λείψανα 

του καθολικού του μονυδρίου της Παναγίας Πορταρέας, του πρώτου ημίσεως του 13ου 

αιώνα. Το ανοικοδομημένο το 1764 καθολικό της Μονής του Αγίου Λαυρεντίου, φαίνεται ότι 

ήταν ένας μεγάλων διαστάσεων σύνθετος τετρακιόνιος σταυροειδής εγγεγραμμένος 

τετρακιόνιος ναός με ενοποιημένο με τον κυρίως ναό νάρθηκα, διακονικό που λειτουργούσε 

εξ αρχής ως ένα είδος κλειστού σκευοφυλακίου και ιδιόμορφη διαμόρφωση στεγών, χωρίς 

τη συνήθη κλιμάκωση των υψών. Μια χρονολόγηση του ναού περί τα μέσα του 13ου αιώνα 

φαίνεται αρκετά πιθανή. Στο Κάστρο των Λεχωνίων διατηρούνται τα ερείπια μιας τρίκλιτης 

βασιλικής με νάρθηκα, αφιερωμένης κατά την παράδοση στη Κοίμηση της Θεοτόκου. Επί 

τόπου διατηρείται ενεπίγραφο τμήμα επιστυλίου τέμπλου με γλυπτό διάκοσμο, με βάση τον 

οποίο η ανέγερση του ναού θα πρέπει να τοποθετηθεί στο 10° ή στον 11° αιώνα. Στην 

παραλία των Πλατανιδίων στο χώρο του αγίου βήματος της Βασιλικής Β είχε διατηρούνται 



60 

τα ερείπια μικρού, μεσοβυζαντινού πιθανότατα τετράκογχου ναού. Στον παραθαλάσσιο 

οικισμό της Αργαλαστής, Λεφόκαστρο, βρίσκονται τα ερείπια του δίδυμου εκ προσθήκης 

μεσοβυζαντινού ίσως ναού των Αγίων Αποστόλων και του μονόχωρου δρομικού, 

βυζαντινού ενδεχομένως ναού της Αγίας Παρασκευής. Βυζαντινής ενδεχομένως εποχής 

είναι και ο μικρός μονόχωρος ναϊσκος που βρέθηκε σε ανασκαφές στην περιοχή των 

αρχαίων Σπαλαύθρων, κοντά στο χωριό Χόρτο. Η ύπαρξη ενός μαρμάρινου κοσμήτη σε 

δεύτερη χρήση και η χρήση πλίνθων στην τοιχοποιία του νεώτερου ναού των Εισοδίων της 

Θεοτόκου στη θέση Μοναστηράκι του Λαύκου, σε συνδυασμό με το τοπωνύμιο, αποτελούν 

ισχυρές ενδείξεις ότι στη θέση ή στην περιοχή υπήρχε βυζαντινό μοναστήρι. Ερείπια 

αδιάγνωστου τύπου βυζαντινού πιθανότατα ναού διατηρούνται στη θέση Μαύρη Πέτρα, 

στην περιοχή Βαλτούδια της Μηλίνας. Ο ερειπωμένος ναός της Παναγίας στην περιοχή 

Λύρη Προμυρίου φαίνεται ότι ήταν μια τρίκλιτη ξυλόστεγη βασιλική με νάρθηκα με τρεις 

τρίπλευρες κόγχες. Με βάση τη μορφή της τοιχοποιίας του και την τοιχογραφία 

Βρεφοκρατούσης Θεοτόκου που διασώζεται στο τύμπανο του αψιδώματος επάνω από τη 

δυτική θύρα ο ναός μπορεί να χρονολογηθεί στο 13° αιώνα. Ο γνωστός ναός του Αγίου 

Νικολάου στα Κανάλια του τέλους του 12ου ή, το πιθανότερο του πρώτου ημίσες του 13ου 

αιώνα, αποτελείται από τον κυρίως ναό, ο οποίος ανήκει στον τύπο των μονόχωρων 

δρομικών καμαροσκεπών ναών, και από ένα στενό νάρθηκα, που καλυπτόταν με καμάρα 

διατεταγμένη εγκάρσια και σε χαμηλότερη στάθμη από εκείνη του κυρίως ναού. Από το 

αρχικό καθολικό της Άνω Μονή Ξενιάς, έναν μεγάλων διαστάσεων σταυροειδή 

εγγεγραμμένο τετρακιόνιο του σύνθετου τύπου χωρίς νάρθηκα ναό του 11 ο υ ή του 12ου 

αιώνα διατηρούνται μικρά μόνο τμήματα ενσωματωμένα στη σημερινή εκκλησία της 

πρώιμης Τουρκοκρατίας. Ο γνωστός από παλιά δικιόνιος σταυροειδής εγγεγραμμένος ναός 

της Αγίας Τριάδος στη Σούρπη (Νηές) έχει χρονολογηθεί στο δεύτερο μισό του 12ou αιώνα. 

Καθώς, όμως, η μορφή της τοιχοποιίας του συναντάται και κατά τους επόμενους αιώνες, η 

χρονολόγηση του αργότερα, στο 13° αιώνα, δεν μπορεί να αποκλεισθεί. Ο μονόχωρος 

δρομικός ναός της Παναγίας κοντά στον παραθαλάσσιο οικισμό Πηγάδι Πτελεού έχει δύο 

οικοδομικές φάσεις. Ο αρχικός ναός, κτίσμα πιθανότατα της πρώτης χιλιετίας^ δέχθηκε 

εκτεταμένη ανοικοδόμηση πιθανώς στο 12° ή στο 13° αιώνα. 

Από την εξέταση ή την επανεξέταση των μνημείων που προηγήθηκε είναι δυνατόν 

να γίνουν ορισμένες συμπληρωματικές παρατηρήσεις για τη ναοδομία στη Μαγνησία κατά 

τη Μέση και τη Ύστερη βυζαντινή περίοδο : Στην τυπολογία διαπιστώνεται μεγάλη σχετικά 

ποικιλία, ενώ στην κατασκευή και στη μορφολογία επιβεβαιώνεται η σύνδεση από τη 

μεσοβυζαντινή ήδη εποχή της ναοδομίαςτης Μαγνησίας με τη λεγόμενη «Ελλαδική Σχολή», 

δεν αποκλείεται ή σχέση της με την αρχιτεκτονική του Δεσποτάτου της Ηπείρου και, τέλος, 

αποδεικνύεται η διάδοση και στην περιοχή αυτή του αρχιτεκτονικού λεξιλογίου της 

«Προελλαδικής Σχολής». 



61 

ΓΕΩΡΓΙΑ ΜΑΡΙΝΟΥ 

Η ΟΝΟΜΑΖΟΜΕΝΗ ΟΙΚΙΑ ΛΑΣΚΑΡΗ ΣΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ ΜΥΣΤΡΑ 

Η οικία Λάσκαρη βρίσκεται στην Κάτω Πόλη του Μυστρά, στα μέσα περίπου του δρόμου 

που ενώνει τη Μητρόπολη με την Περίβλεπτο. Είναι ένα από τα καλύτερα σωζόμενα 

παραδείγματα βυζαντινής οικιστικής αρχιτεκτονικής τόσο στο Μυστρά, όσο και σε ολόκληρο το 

βυζαντινό χώρο γενικότερα. Στη σημερινή της κατάσταση παρουσιάζει σχεδόν ολοκληρωμένη 

την εικόνα της τελικής της μορφής, όπως αυτή διαμορφώθηκε κατά τους τελευταίους 

παλαιολόγειους χρόνους. Η ανατολική όψη με θέα προς τον Ευρώτα, οργανώνεται σε δύο 

κύριες, ισοδύναμες ενότητες που κατ' αρχήν δίνουν την εντύπωση δύο ξεχωριστών, σε επαφή 

οικιών. Η προσεκτική μελέτη του κτιρίου και των οικοδομικών λεπτομερειών, όμως, έδειξε ότι 

στην πραγματικότητα πρόκειται για ένα ενιαίο οικοδομικό συγκρότημα που αναπτύχθηκε 

αθροιστικά σε διαδοχικές φάσεις, οι οποίες διαμόρφωσαν την οικία και την ανατολική, κύρια όψη 

της στη σημερινή τους μορφή. Η όψη αυτή αναπτύσσεται σε τρεις στάθμες που αντιστοιχούν σε 

ισάριθμους ορόφους και διακρίνονται από τη διάταξη των παραθύρων τους. Στην τρίτη στάθμη 

δημιουργείται ένας εξώστης εμπρός από κάθε ενότητα. Εξάλλου, η νότια ενότητα εισέχει ως 

προς τη βόρεια τόσο στην ανώτερη, όσο και στη μεσαία στάθμη. Λόγω της ικανής κλίσης του 

εδάφους από τα δυτικά προς τα ανατολικά, κάθε όροφος επεκτείνεται δυτικά και πέρα του 

περιγράμματος του υποκείμενου ορόφου. 

Η κατώτερη στάθμη της οικίας αποτελείται από τρεις εν σειρά χώρους. Οι δύο βορειότεροι 

επικοινωνούν μεταξύ τους με τοξωτό μεγάλο άνοιγμα και καλύπτονται από ένα ενιαίο σύστημα 

θολοδομίας με σταυροθόλια. Ο νότιος χώρος είναι στενός ως διάδρομος και καλύπτεται από 

ημικυλινδρικό θόλο. Η δεύτερη στάθμη της οικίας αναπτύσσεται σε δύο ενότητες, μία πάνω από 

την υποκείμενη κάτοψη παρόμοια προς αυτήν και μία μικρότερη σε πλάτος στην πίσω πλευρά 

της οικίας με τρεις επίσης χώρους. Ο βόρειος είναι στενός και αποτελεί μία προέκταση των 

χώρων της πρώτης ενότητας, με ανάλογη κάλυψη. Ο μεσαίος και ο νότιος αποτελούν ένα 

ξεχωριστό οικοδομικό οργανισμό και ανήκουν σε ένα αυτοτελές κτίριο που αποτελούσε τον 

αρχικό πυρήνα της οικίας. Η βόρεια πλευρά του μεσαίου χώρου είναι μία τοξοοτοιχία που δείχνει 

ότι εδώ υπήρχε στοά. Στο νότιο χώρο, σε ψηλότερη στάθμη, υπήρχε αίθουσα με κυλινδρικό 

θόλο και σφενδόνια και ενδιάμεσα μονόλοβα παράθυρα. Η ανατολική του πλευρά αρχικά είχε 

τρίκογχη διαμόρφωση. 



62 

Στην τρίτη αυτή στάθμη, στο βόρειο τμήμα της οικίας, υπάρχει ο τρίκλινος που εκτείνεται σε 

όλο το μήκος της. Ο τρίκλινος της οικίας Λάσκαρη είναι η μεγαλύτερη σε μέγεθος αίθουσα που 

υπάρχει στο Μυστρά, μετά την αίθουσα του θρόνου του παλατιού. Στα νοτιά του υπάρχει ένας 

τετράγωνος χώρος, ένα ιδιαίτερο δωμάτιο κατοικίας. Η ανατολική όψη του εισέχει ελαφρά ως 

προς την αντίστοιχη όψη του τρίκλινου και χωρίζεται με αρμό από την τοιχοποιία του. Η 

ανατολική πλευρά και των δύο αυτών χώρων υποχωρεί ως προς την τοιχοποιία της 

υποκείμενης στάθμης και διαμορφώνεται εμπρός από κάθε χώρο εξώστης με τοξύλια. 

Ο τρίκλινος κατά τη νότια και τη βόρεια πλευρά του διαμορφωνόταν εσωτερικά με 

αψιδώματα, μερικά εκ των οποίων τυφλά. Δυτικά υπήρχε τρίκογχη διαμόρφωση και ανατολικά 

υπήρχαν τα ανοίγματα σε τριγωνική διάταξη, δύο μεγάλες θύρες με ένα στρογγυλό φεγγίτη στην 

κορυφή. Στη βόρεια πλευρά του τρίκλινου εκτεινόταν μεγάλη διώροφη στοά που εξασφάλιζε την 

πρόσβαση σε αυτόν. Το ιδιαίτερο δωμάτιο είχε και αυτό δύο μεγάλα ανοίγματα στην ανατολική 

του όψη. Το δάπεδο του ήταν ξύλινο και στηριζόταν σε ενδιάμεσο τόξο που κατασκευάσθηκε 

μετά την καταστροφή της υποκείμενης θολοδομίας. Η κάλυψη του τρίκλινου γινόταν με δίκλινη 

στέγη. Με δίκλινη στέγη καλυπτόταν και το νότιο δωμάτιο, κάθετη προς τη στέγη του τρίκλινου. 

Αρχικά, η οικία Λάσκαρη περιοριζόταν στο διώροφο πυρήνα με το μικρό θολοσκεπή 

τρίκλινο, ο οποίος ανήκει στον παλαιότερο τύπο οικίας που απαντά στο Μυστρά και θα 

μπορούσε να τοποθετηθεί κατά τα τέλη του 13ου αι. Ακολούθως, ένας ισχυρός κάτοικος του 

τόπου, πιθανώς ο Αλέξιος Λάσκαρης Μετοχίτης, κυβερνήτης της Πελοποννήσου, χρειάστηκε 

ένα μεγάλο τρίκλινο. Ο τρίκλινος αυτός εδράστηκε σε μια διώροφη θολοσκεπή επέκταση που 

προστέθηκε στον αρχικό πυρήνα κατά την ανατολική και βόρεια πλευρά του. Τα μεγάλα τόξα 

στις δύο κατώτερες στάθμες που αντιστοιχούσαν στη θολοδομία κάθε χώρου και χαρακτήριζαν 

την ανατολική όψη στην οικοδομική αυτή φάση απαντούν σε κτίρια της συνοικίας της 

Μητρόπολης, η οποία αναπτύσσεται στις αρχές του 14ου αι. Κατά την τελευταία κατασκευαστική 

φάση προστέθηκε στα νότια του τρίκλινου ένα ιδιαίτερο δωμάτιο με οξυκόρυφα ανοίγματα. Στη 

φάση αυτή τα δύο μεγάλα τόξα στη στάθμη κάτω από το δωμάτιο αυτό αντικαταστάθηκαν από 

τοίχο με μικρά, επίσης, οξυκόρυφα παράθυρα. Ακόμη, αντικαταστάθηκε το μεγάλο τόξο του 

ισογείου. Τέλος, στους εξώστες διαμορφώθηκαν στηθαία με τοξύλια. Τη φάση αυτή θα πρέπει 

να την τοποθετήσομε στο β' μισό του 14°"αι. όταν ο Δεσπότης Μανουήλ Καντακουζηνός και η 

σύζυγος του Ισαβέλλα Λουζινιάν καλλιέργησαν στην πριγκιπική αυλή του Δεσποτάτου μία νέα 

προτίμηση στους ιδιαίτερους χώρους διαβίωσης και στις δυτικότροπες μορφές. 



63 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ Α. ΜΕΡΤΖΙΜΕΚΗΣ - ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Α. ΑΙΑΚΟΣ 

ΔΩΡΕΕΣ «...ΔΙ ΕΞΟΔΟΥ ΚΑΙ ΔΑΠΑΝΗΣ.,.» ΧΡΙΣΤΙΑΝΩΝ «...ΕΚ ΠΟΛΕΩΝ 

ΡΟΥΣΤΣΟΥΚ ΚΑΙ ΚΑΛΟΦΕΡ...» ΣΤΗΝ ΑΘΩΝΙΚΗ ΜΟΝΗ ΖΩΓΡΑΦΟΥ. 

Η Μονή Ζωγράφου, κτισμένη σε μια δασωμένη πλαγιά της νοτιοδυτικής πλευράς 

της χερσονήσου του Άθω, αποτέλεσε ένα από τα μεγάλα πνευματικά κέντρα των 

σλάβων της Βαλκανικής καθ' όλη τη διάρκεια της ιστορίας της. 

Την περίοδο της τουρκοκρατίας και κυρίως το 18° και 19° αι. αποτέλεσε ένα από 

τα σπουδαιότερα κέντρα πνευματικής αναγέννησης του βουλγαρικού έθνους. Οι 

θρησκευτικοί και οικονομικοί δεσμοί της μονής με τις χώρες της Βαλκανικής, που 

εκφράζονται τόσο με τις «ζητείες», δηλαδή τις περιοδείες ταξιδιωτών-μοναχών σε 

διάφορες περιοχές του τουρκοκρατούμενου ελλαδικού, αλλά και του ευρύτερου 

βαλκανικού χώρου, όσο και με τις γενναίες δωρεές ορθόδοξων ηγεμόνων, αλλά και 

απλών προσκυνητών, προσέδωσαν στη μονή την ανάλογη οικονομική ευρωστία. 

Σε όλες τις αγιορείτικες μονές εντοπίζει κανείς ένα μεγάλο αριθμό έργων και 

αντικειμένων (λειτουργικά σκεύη, εικόνες, βιβλία, εκκλησιαστικά έπιπλα κ.ά.), που 

αποτελούν δωρεές απλών προσκυνητών και εκφράζουν αναμφίβολα τη δύναμη της 

πίστης, την ευλάβεια και το σεβασμό τους σε έναν από τους πιο σημαντικούς χώρους 

της Ορθόδοξης χριστιανικής πίστης. 

Στην παρούσα ανακοίνωση εξετάζεται μία ενδιαφέρουσα πτυχή του φαινομένου 

των δωρεών χριστιανών προσκυνητών από πόλεις της σημερινής Βουλγαρίας προς τη 

Μονή Ζωγράφου και αποδεικνύουν με τον καλύτερο τρόπο τη διαχρονική στενή σχέση 

των περιοχών αυτών με αυτή την αγιορείτικη μονή. Πιο συγκεκριμένα, παρουσιάζονται 

επτά προσκυνητάρια, ο δεσποτικός θρόνος, το κιβώριο της αγίας τράπεζας και η θύρα 

του καθολικού, καθώς και ένα βημόθυρο τέμπλου, που χρονολογούνται από το 17° έως 

το 19° αι., σύμφωνα με τις αφιερωματικές τους επιγραφές. 

Τα έργα αυτά προέρχονται από εργαστήρια και τεχνίτες των περιοχών 

καταγωγής των δωρητών τους. Στο διάκοσμο τους παρακολουθεί κανείς με σαφήνεια 

την τεχνοτροπική και μορφολογική εξέλιξη γενικά του ξυλόγλυπτου διακόσμου από το 



64 

δεύτερο μισό του 17ου έως τα μέσα του 19ου αι. Παρόμοια παραδείγματα απαντούν 

τόσο στο Άγιον Όρος, όσο και σε άλλες περιοχές του ελλαδικού χώρου. Η προσεγμένη 

κατασκευή και η υψηλή καλλιτεχνική τους ποιότητα δείχνει ξεκάθαρα την ακμή και το 

επίπεδο καλλιτεχνικής δημιουργίας των εργαστηρίων που δραστηριοποιήθηκαν στην 

περιοχή της Βουλγαρίας την εν λόγω περίοδο. Παράλληλα, οι ομοιότητες των έργων 

αυτών με ανάλογα έργα, προϊόντα εργαστηρίων της ηπειρωτικής Ελλάδας, δείχνουν τη 

διαμόρφωση και τη διάδοση μιας «κοινής» γλώσσας, ενός ενιαίου ύφους, που 

χαρακτηρίζει όχι μόνο την ξυλογλυπτική, αλλά και το σύνολο της καλλιτεχνικής 

παραγωγής στον ελλαδικό, καθώς και στον ευρύτερο βαλκανικό χώρο, την περίοδο 

από τα μέσα του 18ου έως τα μέσα του 19ου αι. 

Τα συγκεκριμένα έργα που επιλέχθηκαν για την παρούσα ανακοίνωση, 

αποτελούν ελάχιστο μόνο τμήμα του συνόλου των αντικειμένων, που υπάρχουν στη 

μονή Ζωγράφου και αποτελούν δωρεές χριστιανών από περιοχές της σημερινής 

Βουλγαρίας. Η αποτίμηση της καλλιτεχνικής και ιστορικής αξίας του συνόλου των εν 

λόγω έργων, θα επιτευχθεί μόνο όταν αυτά λάβουν την ανάλογη θέση στο πεδίο της 

συστηματικής έρευνας της αγιορείτικης τέχνης. 



65 

ΑΝΝΑ ΜΠΑΛΛΙΑΝ 

ΕΝΑΣ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΟΣ ΘΗΣΑΥΡΟΣ ΑΣΗΜΕΝΙΩΝ ΔΙΣΚΩΝ: 

ΤΑ ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑΤΑ ΜΕ ΑΝΕΙΚΟΝΙΚΟ ΔΙΑΚΟΣΜΟ ΚΑΙ ΟΙ ΣΧΕΣΕΙΣ 

ΜΕ ΤΗΝ ΙΣΛΑΜΙΚΗ ΤΕΧΝΗ 

Από τους εννέα ασημένιους δίσκους του θησαυρού που εξετάζεται (βλ σχετικά 

την ανακοίνωση της Αναστασίας Δρανδάκη), πέντε παραδείγματα που έχουν 

αποκλειστικά ανεικονικό διάκοσμο και εμφανείς ισλαμικούς συσχετισμούς 

παρουσιάζουν εξαιρετικό ενδιαφέρον Ο ένας υψίποδος δίσκος φέρει κεντρικό 

μετάλλιο με ωοειδές διχτυωτό πλέγμα που περικλείεται επάνω και κάτω από 

καρδιόσχημα, ένα εξαιρετικά κοινό μοτίβο, τόσο στη βυζαντινή, όσο και στη 

ισλαμική τέχνη. Διχτυωτό φυτικό πλέγμα όμοιο με αυτό του δίσκου συναντάται σε 

επίτιτλα βυζαντινών χειρογράφων, καθώς επίσης και στη εντοίχια διακόσμηση ναών 

του 12ου αιώνα, όπως για παράδειγμα στη Μονή Πετριτζού της Βουλγαρίας και στον 

καθεδρικό ναό τηςΤσεφαλούστη Σικελία. 

Ένας άλλος δίσκος κοσμείται με ελισσόμενους βλαστούς που φέρουν ανθέμια, 

τα πλησιέστερα παράλληλα των οποίων απαντούν στη βυζαντινή και την ισλαμική 

κεραμική. Τα ισλαμικά παραδείγματα φέρουν διακόσμηση επιχρίσματος και 

αποδίδονται στο ανατολικό Ιράν, στα εργαστήρια της Νισαπούρ ή της Σαμαρκάνδης 

του 10ου αιώνα Τα βυζαντινά παράλληλα προέρχονται από την εγχάρακτη κεραμική 

του 12ου αιώνα, ιδιαίτερα από την Κόρινθο και το ναυάγιο της Αλοννήσου, όπου 

συχνά τα φυλλώματα αναδεικνύονται στο φολιδωτό βάθος που μιμείται το στικτό 

βάθος της αργυροχοΐ'ας. 

Οι τέσσερεις όμοιοι δίσκοι του θησαυρού με το γεωμετρικό αστερόσχημο 

πλέγμα στο κέντρο και τις ακτινωτές γιρλάντες συνδέονται άμεσα με το παρεμφερές 

παράδειγμα του Cabinet des Médailles που προέρχεται από τον θησαυρό του Ιζγκιρλί. 

Τα σκεύη αυτά σχετίζονται με μια σειρά δίσκων από κράμα χαλκού του 12ου και 

των αρχών του 13ου αιώνα από το ανατολικό Ιράν, που ανάμεσα στα τυπικά 

διακοσμητικά τους θέματα συγκαταλέγονται τα εξακόρυφα πλέγματα ή άστρα. Οι 

δωδεκάκτινες γιρλάντες στους τέσσερις δίσκους του θησαυρού έχουν ως πλησιέστερο 

παράλληλο μια ισλαμική ορειχάλκινη κούπα του 13ου αιώνα από τη βόρεια Συρία ή 

τη Μεσοποταμία, με διάκοσμο από ένθετο ασήμι. Αντίθετα, από το βυζαντινό 



66 

διακοσμητικό ρεπερτόριο προέρχονται οι βλαστοί σε σχήμα S που παρόμοιους τους 

συναντάμε σε ένα κωνσταντινουπολίτικο κιβώτιο θυμιάματος του 12ου αιώνα που 

φυλάσσεται στο Θησαυρό του Άγιου Μάρκου στη Βενετία. 

Η ενσωμάτωση ισλαμικών διακοσμητικών μοτίβων που προέρχονται από τη 

μεταλλοτεχνία παρατηρείται και σε μια κατηγορία βυζαντινών εγχάρακτων 

κεραμικών του 12ου αιώνα, τεκμηριώνοντας ότι έργα ισλαμικής μεταλλοτεχνίας 

κυκλοφορούσαν στο ελλαδικό βυζαντινό χώρο, και όχι μόνο στις παραμεθόριες ή 

σταυροφορικές περιοχές. Στην Κόρινθο άλλωστε βρέθηκαν και πολυάριθμα 

θραύσματα ισλαμικών κεραμικών που δείχνουν ενεργές εμπορικές ανταλλαγές με την 

Αίγυπτο και τη Συρία 

Η πρόσληψη και οικειοποίηση ισλαμικών θεμάτων από τη βυζα\τινή τέχνη είναι 

ένα φαινόμενο γνωστό που, όμως, τον 12ο αιώνα προσλαμβάνει διαφορετικό 

χαρακτήρα και αποτελεί μέρος της ανάπτυξης των ανταλλαγών ανάμεσα στο 

Βυζάντιο και τους Μουσουλμάνους, τις ιταλικές ναυτικές πόλεις και τους 

Σταυροφόρους. Τα ισλαμικά θέματα γίνονται μέρος ενός ευρύτερου λεξιλογίου της 

βυζαντινής τέχνης που χρησιμοποιείται εναλλακτικά και παράλληλα με θέματα 

καθαρά χριστιανικά ή βυζαντινά. Άλλωστε, οι σχέσεις του βυζαντινού και ισλαμικού 

κόσμου την περίοδο αυτή δεν καθορίζονται μόνο από διπλωματικές αποστολές και 

μεθοριακά επεισόδια, αλλά από τη συνεχή επαφή και συγκατοίκηση τους στην Μικρά 

Ασία. 



67 

ΙΩΑΝΝΑ ΜΠΙΘΑ 

ΑΝΑΧΡΟΝΟΛΟΓΗΣΗ ΜΙΑΣ ΑΦΕΕΡΩΤΙΚΗΣ ΠΡΑΞΗΣ 

ΣΤΗΝ Ι. Μ. ΑΡΧΑΓΓΕΛΟΥ ΜΙΧΑΗΛ ΣΤΟ ΘΑΡΙ ΡΟΔΟΥ 

Η Ι. Μ. του Αρχαγγέλου Μιχαήλ στην τοποθεσία Θάρι κοντά στο χωριό Λάερμα της Ρόδου 

είναι ένα από τα πιο σημαντικά και διαχρονικά μοναστήρια της Δωδεκανήσου. Το καθολικό 

της είναι χτισμένο με εγχώριο ασβεστόλιθο και πωρόλιθο στον αρχιτεκτονικό τύπο του 

ελεύθερου μετά τρούλλου σταυρού στην παραλλαγή με την επιμήκυνση στα ανατολικά και 

το μακρύ δυτικό σκέλος. Η τοιχογράφηση του ναού σώζεται σε 7 στρώματα με αρχαιότερο 

ένα ανεικονικό στο ιερό, μη ορατό σήμερα, ενώ το νεότερο χρονολογείται στο 18ο αιώνα 

(βλ. Α. Κ. Ορλάνδος, ΑΒΜΕ, τ. ΣΤ', Αθήναι 1948· επίσης την υπό έκδοση μονογραφία της 

κ. Μυρτάλης Αχειμάστου-Ποταμιάνου). 

Στη μελέτη μου για τις ενδυματολογικές μαρτυρίες στη μεσαιωνική Ρόδο (βλ. Ρόδος 

2.400 χρόνια, Η πόλη της Ρόδου από την ίδρυση της μέχρι την κατό).ηψη από τους Τούρκους 

(1523), Πρακτικά Διεθνούς Επιστημονικού Συνεδρίου, Ρόδος, 24-29 Οκτωβρίου 1993, τόμος 

Β, Αθήνα 2000, σ. 436 - σημ. 30, εικ. 2:ιζ, πίν. 174α), είχα προτείνει με επιφύλαξη την 

ταύτιση του εικονιζόμενου μοναχού στην παράσταση του Ευαγγελισμού της Θεοτόκου στο 

τύμπανο του βορείου σκέλους, με τον καθηγούμενο Ματθαίο που αναφέρεται στο ιερό στην 

κτητορική επιγραφή της φάσης τοιχογράφησης του 1506 —πρόταση που είχε εξάλλου 

πρωτοδιατυπωθεί από τον Ορλάνδο (Ορλάνδος, O.K., σ. 199). Η επιφύλαξη εδραζόταν στην 

ατελή δημοσίευση του ναού - ιδιαίτερα των στρωμάτων τοιχογράφησης στην αψίδα - στη 

δυσκολία της επί τόπου έρευνας δεδομένου του άβατου στο ιερό και κυρίως στην κακή 

κατάσταση της εξεταζόμενης τοιχογραφίας, μέρος της οποίας ήταν επιχρισμένο με ασβέστη. 

Στο πλαίσιο του ερευνητικού προγράμματος για τη σύνταξη του Ευρετηρίου Βυζαντινών 

Τοιχογραφιών Δωδεκανήσου που εκπονεί το Κέντρο Έρευνας της Βυζαντινής και 

Μεταβυζαντινής Τέχνης της Ακαδημίας Αθηνών σε συνεργασία με την Εφορεία (4η) 

Βυζαντινών Αρχαιοτήτων Δωδεκανήσου, είχαμε την τύχη να αρθούν κάποιες από τις 

παραπάνω δυσκολίες χάρη στην πολύτιμη διευκόλυνση που τύχαμε από τον ηγούμενο κ. 

Αμφιλόχιο και τους αδελφούς της μονής κατά τη διάρκεια των ερευνητικών αποστολών του 

Κέντρου το 2000 και το 2003. 

Μια πρώτη διαπίστωση ήταν ότι ο καθορισμός της αλληλουχίας των τοιχογραφικών 

στρωμάτων στην αψίδα του ιερού ήταν περίπλοκος, με αποτέλεσμα να καταστεί επισφαλής η 



68 

προτεινόμενη σύνδεση της επιγραφής του 1506 με την παράσταση της Κοινωνίας των 

Αποστόλων του ημικυλίνδρου, που παρουσίαζε εικονογραφικές ομοιότητες με τον 

Ευαγγελισμό. Συγχρόνως όμως διαπιστώθηκε ότι τεχνοτροπικά δεν συμβάδιζαν απόλυτα, 

κυρίως όσον αφορούσε στην απόδοση των μορφών. Πρόσφατος καθαρισμός στο κάτω 

τμήμα του Ευαγγελισμού αποκάλυψε φθαρμένη κτητορική επιγραφή που επιβεβαίωσε τα 

παραπάνω. Πάνω σε βαθυπράσινο βάθος που κάλυψε το καστανό υπόστρωμα έχει γραφεί με 

μαύρο χρώμα η ακόλουθη, τουλάχιστον πεντάστιχη, επιγραφή, από την οποία έχουν 

διατηρηθεί με πολλές απολεπίσεις και φθορές τα εξής : 

Ο AOYAOC ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΓΡΠΌΡΙΟΟ ANHCTOPH[OH] 

[MO] Ν Α Χ Ο C Κ(ΑΙ) HTOYMENOC THC ΗΠΕΡ 

ΤΑΞΗΑΡΧΟΥ ΜΙΧΑΗΛ [Τ]ΟΥ MON<A>CTHP 

CT V . . <ΚΑΙ> ΚΟΠΟΥ 

CYIE... 

Η έστω ελλιπής αυτή επιγραφή είναι πολύ σημαντική γιατί μας παραδίδει το όνομα 

του αφιερωτή, Γρηγόριος, την ιδιότητα του, [ιερο]μόναχος και ηγούμενος, το όνομα του 

ναού, Ταξιάρχης Μιχαήλ και το έτος από κτίσεως κόσμου, από το οποίο όμως είναι 

απολεπισμένα τα δύο τελευταία ψηφία. Οι πιθανές συμπληρώσεις των ιχνών από τα δύο 

τελευταία ψηφία που σώζονται μας οδηγεί στο β' μισό του 15ου αιώνα. Φαίνεται ότι ο 

ηγούμενος Γρηγόριος είναι ο κτήτωρ τουλάχιστον της τοιχογράφησης των πλαγίων σκελών 

του ναού. Η ανάληψη αυτής της τοιχογράφησης έπεται δύο πολύ σημαντικών φάσεων του 

ναού που εντοπίζονται στο ιερό - η πρώτη του τέλους του 12ου αιώνα, αποτοιχισμένη 

σήμερα, και η δεύτερη του α' μισού του 13ου αιώνα - και προηγείται της φάσης του 1506 

του θυσιαστηρίου, που αποτελεί χορηγία του καθηγουμένου Ματθαίου και η οποία πρέπει να 

συνδέεται με ένα από τα στρώματα του ημικυλίνδρου. 

Η χρονολόγηση των τοιχογραφιών αυτών, πολύ καλής τέχνης, που συνδέονται με το 

εκλεκτιστικό ρεύμα της ζωγραφικής παραγωγής της Ρόδου (βλ. Η. Ε. Κόλλιας, Η μνημειακή 

εκ/.εκτική ζωγραφική στη Ρόδο στα τέλη του 15ου και στις αρχές του 7<5°ϋ αιώνα, Αθήνα 2000), 

αντανακλούν το συγκερασμό της αφομοιωμένης δυτικοευρωπαϊκής τέχνης με τη βυζαντινή, 

τάσεις που συνυπήρχαν στην πολυεθνική Ρόδο του Μου και του 15ου αιώνα. Με τη νέα 

αυτή χρονολογική οριοθέτηση θα πρέπει να συνδεθούν και τα παράλληλα έργα που 

απαντούν στη Ρόδο, με πλησιέστερο το στρώμα του κυρίως ναού στην Παναγία Καθολική 

στ' Αφαντου. 



69 

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΜΠΟΥΡΑΣ 

Η ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΟΥ ΝΑΟΥ ΤΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ ΤΟΥ ΜΟΥΧΛΙΟΥ 

ΣΤΗΝ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΗ 

Ή εκκλησία της Παναγίας στην συνοικία του Μουχλι'ου στό Φανάρι της 

Κωνσταντινουπόλεως είναι τό μοναδικό της βυζαντινό μνημείο πού έμεινε έως 

σήμερα στά χέρια των χριστιανών. Γιά τήν ιστορία του υπάρχουν αρκετές 

πληροφορίες και σημαντική βιβλιογραφική κάλυψη. Αντιθέτως, γιά τήν 

αρχιτεκτονική του υφίστανται συνοπτικές, ανεπαρκείς και πεπαλαιωμένες 

μελέτες βασιζόμενες σέ στοιχειώδη τεκμηρίωση: από μία κάτοψη και ελάχιστες 

φωτογραφίες (Α. Van Millingen, Th. Mathews, S. Eyice, Ν. Brunov). Ή 

συστηματική αποτύπωση της σημερινής καταστάσεως του ναού, τήν όποια 

έξεπόνησε ό κωνσταντινουπολίτης αρχιτέκτων Απόστολος Πορίδης, απετέλεσε 

τήν αφετηρία της παρούσης νέας μελέτης. 

Οι βυζαντινές γραπτές πηγές γιά τήν Μουχλιώτισσα είναι γνωστές από 

παληά και ή ιστορία της επίσης. Ήταν τό καθολικό γυναικείας μονής πού 

ϊδρυσε περί τό 1282 ή Μαρία Παλαιολογίνα, κόρη του αύτοκράτορος Μιχαήλ 

Η'. Ή παραδοσιακή ονομασία Παναγία τών Μουγουλίων οφείλεται στό ότι ή 

κτητόρισσα Μαρία είχε κάνει γάμο πολιτικής σκοπιμότητος μέ τόν χάνη τών 

Μογγόλων. Τό συγκρότημα της μονής, τό όποιο αγόρασε ή Μαρία άπ''· τήν 

Μαρία Δούκαινα Άκροπολίτισσα, ήταν πολύ παλαιότερο, του 1 1 ο υ ϊσως αίώ ος 

και γνωστό ώς μονή του Παναγίου ή τής Παναγιωτίσσης. Μετά τήν Άλωση, 

κάτω άπό ειδικές συνθήκες, ή Παναγία του Μουχλι'ου παρέμεινε εκκλησία και 

απετέλεσε αργότερα τό κέντρο μιας ελληνικής ενορίας, μέ σχολείο και άλλες 

δραστηριότητες. 

Ή Παναγία τοϋ Μουχλίου είναι τετράκογχη μονόχωρη εκκλησία μέ 

τροΰλλο και μεταγενέστερο τριμερή νάρθηκα. Στά σχέδια τοϋ Ά. Πορίδη 

φαίνονται οι μεγάλες παραμορφώσεις πού υπέστη, μάλλον κατά τόν 18° 

αιώνα, προκειμένου νά αυξηθεί τό μέγεθος της και νά στεγάσει μεγαλύτερο 

εκκλησίασμα: Ή νότια κόγχη και μεγάλο μέρος του νάρθηκος κατεδαφίσθηκαν 

γιά νά προστεθεί μιά μεγάλη ύπόστυλη αίθουσα, ή όποια στεγάζεται μέ 

οθωμανικούς οξυκόρυφους θόλους, καθώς και ένας έξωνάρθηξ. Στις εργασίες 

τής Τουρκοκρατίας οφείλονται οι πάρα r οφώσεις τής κάτω ζώνης του ναού 

και ή πλήρης κάλυψη μέ επιχρίσματα ÖV ν τών επιφανειών του, εσωτερικών 

και εξωτερικών, τά όποια εμποδίζουν τήν μελέτη οικοδομικών στοιχείων και 

κεραμεικών διακοσμήσεων. ΟΊ επεμβάσεις συνεχίσθηκαν και πρόσφατα. 

Ή αναπαράσταση τών δύο πρώτων (τών βυζαντινών) οικοδομικών 

φάσεων του ναού βασίζονται στην νέα αποτύπωση, επιτόπιες παρατηρήσεις 

και μιά φωτογραφία πρό τοϋ 1924, δημοσιευμένη άπό τόν Ν. Brunov, ή οποία 

δίνει στοιχεία γιά τους κίονες στό εσωτερικό τής εκκλησίας πού έχουν σήμερα 

σκεπασθεί μέ κονιάματα. Ή Μουχλιώτισσα ήταν ένας τετράκογχος ναός, μέ 



70 

νάρθηκα και μέ δύο ιδιοτυπίες Τήν διεύρυνση κάθε κόγχης μέ τρεις μικρότερες 

διανοιγόμενες στό πάχος τοΰ τοίχου και' τήν στήριξη του τρούλλου από 

τέσσερα τόξα πού βασίζονται σέ κίονες, στις τέσσερεις γωνίες τοΰ κεντρικού 

τετραγώνου. Και οι δύο αυτές ιδιοτυπίες πλούτιζαν τό εικαστικό ενδιαφέρον 

του εσωτερικού χώρου του ναού και τοΰ ττροσέδιδαν πρωτοτυπία. 

Ή τυπολογική εξέταση τοΰ ναοΰ αναφέρεται αρχικά στους μονοχώρους 

τετρακόγχους τρουλλαίους ναούς, στά σωζόμενα ή μαρτυροϋμενα 

παραδείγματα τους και στην διαχρονική τους παρουσία στην βυζαντινή 

αρχιτεκτονική. Αναφέρεται επίσης στις μοναδικές ιδιοτυπίες της 

Μουχλιώτισσας, ή όποια άφ'ένός είναι δωδεκάκογχη στην κάτω ζώνη, 

τετράκογχη ψηλότερα και μέ έναιίο τροΰλλο ακόμα πιό ψηλά, δίνοντας έτσι τήν 

εντύπωση περικέντρου μνημείου και άφ'έτέρου στους τέσσερεις κίονες στις 

γωνίες και τά τόξα πού τους γεφυρώνουν, πού τονίζουν τό γνωστό σχήμα 

κιβωρίου. Τέλος αναφέρεται στά ειδικά προβλήματα πού δημιουργούνται όταν 

προστεθούν νάρθηκες σέ τρικόγχους ή τετρακόγχους ναούς και στις λύσεις 

πού δόθηκαν σέ αυτά. 

ΟΊ μορφολογικές παρατηρήσεις είναι δυστυχώς πολύ περιορισμένες 

λόγω τών παραμορφώσεων πού υπέστη τό μνημείο. Δεν γνωρίζομε τίποτα γιά 

τήν θέση καί τήν μορφή τών παραθύρων, γιά τά γείσα, τους κοσμήτες και τις 

αρχικές στέγες τοΰ ναού. Οι τέσσερεις κίονες ήταν προφανώς 

παλαιοχριστιανικά spolia μέ κορινθιακά κιονόκρανα. Ή εξωτερική μορφή τοΰ 

τρούλλου, μέ τήν εναλλαγή μεγάλων καί μικρών άψιδωμάτων εξωτερικά 

θυμίζει παραδείγματα στην μονή Βατοπεδίου, ένώ μέ τους κοίλους τομείς 

εσωτερικά εντάσσεται σέ μεγάλη σειρά όμοιων στην Πρωτεύουσα καί στην 

περιοχή της αμέσου ακτινοβολίας της. 

Οι κατασκευαστικές παρατηρήσεις είναι επίσης πολύ περιορισμένες γιά 

τους ίδιους λόγους, παραμορφώσεων καί καλύψεων μέ επιχρίσματα. Στον 

τροΰλλο πάντως καί στά δώδεκα κογχάρια της κάτω ζώνης ασφαλώς είχε γίνει 

γενική χρήση όπτοπλίνθων. 

Ένα άποτοιχισμένο τώρα ψηφιδωτό μέ τήν βρεφοκρατούσα Οεοτόκο, 

πού αποδίδεται στην Μουχλιώτισσα, έχει απασχολήσει τους Γ. Σωτηρίου, S. 

Bettini καί Ά. Μήλλα. Οι τοιχογραφίες της, τόσον οι βυζαντινές όσο καί οι 

μεταβυζαντινές έχουν ολοκληρωτικά καταστραφεί. Ένα γλυπτό, ασφαλώς 

Παλαιολόγειο, μέ παράσταση τοΰ Χριστού Εμμανουήλ έχει μελετηθεί διεξοδικά 

από τόν 0 H j o r t . 

Ή Παναγία τοΰ Μουχλίου, εξεταζόμενη στά πλαίσια της 

κωνσταντινουπολίτικης αρχιτεκτονικής τοΰ 1 1 ο υ αιώνος μπορί νά θεωρηθεί ένα 

μικρό, αλλά περίτεχνο καί πρωτότυπο έργο. Ώς καθολικό μονής τοΰ 13ο υ 

τυπικό παράδειγμα τοΰ θεσμού της πατρωνείας πού αναβιώνει στην βυζαντινή 

κοινωνία μετά τήν διακοπή κάθε δραστηριότητος κατά τήν Λατινοκρατία. 



71 

ΙΩΑΚΕΙΜ ΑΘ. ΠΑΠΑΓΓΓΕΛΟΣ, ΑΓΓΕΛΙΚΗ ΣΤΡΑΤΗ 

ΔΕΚΑΠΕΝΤΕ ΠΑΛΑΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ ΣΤΗΝ ΧΑΛΚΙΔΙΚΗ 

Με την ίδρυση της Εφορείας Βυζαντινών Αρχαιοτήτων Χαλκιδικής το 

1973 (σήμερα 10η ΕΒΑ), άρχισε ή καταγραφή των εικόνων και τών εκκλησι­

αστικών κειμηλίων που βρίσκονταν διεσπαρμένα σε ναούς της Χαλκιδικής. 

Τό έργο αυτό, εντατικό κατά τα έτη 1974-1975, συνεχίσθηκε και στα 

χρόνια που ακολούθησαν, κυρίως στον τομέα τών φορητών εικόνων, και 

συνετέλεσε στην διαμόρφωση μιας καλής εικόνας για τόν χαρακτήρα, την 

ποιότητα και τα ειδικά γνωρίσματα τής ζωγραφικής τέχνης τους. 

'Από τήν πρώτη επεξεργασία του καταγραφέντος ύλικοΰ προέκυψαν 

τρία βασικά συμπεράσματα: 

1. Στα εντόπια χωριά δεν υπάρχουν εικόνες παλαιότερες του 1821, 

πλην ελαχίστων περιπτώσεων. 

2. Οι εικόνες τών προσφυγικών χωριών καλύπτουν όλο τό χρονικό 

φάσμα άπό τόν 12ον αι. εως και τόν 20ον. 

3. Τό μεγαλύτερο ποσοστό τών εικόνων του 19ου αι., τών εντοπίων 

χωριών, προέρχεται άπό τα αγιογραφικά εργαστήρια τής Γαλάτιστας, 

ακολουθούμενα άπό τα του Αγίου "Ορους, του Πολυγύρου, τής Λιαρι-

γκόβης (σημ. Αρναίας), του Βάβδου, τής Κουλακιάς και του Λιτόχωρου. 

Ή χρονική και τοπική κατανομή τών εικόνων αποτελεί ενα τραγικό 

αρχαιολογικό τεκμήριο τής φοβερής καταστροφής τής Χαλκιδικής, ως συ­

νέπεια του πρωταγωνιστικού ρόλου που έπαιξε κατά τήν Επανάσταση 

του 1821. Οί παλαιές εικόνες οι όποιες υπάρχουν σε κάποια χωριά, φαίνε­

ται νά προέρχονται άπό τό "Αγιον νΟρος καί, προφανώς, πρόκειται γιά 

δωρεές, γιά τήν επανασύσταση τής σκευής τών ναών μετά τήν κατα­

στροφή (π.χ. Ιερισσός, "Αθυτος, Συκιά) ή προέρχονται άπό έξωκκλήσια τα 

όποια δεν πυρπολήθηκαν (π.χ. Νικήτη, "Αθυτος, Φούρκα, Γαλαρινός). 

Εξαίρεση αποτελούν: 

α') οί παλαιές εικόνες του Πολυγύρου, οί όποιες μεταφέρθηκαν έκεϊ γιά 

φύλαξη, άπό τό προσφυγικό χωριό Καλλιθέα (Μάλτεπε) τής Κασσάνδρας, 

γύρω στό 1944. 

β') οί εικόνες του Παρθενώνα τής Σιθωνίας, που χρονολογούνται στό β' 

μισό του 18ου αι. καί φαίνεται πώς αποτελούν τό μοναδικό σωζόμενο 

προεπαναστατικό σύνολο εικόνων ναού τής Χαλκιδικής. 

Κατά τά τέλη τής δεκαετίας του 1970 έγινε ή αρχή γιά τήν συντή­

ρηση καί τόν καθαρισμό εικόνων τής Χαλκιδικής, αρχικά μέ τήν συντήρηση 

τών βασικών εικόνων του Μάλτεπε, που φυλάσσονται στον Μητροπολι-



72 

τικό ναό του 'Αγίου Νικολάου στον Πολύγυρο (Ζαχαρίου) και συνεχίσθηκε 

με επιλεκτικές συντηρήσεις αξιόλογων εικόνων, με εντεινόμενο ρυθμό κατά 

τα τελευταία χρόνια. 

Οι δεκαπέντε εικόνες που παρουσιάζονται εδώ αποτελούν ευρήματα 

της πρώτης φάσης των καταγραφών (1973-1975) και ή συντήρηση τους 

έγινε στα εργαστήρια της 10ης ΕΒΑ άπό συντηρητές της Εφορείας (1999-

2002), άφοΟ προηγήθηκε σχολαστική διαγνωστική έρευνα στό Διαγνω­

στικό Κέντρο της Όρμύλιας Χαλκιδικής. Κριτήριο για τήν επιλογή και τήν 

παρουσίαση τους απετέλεσε ή ιστορική και καλλιτεχνική σημασία τους, 

άφοϋ αντιπροσωπεύουν ποικίλα, αξιόλογα και σημαντικά ρεύματα της 

ζωγραφικής τέχνης των βυζαντινών και τών μεταβυζαντινών εικόνων. 

ΚΑΤΑΛΟΓΟΣ ΤΩΝ ΕΙΚΟΝΩΝ 

Ναός 'Αγίου Δημητρίου Άθύτου 

1. Παναγία 'Οδηγήτρια (πρώτο μισό 14ου ai.) 

2. Χριστός «ό Δίκαιος Κριτής» (α' τέταρτο 17ου αι., χειρ Δανιήλ μονάχου) 

3. Θεοτόκος «ή Αμόλυντος» (α' τέταρτο 17ου αι., χειρ Δανιήλ μονάχου) 

Naoc 'Αγίου Νικολάου Πολυγύρου 

4. Χριστός ενθρονος «'Οδηγός τών Αγαθών» (πρώτο μισό 14ου αι.) 

5. "Αγιος Νικόλαος (15ος αι., με νεώτερες έπιζωγραφήσεις) 

Naoc Ταξιαρχών Νέου Μάρμαρα 

6. Άμφιπρόσωπη εικόνα: 

α') Ή Παναγία του Πύργου (14ος αι., με νεώτερες έπιζωγραφήσεις) 

β') Ή Σταύρωση (14ος αι., πολύ κατεστραμμένη) 

7. Χριστός Παντοκράτωρ (μέσα 17ou αι.) 

8. Παναγία ή Ελεούσα (δεύτερο μισό 16ου αι., με νεώτερες συμπληρώσεις) 

9. "Αγιοι 'Ανάργυροι και 'Αγία Θεοδότη (τρίτο τέταρτο 18ου αι., άπό τον 

Παρθενώνα) 

Naoc 'Αγίου Μόδεστου Καλαμιτσίου Τορώνης 

10. Χριστός Παντοκράτωρ (μέσα 16ου αι.) 

11. Παναγία 'Οδηγήτρια (μέσα 16ου αι.) 

12. "Αγιος Νικόλαος (περί τό 1540) 

13. Ή Ζωοδόχος Πηγή (1543/1544, μέ έπιζωγράφηση του 1934) 

14. "Αγιος 'Αθανάσιος ό Άθωνίτης (1540-1550) 

Naoc 'Αγίου 'Αθανασίου Συκιάς 

15. Τίμιος Πρόδρομος (αρχές 17ου ai.) 



73 

ΜΑΡΙΑ Γ. ΠΑΡΑΝΗ 

Η ΕΠΙΠΛΩΣΗ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΟΙΚΙΑΣ 

ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΚΑΙ ΥΣΤΕΡΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

Στο σημαντικό άρθρο του για τον εξοπλισμό της βυζαντινής οικίας από τον 11° μέχρι τολ' 15° αιώνα, ο 

Νικόλαος Οικονομίδης διατύπωσε την υπόθεση ότι στις κατοικίες των μεσαίων και κατωτέρων 

κοινωνικών στρωμάτοον στο Βυζάντιο σπά\αα συναλ'τούσε κανείς ξύλινα κινητά έπιπλα, όπως τραπέζια, 

καρέκλας και κρεβάτια. Στηρίζει την υπόθεση του αυτή κατά κύριο λόγο στο γεγονός ότι τέτοιου είδους 

έπιπλα οπάλια μνημονεύονται σε διαθήκες και άλλου είδους βυζαντινά νομικά έγγραφα, τα οποία 

περιλαμβάνουν καταγραφές κινητής περιουσίας. Θεωρεί δε ότι η απουσία ξύλινων επίπλων από το μέσο 

βυζαντινό σπίτι είναι ενδεικτική της υιοθέτησης η'ός πιο απλουστευμένου, «μεσαιωνικού» τρόπου ζωής 

μετά το τέλος της Ύστερης Αρχαιότητας. Έχουν περάσει σχεδόν δεκαπέντε χρόνια από τότε που ο 

Νικόλαος Οικονομίδης στο τέλος του άρθρου του, εξέφρασε την ευχή ότι τα αρχαιολογικά δεδομένα 

και η προσεκτική μελέτη των σχετικών απεικονίσεων στην τέχ\η θα βοηθήσουν τους ερευνητές να 

δώσουν πιο συγκεκριμένες απαντήσας σ'αυτούς τους προβληματισμούς. Στο διάστημα που 

μεσολάβησε, χάρη στην αρχαιολογία, οι γνώσεις μας για την οικιστική αρχιτεκτονική και τη 

διαμόρφωση και οργάνωση των εσωτερικών χώρων κατά τη μεσοβυζαντινή και υστεροβυζα\τινή 

περίοδο έχουν διευρυνθεί αρκετά, ενώ. παράλληλα, νέες μεθοδολογικές προσεγγίσεις για την άντληση 

πληροφοριών σχετικών με την καθημερίλή ζωή και τον υλικό πολιτισμό από τη βυζαλ'τηή τέχνη έχουν 

αρχίσει να αποδίδουν καρπούς. Με βάση. λοιπόν, τα νέα αυτά αρχαιολογικά και εικονογραφικά 

δεδομένα και σε συνδυασμό με την κριπκή επαλ'εξέταση των γραπτών μαρτυριών, η παρούσα 

ανακοίνωση έχει ως στόχο να διερευνήσει εκ νέου το ερώτημα του κατά πόσο κινητά ξύλινα έπιπλα 

αποτελούσαν' μέρος του εξοπλισμού της βυζαντινής οικίας και σε ποιο βαθμό η χρήση τους ή όχι 

αποτελούσε συνάρτηση πρακτικών, οικονομικών, κοινωνικών ή και γεωγραφικών παραγόντων. 



74 

Μ. ΠΑΡΧΑΡΙΔΟΥ-ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΥ 

ΤΡΕΙΣ ΠΑΙΔΕΣ EN ΚΑΜΙΝΩ: ΝΕΕΣ ΑΝΑΓΝΩΣΕΙΣ ΚΑΙ ΕΙΠΣΗΜΑΝΣΕΙΣ 

ΣΤΗΝ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ ΤΟΥ ΘΕΜΑΤΟΣ (3ΟΣ-160- ΑΙ.) 

Η εικονογραφία των Τριών Παίδων εν Καμίνω περιλαμβάνει τους δεόμενους κα-

τενώπιον ή σε στάση τριών τετάρτων Ανανία, Αζαρία και Μισαήλ, και συχνά και 

τον συμπαραστάτη τους άγγελο, εντός καμίνου φωτιάς, η οποία υποδαυλίζεται 

από τους υπηρέτες του βασιλιά Ναβουχοδονόσορα. Με βάση τα σωζόμενα μνη­

μεία, στους 15°-16° αι. εμπλουτίζεται με την παραλλαγή της όρχησης των τεσσά­

ρων πρώτων μορφών στο καμίνι του μαρτυρίου. Η συγκεκριμένη παραλλαγή, η 

οποία υποστηρίζεται ιστορικά και γραμματολογικά από μαρτυρίες του 14ου και 

15ου αι. (Ιγνάτιου του Σμολένσκ-14οζ αι., Συμεών Θεσσαλονίκης- 15ος αι.), που α­

ναφέρουν την ύπαρξη ομώνυμου δράματος εκτελεσμένου μέσα στο ναό της κων-

σταντινουπολίτικης Αγίας Σοφίας, αλλά και των πατέρων της Εκκλησίας (Ιωάννη 

Χρυσόστομου-4&ς αι., Θεοδώρητου Κύρου-δ* αι., Ευθυμίου Ζιγαβηνού-12ος αι.), 

που ποικιλοτρόπως σχετίζουν το θέμα με τους Αίνους, την κατεξοχήν παράσταση 

με εικόνιση χορού, μας επιτρέπει να συμπεράνουμε ότι αυτή δημιουργήθηκε υπό 

την επίδραση της εικονογραφίας των Αίνων. Ταυτόχρονα, επιτρέπει να αναρω­

τηθούμε αν η εύρυθμη κίνηση του χορού μπορεί να ανιχνευτεί και σε μνημεία με 

παράσταση των Τριών Παίδων προγενέστερα από τους 15°-16° αι., εφόσον οι πα­

λαιότερες σωζόμενες παραστάσεις Αίνων ανάγονται στον 9° αιώνα, ενώ τα πρό­

τυπα αυτών στον 5° αιώνα. Ενδείξεις για τη στήριξη της σκέψης αυτής παρέχει η 

στάση και η κίνηση των Τριών Παίδων σε αρκετά μνημεία της παλαιοχριστι­

ανικής περιόδου που αντιπαραβάλλονται με σύγχρονα μνημεία όπου παριστά­

νεται χορός, αλλά και το γεγονός ότι αναφέρονται μνημεία με Αίνους ήδη από τον 

5° αιώνα, ενώ και στα προαναφερόμενα μνημεία του 9ου αι. με εικονογραφικά 

πρότυπα του 5ου αι. περιλαμβάνονται μορφές σε χορευτική κίνηση. Επομένως, με 

βάση τις παραπάνω επισημάνσεις, και παρά την οψιμότητα των σωζόμενων 

μνημείων, το εύρυθμον του χορού μπορούμε να προτείνουμε ότι αναγνωρίζεται 

σε παραστάσεις με τους Τρεις Παίδες εν Καμίνω, έστω και υπαινικτικά και παρά 

τη συντηρητικότητα της περιόδου, και κατά τους πρώτους χριστιανικούς αιώνες. 



75 

ΑΦΡΟΔΙΤΗ Α. ΠΑΣΑΛΗ 

Ο ΑΓΙΟΣ ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΣΤΗ ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΤΗΣ ΚΑΛΑΜΠΑΚΑΣ 

Τό μνημείο βρίσκεται στό χωριό Βασιλική, 9 χλμ. νοτιοανατολικούς της 

Καλαμπάκας. Είναι τρίκλιτη ξυλόστεγη βασιλική με υπερυψωμένο τό μεσαίο κλίτος έν 

εϊδει φωταγωγού. Έχει μέσες εξωτερικές διαστάσεις 16,10 χ 9,60 μ. χωρίς τίς κόγχες. 

Στό ορθογώνιο της κατόψεως προσκολλώνται οι τρεις τρίπλευρες κόγχες τοϋ 'Ιερού 

στην ανατολική πλευρά καί μεταγενέστερος έξωνάρθηκας στή δυτική καί νότια πλευρά. 

Ό κυρίως ναός διαιρείται σέτρία κλίτη μέ δύο κιονοστοιχίες έκ δύο κιόνων διαμέτρου 

55 έκ. ή κάθε μία. Τό ιερό χωρίζεται άπό τόν κυρίως ναό κατά τά πλάγια κλίτη μέ τοίχο 

πάχους 65 έκ., μπροστά άπό τόν όποιο υψώνεται ξυλόγλυπτο τέμπλο. Ό τοίχος πού 

αντιστοιχεί στην πρόθεση διατρυπαται άπό τοξωτή πυλίδα, ένώ εκείνος πού 

αντιστοιχεί στό διακονικό είναι πλήρης. Τόν κυρίως ναό άπό τόν νάρθηκα χωρίζει 

εγκάρσιος τοίχος πάχους 70 έκ. πού διατρυπαται άπό τοξωτές πυλίδες κατά τά πλάγια 

κλίτη καί άπό άνοιγμα πού γεφυρώνεται μέ ευρύ καί υψηλό τόξο κατά τό κεντρικό. 

Τοίχος πάχους 70 έκ. χωρίζει τό διακονικό άπό τό κυρίως Ιερό Βήμα μέ τό όποΤο 

επικοινωνεί μέ όρθογωνικό άνοιγμα - θυρίδα. Δημιουργείται κατ' αυτό τόν τρόπο στή 

θέση του διακονικού ένας τελείως σκοτεινός χώρος (κρύπτη), πού χρησίμευε ώς 

σκευοφυλάκιο. Στον ναό υπάρχουν ξυλόγλυπτα τέμπλο, δεσποτικός θρόνος, άμβωνας 

καίπροσκυνητάρι. 

'Εσωτερικώς ό ναός είναι κατάγραφος. Οι τοιχογραφίες μπορούν νά χρονο­

λογηθούν στά μέσα του 17ου αιώνα καί όπως έχει ήδη υποστηριχθεί, έγιναν μάλλον 

άπό μέλη του συνεργείου πού παλαιότερα εΓχε διακοσμήσει τό παρεκκλήσιο τών Τριών 

Ιεραρχών της μονής Βαρλαάμ τών Μετεώρων. Στον έξωνάρθηκα σώζεται ένα μέρος άπό 

τόν τοιχογραφικό διάκοσμο πού χρονολογείται στον 18ο αιώνα. Στό τέμπλο του ναού 

υπάρχουν δεσποτικές εικόνες, έργα τ Ό ζωγράφου Γεωργίου άπό τά Γιάννενα πού 

χρονολογούνται στά 1800. 

Όσον άφορα τήν εξωτερική εμφάνιση του ναού, επιβάλλεται ό στιβαρός όγκος 

τοϋ κτιρίου, ή βαρύτητα του οποίου μετριάζεται κάπως μέτήν κλιμάκωση τών κλιτών. Οι 

τρεΤς όψεις, βόρεια, νότια καί δυτική αποτελούν ένα εξαιρετικά απλό καί λιτό σύνολο. 



76 

Οί τοίχοι είναι άπό άνεπίχριοτη λιθοδομή καί παχύ συνδετικό κονίαμα. Τά ανοίγματα 

είναι περιορισμένα, οί είσοδοι χαμηλές, ενώ ή νότια είσοδος έχει λίθινο περιθύρωμα 

μέ λιθανάγλυφα κοσμήματα. Μεγαλύτερο μορφολογικό ενδιαφέρον παρουσιάζει νή 

ανατολική οψη. Στή δόμηση των τύμπανων των κογχών του κυρίως Ίεροϋ Βήματος καί της 

προθέσεως έχουμε εφαρμογή ενός ατελούς πλινθοπερίκλειστού συστήματος, μέ χρήση 

πελεκητών, όρθογωνισμένων πωρόλιθων σέ οριζόντιες άνισοϋψεΐς στρώσεις καί 

παρεμβολή απλών καί ενίοτε διπλών πλίνθων στους οριζόντιους καί κατακόρυφους 

αρμούς. Όλες οί πλευρές τών δύο κογχών κοσμούνται μέ διπλά, τυφλά άψιδώματα άπό 

κεράμινο υλικό. Στό ανατολικό καί δυτικό τύμπανο τοΰ φωταγωγού υπάρχουν τυφλά 

άψιδώματα πού περιβάλλονται άπό τεταρτοκυκλικά πτερύγια, επίσης άπό κεράμινο 

υλικό. Τό σύνολο άψιδώματος - πτερυγίων πατά σέ οριζόντια, πλίνθινη οδοντωτή ταινία. 

Ό τύπος της τρίκλιτης ξυλόστεγης βασιλικής μέ φωταγωγό εφαρμόζεται σπανίως 

στον ελλαδικό χώρο κατά τόν 16ο καί τίς αρχές τοϋ 17ου αιώνα. Τό εξεταζόμενο 

μνημείο είναι τό δεύτερο, γνωστό έως σήμερα, πού ανήκει στον παραπάνω τύπο, μετά 

τό καθολικό της μονής Βητουμα, πού βρίσκεται σέ πολύ μικρή απόσταση άπό τό χωριό 

Βασιλική καί χρονολογείται στά 1700. Τά περισσότερα τυπολογικά, μορφολογικά καί 

κατασκευαστικά χαρακτηριστικά είναι κοινά στό εξεταζόμενο μνημείο καί στό 

καθολικό της μονής Βητουμα. Ή κατασκευή του ναοϋ τοϋ 'Αγίου Γεωργίου στον τύπο 

της τρίκλιτης ξυλόστεγης βασιλικής μέ υπερυψωμένο φωταγωγό δέν οφείλεται στην 

αδυναμία κατασκευής μεγάλων θόλων, οϋτε είναι αποτέλεσμα εφαρμογής απλοϊκής 

τεχνολογίας. Σύμφωνα μέ πρόσφατη δημοσίευση, γιά τό καθολικό τής μονής Βητουμα 

υπάρχουν ιστορικά στοιχεία πού αποτελούν σοβαρές ενδείξεις άτι στή θέση του 

σημερινού καθολικού υπήρξε παλαιότερος ναός μεσοβυζαντινών χρόνων, τμήματα τοϋ 

οποίου ενσωματώθηκαν στή σημερινή βασιλική. Ή αρχιτεκτονική ομοιότητα τών δύο 

μνημείων, τυπολογική καί μορφολογική, θά μπορούσε ϊσως νά άποδοθεΤ, είτε σέ 

ύπαρξη προγενέστερων (μεσοβυζαντινών) ναών ϊδιου τύπου στίς θέσεις τών σημερινών, 

εϊτε σέ ύπαρξη κοινών προτύπων άπό μεσοβυζαντινά μνημεία τής Θεσσαλίας (βασιλική 

Κοιμήσεως τής Θεοτόκου στην Καλαμπάκα) καί της 'Ηπείρου ('Αγία Θεοδώρα στην 

"Αρτα). 



77 

ΠΛΑΤΩΝ ΠΕΤΡΙΔΗΣ 

Α Σ Τ Ι Κ Ε Σ Ε Π Α Υ Λ Ε Ι Σ 
ΣΤΟΥΣ ΠΡΩΤΟΒΥΖΑΝΉΝΟΥΣ ΔΕΛΦΟΥΣ (4<* - 7°* m.) 

Η κάτοψη των χώρων κατοίκησης στους Δελφούς της πρώιμης βυζαντινής 

περιόδου καθορίστηκε σε αποφασιστικό βαθμό από τις ιδιομορφίες του εδάφους 

(μεγάλη κλίση, διάσπαρτοι βράχοι προερχόμενοι από κατολισθήσεις) και την 

ύπαρξη προγενεστέρων ανδήρων, αλλά και οικοδομημάτων δημόσιου κατά κύριο 

λόγο χαρακτήρα. 

Οι φτωχικές κατοικίες συνωστίζονται κυρίως ανάμεσα στο ρωμαϊκό Ηρώο και 

τη Νοτιοανατολική Έπαυλη και η διάκριση της μιας από την άλλη είναι δυσχερής, 

αν όχι αδύνατη. Ευκολότερο να διακριθούν είναι οι επαύλεις, δηλαδή οι ευρύχωρες 

κατοικίες που ανταποκρίνονται στα χαρακτηριστικά της ρωμαϊκής villa, έτσι όπως 

κληρονομήθηκαν από την ελληνιστική περίοδο και διαδόθηκαν σε όλη σχεδόν τη 

μεσογειακή λεκάνη. 

Οι επαύλεις στους Δελφούς αναπτύσσονται στον ελεύθερο χώρο ανάμεσα στις 

βασικές οδικές αρτηρίες που διατρέχουν την πόλη με κατεύθυνση Ανατολή - Δύση, 

τις κλίμακες που εξυπηρετούν την κίνηση στον άξονα Βορρά - Νότου και το φυσικό 

βράχο. Είναι επομένως ευρυμέτωπες, αλλά με μικρό βάθος. Η νότια πλευρά τους 

επικοινωνεί με τους δρόμους που διατρέχουν το χώρο με κατεύθυνση Ανατολή-

Δύση, ενώ η βόρεια, τουλάχιστον στο επίπεδο του ισογείου, είναι τυφλή καθώς 

ακουμπά στο βράχο. 

Ως προς τις διαστάσεις και την κάτοψη, καμία δεν είναι ίδια με την άλλη. 

Ποϋάλλουν ως προς το μήκος, ενώ το βάθος τους εξαρτάται από το πλάτος του 

δρόμου και το συνολικό βάθος του ανδήρου στο οποίο οικοδομούνται. Η κάτοψη 

τους καθορίζεται σαφέστατα και από τα προϋπάρχοντα κτήρια σε περίπτωση που 

αναπτύσσονται μέσα σε αυτά ή χρησιμοποιούν τμήματα τους. Το επικλινές του 

εδάφους δίνει τη δυνατότητα να κτιστούν πολυώροφα κτήρια που φτάνουν τους 

τρεις ή τέσσερις ορόφους χωρίς να ενοχλούν αυτά που βρίσκονται πίσω τους. 



78 

Ένα κοινό σημείο σε πολλές από αυτές είναι η ύπαρξη ενός ή περισσοτέρων 

τρικλινίων με ή χωρίς αψίδα και βοηθητικών δωματίων, ενώ σε δύο τουλάχιστον 

περιπτώσεις βεβαιώνεται η ύπαρξη μικρών θερμών μέσα στα όρια των επαύλεων, 

προφανώς για την αποκλειστική εξυπηρέτηση των ενοίκων τους ή των 

προσκεκλημένων. 

Τα υλικά δομής είναι ακατέργαστοι λίθοι και πλίνθοι, ενώ γίνεται ευρεία 

χρήση σπολίων. Η σταδιακή καταστροφή του επιχρίσματος που κάλυπτε τις όψεις 

των τοίχων αποκαλύπτει μια ιδιαίτερη φροντίδα στη διάταξη των πλίνθων και στον 

τρόπο που περιβάλλουν τους λίθους. Οι εσωτερικοί τοίχοι ποικίλλονται από κόγχες 

και, με βάση έναν πολύ μικρό αριθμό δειγμάτων που σώθηκαν, συμπεραίνουμε ότι 

φέρουν επένδυση από χρωματιστά κονιάματα. Τα δάπεδα κοσμούνται με απλά 

ψηφιδωτά από ψηφίδες λευκού και μαύρου χρώματος ή καλύπτονται απλώς από 

κεραμικές πλάκες. 

Αρκετά σύνθετες στην κάτοψη, με λιγότερη ή περισσότερη φροντίδα 

κατασκευασμένες ή στολισμένες, οι επαύλεις των Δελφών αποτελούν ενδιαφέροντα 

δείγματα αστικής κατοικίας σε μια μικρή επαρχιακή πόλη του Νοτίου Ιλλυρικού. 

Νοτιοανατολική Έπαυλη, ανατολικός τομέας. Αξονομετρικό 



79 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Π. ΠΑΙΩΤΑ 

ΟΙ ΧΩΡΟΙ ΥΠΟΔΟΧΗΣ (ΤΡΙΚΑΙΝΙΑ) ΤΩΝ ΟΙΚΙΩΝ 

ΤΟΥ ΑΝΑΤΟΑΙΚΟΥ ΙΑΛΥΡΙΚΟΥ ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΥΣΤΕΡΗ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑ. 

ΟΙ ΕΠΑΡΧΙΕΣ ΤΗΣ ΜΑΚΕΔΟΝΙΑΣ 

Η αρχαιολογική έρευνα στο χώρο της ιστορικής Μακεδονίας έχει αποφέρει 

σημαντικό αριθμό οικιών και επισκοπικών ενδιαιτημάτων της ύστερης αρχαιότητας που 

διαθέτουν έναν ή περισσότερους ταυτισμένους με σχετική ασφάλεια χώρους υποδοχής 

(τρικλίνια). Πρόκειται για μνημεία που χρονολογούνται από τις αρχές του 4ου έως και 

τον 6ο μ.Χ. αιώνα και βρίσκονται σε αρχαιολογικούς χώρους της Πρώην 

Γιουγκοσλαβικής Δημοκρατίας της Μακεδονίας (Βάργαλα, Ηράκλεια Λυγκηστική, 

Στόβοι) και της ελληνικής επικράτειας (Θεσσαλονίκη, Ωραιόκαστρο Ν. Θεσσαλονίκης, 

Λουλουδιές Ν. Πιερίας, Όρμος Ξενοφώντος Ν. Χαλκιδικής, Φίλιπποι), 

Το υλικό παρουσιάζεται αναπόφευκτα άνισο, καθώς η αποκάλυψη και η 

δημοσίευση του εξαρτώνται σε σημαντικό βαθμό από το χαρακτήρα της ανασκαφής, 

γεγονός που δεν αναιρεί, ωστόσο, τη δυνατότητα σχηματισμού μιας σχετικά σαφούς 

εικόνας για τον πιο «δημόσιο» χώρο της οικίας της ύστερης αρχαιότητας στην υπό 

εξέταση περιοχή. Στην προσπάθεια ανασύστασης αυτής της εικόνας τα στοιχεία που 

προκύπτουν από τη σύγκριση των αρχιτεκτονικών καταλοίπων των οικιών της 

Μακεδονίας με ομοειδή παραδείγματα προερχόμενα από τον ευρύτερο χώρο της 

ανατολικής Μεσογείου είναι σημαντικά. Δυστυχώς δεν συμβαίνει το ίδιο με τις 

πληροφορίες που παρέχουν οι σύγχρονες, ευάριθμες σχετικά, γραπτές μαρτυρίες και οι 

πολυάριθμες εικονιστικές παραστάσεις συμποσίων, πηγές που αποδεικνύονται 

εξαιρετικά φειδωλές όσον αφορά τη μορφή των χώρων υποδοχής. 

Μια πρώτη-γενική διαπίστωση-που αναφέρεται στο σύνολο των ιδιωτικών κτηρίων 

με τρικλίνιο της περιοχής που εξετάζουμε είναι ότι αυτά παρουσιάζουν σχετική 

ομοιογένεια, όχι μόνο ως προς τον τύπο του χώρου υποδοχής αλλά και ως προς τη μορφή 

της οικίας ως συνόλου. Η συχνότητα της παρουσίας περιστυλίου ή αυλής στα 

εντοπισμένα παραδείγματα οδηγεί στο συμπέρασμα ότι ο τύπος της οικίας με έναν 

κεντρικό υπαίθριο χώρο-πυρήνα, γύρω από τον οποίο διατάσσονται τα δωμάτια του 

σπιτιού, υπήρξε εκείνος που γνώρισε τη μεγαλύτερη διάδοση. Το ίδιο ισχύει και για τον 

αψιδωτό χώρο υποδοχής, ο οποίος στην εποχή της όψιμης αρχαιότητας, για λόγους που 

συνδέονται με τη μεταβολή του χαρακτήρα του συμποσίου, έχει πλέον εκτοπίσει και από 

την υπό εξέταση περιοχή -αν και όχι ολοκληρωτικά- τον ορθογώνιο τύπο αίθουσας των 

ρωμαϊκών αυτοκρατορικών χρόνων. Η θέση που επιλέγεται να καταλάβει ο χώρος 

υποδοχής στην οικία, το μέγεθος και οι αναλογίες του, η σχέση του με τα υπόλοιπα 



80 

δωμάτια του σπιτιού και η διακόσμηση του διαπνέονται σε γενικές γραμμές από τις ίδιες 

αρχές. Παρά δε το γεγονός ότι στοιχεία σχετικά με την ανωδομή και τη στέγαση, τα 

φωτιστικά ανοίγματα και τον εξοπλισμό των αιθουσών σπάνια εντοπίζονται 

ανασκαφικά, η εικόνα του πιο επίσημου χώρου της οικίας στα σωζόμενα παραδείγματα 

από τη Μακεδονία προβάλλει σχετικά καθαρά στο γενικό της περίγραμμα: πρόκειται για 

μια ορθογώνια αίθουσα, η οποία στην πλειονότητα των περιπτώσεων διαθέτει αψιδωτή 

απόληξη στη μία στενή της πλευρά, όπου θα φιλοξενούνταν η τράπεζα και οι κλίνες του 

μηνοειδούς στιβαδίου. Ο κατά μήκος άξονας του χώρου είναι στα περισσότερα από τα 

πληρέστερα σωζόμενα παραδείγματα κάθετος προς την πλευρά της αυλής στην οποία 

εφάπτεται, με την κύρια είσοδο να συμπίπτει με αυτόν δευτερεύουσες είσοδοι επιτρέπουν 

την επικοινωνία της αίθουσας με έναν ή περισσότερους παρακείμενους βοηθητικούς 

χώρους. Η κάλυψη των αψιδωτών και των ορθογώνιων τμημάτων των αιθουσών θα 

επιτυγχανόταν με θόλο τεταρτοσφαιρικού σχήματος και δίρριχτη στέγη αντίστοιχα. Με 

εμβαδόν σημαντικά μεγαλύτερο από εκείνο των λοιπών δωματίων, με καθ' ύψος 

ανάπτυξη τουλάχιστον ίση με το μήκος της χορδής της αψίδας (στα περισσότερα μνημεία 

μεταξύ 5-7 μέτρων), με πλούσιο, προσαρμοσμένο στην αρχιτεκτονική της διάρθρωση, 

επιδαπέδιο και εντοίχιο διάκοσμο και κινητό (όπως προκύπτει από την απουσία 

καταλοίπων μόνιμων κατασκευών) εξοπλισμό, η τυπική, με βάση τα έως σήμερα 

δεδομένα, αίθουσα υποδοχής της οικίας της ύστερης αρχαιότητας στην ιστορική 

Μακεδονία παρουσιάζει πολλά κοινά στοιχεία με σημαντικό αριθμό χώρων του ίδιου 

προορισμού στην ευρύτερη μεσογειακή λεκάνη. 

Σε σχέση με τις εξεζητημένες λύσεις που απαντούν σε άλλες περιοχές της Αυτοκρατορίας 

αντιπροσωπεύει την απλούστερη -μετά την αίθουσα με ορθογώνια κάτοψη- τυπολογική 

εκδοχή τρικλινίου· δεν παύει όμως να αποτελεί την αρχιτεκτονική μορφή που επιλέχθηκε 

στον ορισμένο χώρο και χρόνο ως η καταλληλότερη για την εξυπηρέτηση των αναγκών 

των εκπροσώπων των εύπορων τάξεων. Ο «χώρος υποδοχής» των οικιών των 

ασθενέστερων κοινωνικά στρωμάτων παραμένει ουσιαστικά άγνωστος, είτε γιατί τα 

ευτελή υλικά κατασκευής τους δεν επέτρεψαν τη διατήρηση του μέχρι σήμερα, είτε γιατί 

ανήκει στη σφαίρα μιας μη «τυπικής» και επομένως πολύ δύσκολα «αναγνωρίσιμης» 

αρχιτεκτονικής. 



81 

ΙΑΚΩΒΟΣ ΠΟΤΑΜΙΑΝΟΣ 

Ο ΦΩΤΙΣΜΟΣ ΤΩΝ ΛΟΦΙΩΝ ΤΗΣ ΑΓΙΑΣ ΣΟΦΙΑΣ 

ΚΑΙ TO FRAGMENTUMMATHEMATICÜMBOBIENSE 

Το σφαιρικό τρίγωνο ή λοφίο είναι ένα μεταβατικό στερεομετρικό σχήμα που 

συνδέει την γεωμετρία μιας ορθογωνικής ή πολυγωνικής κάτοψης με ένα τρούλο. Δεν 

αποτελεί όμως την μοναδική κατασκευαστική λύση που εξυπηρετεί αυτό τον σκοπό. 

Ωστόσο από την πλευρά της εντύπωσης που προκαλείται στον επισκέπτη ο τρούλος 

που κείται επί σφαιρικών τριγώνων δημιουργεί την εντύπωση μιας συνεχούς 

φωτεινής επιφάνειας που στηρίζεται επί τεσσάρων τριγωνικών σφαιρικών επιφανειών 

που με την σειρά τους στηρίζονται στις κορυφές τους. Η συνολική εντύπωση είναι ότι 

δεν υπάρχει βάρος σε αυτό το φωτεινό σύμπλεγμα που εκκινεί από τέσσερα σημεία 

στην βάση και καλύπτει το κτίριο με μια μεμβράνη φωτός. 

Ο φωτισμός ενός τέτοιου συμπλέγματος δεν είναι εύκολος, ούτε αυτόματος 

ούτε καν ευλογοφανής. Όπως έχω ήδη αποδείξει για το ζήτημα του τρούλου της 

Αγίας Σοφίας Κωνσταντινούπολης το ζήτημα αυτό αποτέλεσε αντικείμενο 

συστηματικού σχεδιασμού μέρος του οποίου εμφανίζεται στο διασωθέν γραπτό του 

Ανθεμίου Περί Παραδόξων Μηχανημάτων. 

Εξετάζοντας το απόσπασμα Fragmentum Mathematicum Bobiense, το οποίο 

αποδίδεται επίσης στον ίδιο, η τρίτη πρόταση εμφανίζει την μέθοδο παγίδευσης του 

φωτός που εφαρμόσθηκε τόσο στην ρηχή σφαιροειδή διατομή του τρούλου όσο και 

στα ρηχά σφαιροειδή λοφία. Αυτές οι δυο προτάσεις δημιουργίας κατόπτρων που 

εμφανίζονται στα ανωτέρω γραπτά ερμηνεύουν για πρώτη φορά την επιλογή και τον 

τρόπο συνδυασμού των μορφών με κύριο γνώμονα τον φωτισμό στο εσωτερικό της 

Αγίας Σοφίας. 



82 

ΞΑΝΘΗ ΠΡΟΕΣΤΑΚΗ 

ΠΡΟΤΥΠΑ ΚΑΙ ΚΑΙΝΟΤΟΜΙΕΣ ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ ΚΑΚΑΒΑ 

Το έργο του Δημητρίου Κακαβά εκτείνεται σε μια χρονική περίοδο σαράντα τριών 

χρόνωχ (1592-1635) και περιλαμβάνει δέκα τοιχογραφημένα σύνολα. Είναι ο τρίτος 

κατά σειρά μιας οικογένειας ζωγράφων, της οποίας προηγούνται με το έργο τους ο 

Θεοδόσιος (1565) και ο Μαρίνος (1567-1593). Οι συγγενικοί δεσμοί στην περίπτωση 

του Μαρίνου και του Δημητρίου προσδιορίζονται σε δυο επιγραφές στο Ροεινό (1592) 

και την Κλένια (1593), όπου ο Μαρίνος αναφέρει ότι εργάστηκε από κοινού με τον 

αδελφό του Δημήτριο. Για τον Θεοδόσιο όμως δεν γνωρίζουμε · η συγγενική σχέση 

είναι άδηλη. 

Σύμφωνα με τις εικονογραφικές και τεχνοτροπικές συγκρίσεις, τόσο μεταξύ των 

έργων του Δημητρίου (1592-1635), του Θεοδοσίου (1565), του Μαρίνου (1567-1593) 

και του Θεόδουλου, του τελευταίου των ζωγράφων Κακαβά ( 1668), όσο και αυτών με 

άλλους σύγχρονους ή παλαιολόγειους τοιχογραφημένους ναούς στον ελλαδικό χώρο 

και τις βαλκανικές χώρες, διαπιστώνεται για τους ζωγράφους της οικογένειας Κακαβά 

η χρήση κοινών ανθιβόλων ενώ παράλληλα προσδιορίζεται η επίδραση της 

εικονογραφίας από την σχολή της ΒΔ Ελλάδας και ιδιαίτερα από την τελευταία φάση 

της, με το έργο των αδελφών Κονταρή. Επίσης, η αγάπη για τις αφηγηματικές 

λεπτομέρειες και η αδιαφορία για την απόδοση της ιερατικής προοπτικής, οι κομψές 

και αρμονικές αναλογίες των μορφών, οι ωραίες φυσιογνωμίες και το πλάσιμο των 

προσώπων, η πλούσια διακοσμητική διάθεση των ενδυμάτων, το φυσικό τοπίο και το 

αρχιτεκτονικό βάθος, πιστά στις αρχές της βυζαντινής τέχνης, όπως και η αρκετά 

πλούσια χρωματική κλίμακα εντάσσουν ομοίως, την ζωγραφική των Κακαβάδων στο 

καλλιτεχνικό ρεύμα της σχολής της ΒΔ Ελλάδας σε στενή πάντα σχέση με τους 

αδελφούς Κονταρή. 

Τα γραπτά κοσμήματα που προτιμούν οι ζωγράφοι Κακαβά, προέρχονται από ένα 

χώρο που ξεπερνά τα όρια της βυζαντινής διακοσμητικής και εκτείνεται στις σύγχρονες 



83 

τέχνες του Ισλάμ. Η ίδια διακοσμητική θεματολογία διακρίνεται και στα μνημεία της 

σχολής της ΒΔ Ελλάδας. 

Σχετικά με το έργο του Δημητρίου Κακαβά, στον οποίο κληροδοτούνται η πείρα 

του Θεοδοσίου και του αδελφού του Μαρίνου παρατηρούνται εικονογραφικές 

καινοτομίες, οι οποίες προσδίδουν έναν ανανεωτικό χαρακτήρα στη ζωγραφική του και 

επιδρούν στους κατοπινούς ζωγράφους σε όλο τον 17° αι. Οι καινοτομίες αυτές 

επισημαίνονται : α) στην απεικόνιση νέων εικονογραφικών τύπων όπως, στο Θαύμα των 

αρχαγγέλων στη Μονή Δοχειαρίου, β) στην καθιέρωση παραλλαγών σε γνωστούς 

εικονογραφικούς τύπους, όπως ο Χριστός - άμπελος, γ) σε νέες εικονογραφικές 

λεπτομέρειες, οι οποίες εμπλουτίζουν τις παραστάσεις, όπως στην Κοινωνία των 

Αποστόλων ή στην Άκρα Ταπείνωση κ.α., δ) σε νέες εικαστικές ερμηνείες που 

προσδίδουν διδακτικό χαρακτήρα στην παράσταση, όπως στις παραβολές του Καλού 

Σαμαρείτη και των δέκα παρθένων, και τέλος ε) σε απλουστεύσεις και μεταβολές που 

εφαρμόζει ο Δημήτριος στα ανθίβολά του ανάλογα με τις ιδιαιτερότητες του μνημείου, 

παραλείποντας δευτερεύοντα επεισόδια όπως στη Φιλοξενία του Αβραάμ και την 

Παραβολή του Καλού Σαμαρείτη, μειώνοντας τον αριθμό των μορφών στην Θεία 

Λειτουργία κ.ά. 

Συμπερασματικά παρατηρούμε ότι ο Δημήτριος Κακαβάς είναι ένας ζωγράφος 

με λεπτό αισθητήριο στο χρώμα και το σχέδιο, ο οποίος παρουσιάζει ανανεωτικό 

χαρακτήρα σε εικονογραφικούς τύπους και συνθέσεις ανασυστήνοντας τις παλιές 

παραδόσεις με δημιουργικό τρόπο. 

! 



84 

ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΔΡΟΛΙΑ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΙΣ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΓΕΝΝΗΣΕΩΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ ΣΤΟ 

ΠΟΛΥΔΕΝΔΡΙ ΑΓΙΑΣ (1590) 

Το καθολικό της μονής Γεννήσεως Θεοτόκου στο Πολυδένδρι είναι μονόχωρος ναός 

δρομικού τύπου με ξύλινη στέγη και νάρθηκα. Είναι κατάγραφος με τοιχογραφίες του 1590, 

αρκετές από τις οποίες έχουν αποτειχισθεί για συντήρηση, όπως και η κτητορική επιγραφή 

του δυτικού τοίχου. Σύμφωνα με την τελευταία, ο ζωγραφικός διάκοσμος φιλοτεχνήθηκε με τη 

φροντίδα του ιερομόναχου Αρσενίου και τη δαπάνη του άρχοντα της περιοχής, του οποίου 

δεν σώθηκε το όνομα, επι ηγουμενείας του ιερομόναχου Κυριακού. 

Το εικονογραφικό πρόγραμμα του κυρίως ναού περιλαμβάνει ολόσωμους αγίους και 

δύο ζώνες ευαγγελικών σκηνών, οι οποίες συνιστούν έναν αμιγή χριστολογικό κύκλο με 

έμφαση στα Πάθη του Χριστού. Στο νάρθηκα, του οποίου η διατήρηση είναι αποσπασματική, 

σώζονται λίγες σκηνές από το βίο της Θεοτόκου, το βίο των πρωτοπλάστων και εκείνον του 

προφήτη Ηλία, καθώς και μοναχοί άγιοι, ανάμεσα στους οποίους ξεχωρίζει ο τοπικός 

νεομάρτυς όσιος Δαμιανός ο νέος, ο ιδρυτής της Μ.Προδρόμου Ανατολής. 

Η διάταξη των σκηνών στον κυρίους ναό παρουσιάζει αρκετή πρωτοτυπία, καθώς δεν 

υπάρχει ενιαία διήγηση σε κάθε ζώνη, όπως συμβαίνει συνήθως στους ναούς δρομικού 

τύπου αλλά δημιουργούνται επιμέρους ενότητες απαρτιζόμενες από σκηνές και των δύο 

ζωνών. Μάκρυνα παράλληλα του συστήματος αυτού απαντούν σε λίγα βυζαντινά μνημεία 

και χρησιμοποιήθηκε με σκοπό τον τονισμό των κύριων σκηνών του χριστολογικού κύκλου, 

όπως η Μεταμόρφωση, η Σταύρωση και η Ανάσταση, μια τάση κυρίαρχη στους θολωτούς 

ναούς του 16ου αιώνα και κατ'εξοχήν σε εκείνους του αθωνίτικου τύπου. 

Ενδιαφέρον παρουσιάζουν επίσης εικονογραφικές ιδιαιτερότητες του μνημείου, όπως 

η παρουσία του Ασπασμού των Αποστόλων στη Θεία Κοινωνία, η χρήση του κυρίως 

λουτρού στη σκηνή της Γεννήσεως, ο τύπος του εν Κανά Γάμου και ορισμένων σκηνών 

Εωθινών, που μαρτυρούν τάσεις ασυνήθιστες στην εποχή του, με παλαιότερα πρότυπα που 

απαντούν κυρίως σε βυζαντινά μνημεία της Μακεδονίας. 

Ο διάκοσμος παρουσιάζει σχέση με άλλους ανάλογους του βοραοελλαδικού χώρου, που δεν 

έχουν υποστεί την επίδραση των μεγάλων σχολών του 16°° αιώνα, ενώ οι αναλογίες που 

παρατηρούνται με μνημεία της σχολής της βορειοδυτικής Ελλάδος οφείλονται πιθανότατα 

στην επίδραση κοινών προτύπων. 



85 

ΑΘΑΝΑΣΙΟΣ ΣΕΜΟΓΛΟΥ 

Ο ΔΙΑΚΟΣΜΟΣ ΤΗΣ ΧΑΛΚΙΝΗΣ ΛΑΒΗΣ ΚΟΠΤΙΚΟΥ ΛΥΧΝΟΥ ΣΤΟ ΜΟΥΣΕΙΟ 

ΜΠΕΝΑΚΗ. ΌΨΕΙΣ ΜΙΑΣ ΜΕΤΑΒΑΉΚΗΣ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑΣ 

Το χάλκινο αντικείμενο από την Αίγυπτο που φυλάσσεται στο Μουσείο Μπενάκη (αρ. ευρ. 

11537), χρονολογείται τον 4ο-5ο αιώνα και ταυτίζεται με λαβή λύχνου ταφικής χρήσεως, θέτει πλήθος 

ερωτημάτων σχετικά με την ερμηνεία του εξαιρετικά πρωτότυπου διακόσμου του. Μία γυμνή γυναικεία 

μορφή σταυρώνει τα πόδια της και υψώνα σε θριαμβευτική στάση τα δυο της χέρια κρατώντας στεφά\ι 

με το αριστερό και φοινικόφυλλο με το δεξιό της. Η γυναίκα περιβάλλεται από τόξο. η περιφέρεια του 

οποίου κοσμείται από τέσσερα πουλιά, ενώ στην κορυφή του υψώνεται μικρός σταυρός. 

Η αποκρυπτογράφηση του διακόσμου του εν λόγω αντικειμένου απασχόλησε την Vera 

ZALESSKAYA η οποία αναγνώρισε στο σχήμα αυτό μία γνωστική απεικόνιση του Αγίου Πνεύματος. 

Άλλοι ερευνητές υπέθεσαν την απεικόνιση κάποιας αρχαίας θεότητας, όπως για παράδειγμα της 

Αφροδίτης, η οποία όμως στη συνέχεια έχασε τον παγανιστικό της χαρακτήρα. Πρόσφατα, ο συντάκτης 

του σχετικού λήμματος στον Κατάλογο : Η Ε'/2άδα του Μουσείου MTZEVWOJ (Αθήνα 1997) αφήνει 

ανοιχτό το ζήτημα της ερμηνείας του, καθώς αυτό περιπλέκεται από τη «συνύπαρξη παγανιστικών και 

χριστιανικών στοιχείων». 

Είναι αλήθεια ότι η παρουσία μίας γυμνής γυναίκας στο κέντρο του τόξου να φορά πλήθος 

κοσμημάτων και να σταύρωνα τα πόδια της σε στάση όρχησης ανακαλεί αυτόματα την απεικόηση της 

Αφροδίτης ή μάλλον της Δάφνης Ο μύθος του Απόλλωνα και της Δάφνης ήταν εξαιρετικά δημοφιλής 

στην κοπτική τέχ\η, όπως προκύπτει από τα πολυάριθμα παραδείγματα που διασώζουν τα υφάσματα 

καθώς και έργα γλυπτικής και μικροτεχνίας. 

Ωστόσο, τα σύμβολα που κρατάει η γυμνή μορφή, ο στέφανος και το κλαδί από φοινικόφυλλο. 

σε συνδυασμό με την παρουσία του σταυρού αφαιρούν κάθε παγανιστική αναφορά, ενώ την επενδύουν 

με καθαρά χριστιανικό περιεχόμενο. Αυτό το εικονογραφικό σχήμα συναντάται άλλωστε και σε άλλα 

παραδείγματα φωτιστικών αντικειμένων καθώς και στη λαβή μιας λεκανίδας του Μουσείου του 

Λούβρου (patera) η οποία θα χρησιμοποιούνταν πιθανότατα σε βαπτίσας. 

Με αφετηρία τα σύμβολα που κρατάει η γυναικεία μορφή, στραφήκαμε λοιπόν στην 

αναζήτηση κάποιας μάρτυρος. Μετά από έρευνα, καταλήξαμε στην ταύτιση της με την αγία Θέκλα, που 

μαρτύρησε δύο φορές, την πρώτη στο Ικόνιο και τη δεύτερη στην Αντιόχεια. Η Θέκλα καταδικάζεται 

από τον ανθύπατο Κεστίλλιο να ριχθεί γυμνή στη φωτιά, επαδή αρνήθηκε να πανδρευθεί τον μνηστήρα 



86 

της, Θάμυρι, υπό την επίδραση της διδασκαλίας του αποστόλου Παύλου. Κατά το μαρτύριο της. 

χάρασσα τη σημείο του σταυρού επάνω στο σώμα της και σήκωνα τα χέρια της σε σχήμα σταυρού. Η 

φωτιά δεν την καίει, ενώ ο καπνός σκέπαζα τη γύμνια της. Τη δεύτερη φορά. η αγία μαρτυρεί στην 

Αλαιόχεια, επαδή πάλι αρνείται να ενδώσα σε έναν πλούσιο ευπατρίδη από τη Συρία με το όνομα 

Αλέξανδρος. Ρίχνεται ξανά γυμνή στα άγρια ζώα, από τα οποία την προστάτευα μία λέαινα. Κατόπιν 

πέφτα με τη θέληση της σε μια δεξαμενή με άγριες φώκιες με σκοπό να βαπτισθεί από μόνη της. Θα 

σωθεί και πάλι με θεία επέμβαση. 

Η ιστορία των μαρτυρίων και των θαυμάτων της αγίας Θέκλας δίνει πεισπκές εξηγήσεις για το 

σύνολο των ακονογραφικών χαρακτηριστικών του διακόσμου : 

Α. Το γυμνό σώμα της γυναικείας μορφής παραπέμπει αυτόματα και στα δύο μαρτύρια της 

αγίας Θέκλας. Επί πλέον, εδώ σημειώνεται και η απόκρυψη του φύλου της μάρτυρος από τον καπνό, 

λεπτομέρεια που απαντάται κατά το πρώτο μαρτύριο της (Πράξεις τ?/ς Αγίας Αποστόλου και Μάρτυρος 

του Χριστού θέκ/ας, κεφ. 12, στ. 51-70). 

Β. Τα κοσμήματα που συνοδεύουν την αγία αναφέρονται με κάθε λεπτομέραα στο βίο της: 

καθώς με αυτά η Θέκλα εξαγοράζει τους φύλακες με σκοπό να συναντήσει τον Παύλο στη φυλακή 

(Πράξεις vjç Αγίας, ο.π., κεφ. 8. στ. 18-19). 

Γ. Τα πουλιά που κοσμούν την περιφέραα του τόξου σχετίζονται άμεσα με τις προσφορές 

εξωτικών πουλιών από τους προσκυνητές του ιερού της στη Σελατκαα. Τα πουλιά συνιστούν τα 

κατ"εξοχήν σύμβολα της χάρης της (Θαύματα της Αγίας και Πρωτομάρτυρος Θέκ/.ας, θαύμα 24, στ. 25-

29). 

Δ. Τα κοντά μαλλιά της μορφής αντιστοιχούν με τη μεταμόρφωση της αγίας και την εσκεμμέλη 

απόκρυψη της θηλυκότητας της. Η Θέκλα κόβει τα μαλλιά της και ντύνεται άνδρας για να ακολουθήσει 

τον απόστολο Παύλο (Πράξεις τ?/ς Αγίας, ο. π., κεφ. 14, στ. 12-13). 

Συνεπώς, είμαστε σε θέση να ταυτίσουμε με ασφάλαα τη γυμλή γυναικεία μορφή του 

α\τικειμένου στο Μουσείο Μπαάκη με την αγία Θέκλα Παράλληλα, αναθεωρούμε την ερμηνεία 

παρόμοιου διακόσμου και σε άλλα φωτιστικά αντικείμενα καθώς και στη λεκα\ίδα (patera) του 

Μουσείου του Λούβρου, όλα έργα αιγυπτιακής προέλευσης. Η ευρεία διάδοση της λατρείας της Θέκλας 

στην Αίγυπτο πιστοποιείται από την ίδρυση μιας εκκλησίας αφιερωμένης στηλ· αγία, κοντά στο 

προσκύνημα του αγίου Μηνά καθώς επίσης και από την απακόνασή της πάνω στις ευλογίες του 

διάσημου αιγυπτίου μάρτυρα. 



87 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

ΦΟΡΗΤΗ ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΙΩΑΝΝΗ ΤΟΥ ΘΕΟΛΟΓΟΥ ΜΕ ΣΚΗΝΕΣ 

ΒΙΟΥ ΣΤΟ ΠΛΑΙΣΙΟ ΑΠΟ ΤΗΝ ΚΑΣΤΟΡΙΑ 

Η παράσταση του αγίου Ιωάννη του Θεολόγου με σκηνές του βίου του στο περιθώριο 

κοσμεί μία από τις όψεις της αμφιπρόσωπης εικόνας του Μουσείου της Καστοριάς που είναι 

γνωστή στην έρευνα από την πλευρά με τη θαυμάσια υστεροκομνήνεια παράσταση του προφήτη 

Ηλία με μορφές αγίων στο πλαίσιο. Η εικόνα προέρχεται από το μεταβυζαντινό ναό του Ιωάννη 

του Θεολόγου στην πόλη. Στη παρούσα ανακοίνωση θα επικεντρώσουμε αρχικά το ενδιαφέρον 

στη πλευρά με την παράσταση του Ιωάννη του Θεολόγου και τις σκηνές του βίου του που μπορεί 

να χρονολογηθεί στον 17° αιώνα, ενώ στη συνέχεια θα εξετάσουμε τη θεματική συνοχή των δύο 

πλευρών της εικόνας. 

Στο κέντρο της εικόνας εικονίζεται σε προτομή και στραμμένος στα αριστερά ο άγιος 

Ιωάννης ο Θεολόγος κρατώντας κάλαμο με το υψωμένο δεξί χέρι και ανοιχτό ευαγγέλιο με το 

αριστερό, σε ένα εικονογραφικό τύπο γνωστό από την ψηφιδωτή εικόνα της μονής Μεγίστης 

Λαύρας του Αγίου Όρους. Το πλαίσιο κοσμείται με 18 σκηνές από τον βίο του, από τις οποίες οι 

πέντε πρώτες αναφέρονται στο ναυάγιο και την επανασύνδεση του με τον Πρόχορο, οι επόμενες 

οκτώ συσχετίζονται με την θαυματουργή του δράση στα λουτρά της Ρωμάνας μία με τον 

λιθοβολισμό του στην Έφεσο και τέλος δύο στην περίοδο συγγραφής του Ευαγγελίου και δύο 

στην ταφή και μετάσταση του αγίου. Η σπανιότητα των σωζόμενων κύκλων του αγίου Ιωάννη 

του Θεολόγου κατά τα βυζαντινά και μεταβυζαντινά χρόνια (σε τρεις ναούς στις περιοχές 

Μαργαρίτες και Σέλι της Κρήτης σε παρεκκλήσιο της μονής Διονυσίου, σε ναό στα Βραγγιανά 

Ευρυτανίας, στον εξωνάρθηκα μονής της Πάτμου, σε εικόνα του Θ. Πουλάκη στην Κύπρο), 

καθώς και ο περιορισμένος αριθμός των σκηνών που συνήθως περιλαμβάνουν τα μέχρι τώρα 

γνωστά μνημεία, αναδεικνύουν την εικόνα της Καστοριάς σε ένα ιδιαίτερα σημαντικό σύνολο 

για τη μελέτη της εικονογράφησης του βίου του. Οφείλουμε να παρατηρήσουμε ότι στην εικόνα 

της Καστοριάς δίνεται ιδιαίτερη βαρύτητα και έκταση στην εικονογράφηση της αρχικής δράσης 

του αγίου στην Έφεσο με αποτέλεσμα να διαθέτουμε για πρώτη φορά ένα μεγάλο και πλούσιο σε 

θεματολογία σύνολο της συγκεκριμένης περιόδου του βίου του αγίου. Από την άλλη, ακόμα και 

οι κοινές με άλλα μνημεία σκηνές της εικόνας της Καστοριάς δεν ακολουθούν πάντα πάγιους 

εικονογραφικούς τύπους, πράγμα που οφείλεται σίγουρα στην περιορισμένη διάδοση που 

γνώρισε ο κύκλος του αγίου στα βυζαντινά και μεταβυζαντινά χρόνια. 

Ιδιαίτερο εικονογραφικό ενδιαφέρον παρουσιάζει η θεολογική σύνδεση της όψης του 

Ιωάννη του Θεολόγου με τις μορφές αγίων που πλαισιώνουν τον προφήτη Ηλία στην άλλη 



88 

πλευρά της ακόνας. Στην άνω πλευρά δύο στηθαίοι προφήτες, ο Ενώχ και ο Ελισσαίος 

συνοδεύουν την Ετοιμασία του Θρόνου στο κέντρο, ενώ στις δύο κάθετες εικονίζονται ολόσωμοι 

οι Λουκάς και Μάρκος αριστερά και οι Ματθαίος και Ιάκωβος δεξιά. Η επιλογή των 

συγκεκριμένων αγίων δεν είναι τυχαία και συνδέει θεματικά τις δύο όψεις της εικόνας. Ο Ενώχ 

έχει επίσης αναληφθεί στους ουρανούς όπως και ο Ιωάννης ενώ ο Ελισσαίος, μαθητής του Ηλία 

υπενθυμίζει με την παρουσία του την ανάληψη του προφήτη Ηλία που ακονίζεται στο κέντρο 

της εικόνας. Ο παραλληλισμός του Ιωάννη του Θεολόγου με τον Ηλία και τον Ενώχ δεν είναι 

άγνωστος, καθώς στα πατερικά κείμενα γίνεται συχνά αναφορά για το ότι παραμένουν όλοι 

ζωντανοί μέχρι τη στιγμή της Δευτέρας Παρουσίας. Η παρουσία τους όμως αποκτά και άλλη μία 

ενδιαφέρουσα διάσταση, η οποία σε συνδυασμό με τους αποστόλους των άλλων πλευρών 

δικαιολογεί και την παρουσία της Ετοιμασίας του Θρόνου στο κέντρο του πλαισίου. Οι Ενώχ και 

Ηλίας που δα- έχουν πεθάνει θα γυρίσουν πριν την κρίση να πολεμήσουν τον Αλτίχριστο, θα 

φονευθούν από αυτόν, θα αναστηθούν σε τρεις μέρες και θα επιστρέψουν με τον Κύριο για την 

Κρίση. Οι τρεις Ευαγγελιστές αναφέρονται στον ερχομό του Ηλία, ενώ ο Ιάκωβος που λαμβάνει 

τη θέση του Ιωάνλη του Θεολόγου, καθώς ο τελευταίος αποτελεί το κύριο θέμα της άλλης όψης 

της εικόνας, αναφέρεται εκτενώς στην Εσχατολογία. Κατά συνέπεια, ο συσχετισμός των 

παραπάνω μορφών με τον Ιωάηη τον θεολόγο, συγγραφέα της Αποκάλυψης, αναδακνύει το 

Εσχατολογικό περιεχόμενο της σύνθεσης των δύο πλευρών. 

Το ενδιαφέρον της εικόνας παρουσιάζεται πολυσύνθετο. Πέρα από την σημασία που 

παρουσιάζει ο μεγάλος αριθμός σκηνών του μη διαδεδομένου κύκλου του Ιωά^η του Θεολόγου 

και το σύνθετο θεολογικό υπόβαθρο που αποκαλύπτει η μελέτη των μορφών τω\' δύο πλευρώλ' 

της εικόνας, παρατηρούμε ακόμη μία ιδιαιτερότητα. Η αρχική υστεροκομλήνεια εικόνα του 

προφήτη Ηλία στην πραγματικότητα εντάχθηκε σε μεταγενέστερη εποχή σε σύνολο μεγαλύτερου 

έργου με προσθήκη πλατιάς περιφέρειας και διακόσμηση των επιφανειών με θέματα που όχι 

μόνο αναδεικνύουν το περιεχόμενο του παλαιότερου έργου, αλλά το εμπλουτίζουν και με νέα 

νοήματα. Η «ανακαίνιση» αυτή εντάσσει κατά κάποιο τρόπο την ακόνα της Καστοριάς σε μία 

μικρή ομάδα σωζόμενων εικόνων, γνωστές με τον όρο composite icons. 



89 

JEAN-PIERRE SODINI 

RÉSIDENCES DE L'ANTIQUITE TARDIVE : QUELQUES REMARQUES SUR 
LEUREVOLUTION (TVe-VIIe S.) 

Les classes dirigeantes de l'Antiquité tardive avaient des programmes architecturaux 
proches pour leurs résidences, quelles soient à la campagne, comme en Bretagne, en Gaule, 
dans certaines régions d'Italie, en Dalmatie ou en Hispanie, ou dans les cités et leurs 
faubourgs (proasteia), comme en Afrique, dans les Balkans, en Asie Mineure, en Syrie et en 
Egypte. La résidence s'organisait toujours autour d'une cour quadriportique sur laquelle 
s'ouvraient une ou plusieurs salles de réception (triclinoi). Celles-ci étaient souvent terminées 
par une abside, ou bien étaient triconques (rarement plus sauf dans des résidences 
particulièrement luxueuses). Elles étaient aussi situées près de fontaines, qui prenaient parfois 
la forme de nymphées (Ostie, Stobi, Thasos, Sidé, Antioche, Apamée, Beyrouth). Marbres et 
mosaïques rehaussaient l'éclat des lieux avec une thématique commune à travers toute la 
Méditerranée. 

Des retouches peuvent être apportées à ce tableau. Des villas luxueuses existent dans 
la campagne africaine : un triclinos vient d'être récemment découvert à Gobr el Ghoul, près 
de la limite méridionale de l'Afrique Proconsulaire. Il en était de même en Cappadoce : 
Grégoire de Nysse (Ep. 20) nous décrit la villa d'Adelphius dans se propriété de Vanota en 
Cappadoce. 

Mais ces descriptions ne peuvent rester statiques et purement typologiques. 
L'évolution de ces villas est dans l'ensemble rapide. En Occident, ces villas somptueuses 
déclinent dans le courant du Ve s. voire plus tôt, donnant parfois naissance à des villages, 
comme R. Francovich et R. Hodges l'ont récemment affirmé pour l'Italie. Dans la Pars 
Orientis, si leur survie à l'intérieur du tissu urbain se prolonge, elles évoluent comme le tissu 
urbain lui-même vers la realisation et l'artisanat. Alors que la première tendance a été 
largement étudiée (le plus bel exemple étant sans doute la résidence dite de l'Huilerie à 
Salamine de Chypre), la seconde, à l'intérieur des résidences elles-mêmes, n'a été que 
récemment mise en valeur. En Illyricum, trois exemples me semblent particulièrement 
intéressants : à Delphes, où l'on voit apparaître autour de 580, dans une résidence en terrasse, 
des fours et des ateliers de potier ; à Philippes où apparaissent au début du Ve s. dans la 
résidence à l'hippodrome un atelier de verrier et dans la maison des Fauves des activités 
artisanales et des chaufourniers ; à Butrint où la grande résidence avec triconque voit son 
développement s'arrêter à la fin du Ve s. avec la construction d'un mur d'enceinte de la ville 
et ses espaces occupés par des activités liées à la pêche. On se retrouve dans une évolution qui 
rappelle celle du quartier du praetorium de Gortyne. 

Cette recherche du processus de dégradation met en évidence les dernières 
transformations sociales qui se produisent avant l'abandon de l'habitat. Sur ces sites, comme à 
Stobi, Thasos et Thessalonique, l'étude de la fin de ces résidences permet de mieux cerner soit 
l'abandon de sites urbains, soit la reconversion de leur emplacement dans le cadre d'une 
transformation radicale de la ville. 



90 

ΙΩΑΝΝΑ ΣΤΟΥΦΗ - ΠΟΥΛΗΜΕΝΟΥ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΜΠΟ ΤΩΝ ΜΕΓΑΡΩΝ 

Ο ναός του Αγίου Γεωργίου στον κάμπο των Μεγάρων είναι σχεδόν άγνωστος 

στη βιβλιογραφία. Σήμερα, αν και σώζεται ερειπωμένος, είναι δυνατή η 

αναπαράσταση του. Σ' αυτό βοηθούν και παλιότερες φωτογραφίες του ναού, όταν 

σωζόταν σχεδόν ακέραιος. Πρόκειται για έναν απλό σταυροειδή εγγεγραμμένο 

τετρακιόναο ναό με τρούλλο και μία ημιεξαγωνική κόγχη του Ιερού Βήματος, χωρίς 

νάρθηκα. Ορθογώνιος σε κάτοψη, έχει εξωτερικές διαστάσεις, χωρίς την κόγχη του 

Ιερού Βήματος, 7,70 Χ 6,70 μ. Η προσπέλαση στο ναό γινόταν από μία μοναδική 

θύρα στη νότια πλευρά. Στην ίδια πλευρά ανοιγόταν και ένα παράθυρο στο τύμπανο 

της εγκάρσιας κεραίας του σταυρού. Στη βόρεια πλευρά δεν υπήρχε αντίστοιχο 

παράθυρο. Η κάλυψη του ναού γινόταν με ημικυλινδρικούς θόλους στα σκέλη του 

σταυρού και στα γωνιακά διαμερίσματα. Ο τρούλλος ήταν οκταγωνικός. Εσωτερικά, 

λίθινος, λοξότμητος κοσμήτης ορίζει τη γένεση της θολοδομίας. Οι κίονες του ναού 

είναι μονόλιθοι και προέρχονται από παλαιότερο κτήριο. Σήμερα διασώζονται στη 

θέση τους μόνο οι δύο. Φέρουν ως κιονόκρανα ακόσμητο επίθημα και κιονόκρανο με 

φύλλα άκανθας και καλάμου σε δεύτερη χρήση. Το τέμπλο του ναού είναι 

μεταγενέστερο, κτιστό. 

Εξωτερικά, το μνημείο χαρακτηρίζεται από τη λιτότητα και αυστηρότητα των 

όψεων. Η τοιχοποιία αποτελείται από λίθους διαφόρων μεγεθών, ημιλαξευμένους, με 

λίγες, συνήθως, οριζόντιες πλίνθους και σπάνια κατακόρυφες. Ιδιαίτερα φροντισμένη 

εμφανίζεται η ανατολική πλευρά και ο τρούλλος του ναού, όπου οι λίθοι είναι 

μεγαλύτεροι και λαξευμένοι με περισσότερη επιμέλεια. Η βόρεια και η δυτική όψη 

μένουν τελείως αδιάρθρωτες. Στην ανατολική, κάτω από το δίλοβο παράθυρο της 

αψίδας του Ιερού Βήματος, πώρινος κοσμήτης περιτρέχα όλη την αψίδα. Το 

παράθυρο έχει λίθινο πλαίσιο και λίθινο τύμπανο. Ο τρούλλος του ναού, αν και 

ραδινός, έχει αυστηρή μορφή, απουσιάζουν στις γωνίες του οι κιονίσκοι του 

«αθηναϊκού» τύπου και απολήγει σε ευθύγραμμο λίθινο γείσο. Λίθινα είναι, επίσης, 

τα τόξα και οι θόλοι στο εσωτερικό του ναού. 

Τυπολογικά και μορφολογικά το μνημείο παρουσιάζει ομοιότητες με το 

γατονικό ναό του Σωτήρος Χριστού, μνημείο χρονολογημένο στο 12° αιώνα. Η 

μορφή του ναού, και κυρίως η αυστηρότητα των όψεων, και η αποκλειστική χρήση 

του πωρόλιθου (τόξα και τύμπανο παραθύρων, γείσα, κ.λ.π. ) δηλώνουν ιδιαίτερη 

ανάπτυξη της λιθοξοϊκής και τοποθετούν, κατά τη γνώμη μας, το μνημείο στον 

προχωρημένο 12° αιώνα. 

Ο ναός ήταν παλιότερα κατάγραφος. Σπαράγματα τοιχογραφιών διασώζονται 

και σήμερα στους τοίχους του. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζουν τα σπαράγματα 

στην αψίδα του Ιερού Βήματος, όπου θα πρέπει να απεικονίζονταν Ιεράρχες σε δύο 

ζώνες: κάτω ολόσωμοι, συλλειτουργούντες και επάνω σε προτομή, μέσα σε 

«σηρικούς» τροχούς. Υπάρχουν στοιχεία για την ταύτιση τριών Ιεραρχών. Άλλα 

σπαράγματα διασώζουν διακοσμητικά θέματα σε ζώνες, στα ενδύματα μορφών που 

δυστυχώς δεν διασώθηκαν και στην ασπίδα ενός στρατιωτικού αγίου. Η τάση για 

περίτεχνη διακόσμηση, που είναι φανερή σε όλα τα σπαράγματα των τοιχογραφιών, 

συνδέει την εικονογράφηση του ναού με την κομνήνεια παράδοση του 12ου αιώνα και 

καθιστά δυνατή τη χρονολόγηση της στο τέλος του 12ου ή στις πρώτες δεκαετίες του 

13 αιώνα. 



91 

MARICA SUPUT 

HOUSES IN MEDIEVAL SERBIA 

Based on written records and archeological finds, constantly growing in the past 
decades as a result of systematic archeological exploration, the following may be 
concluded regarding housing and architectural characteristics of residential buildings in 
medieval Serbia. 

The basic material used for building houses is wood and stone. A combination of 
stone masonry and woooden structures is characteristic from the XIV century on. Single 
storey (ground floor only) houses are most numerous in settlements, urban or rural, while 
multi-storey houses are found within fortified towns. Interior space organization and 
construction systems are fundamental criteria in typological determination. The most 
widespread form of medieval residential building is a single space house. Its area ranges 
from 5.5 to 20m2. Information on the dimensions and forms of houses is found in 
commercial contracts dating from the XTV and XV centuries. Houses in which the space 
of the interior is broken up into several units were born out of the need to separate living 
space from the work and lounge area. The appearance of two-part houses is tied to the 
ΧΠ century and houses with several rooms are known from the XTV century on. Houses 
of longitudinal spatial disposition were created as a result of adding new rooms to the 
original single space or by dividing the original space longitudinally. Houses of central 
disposition, known from the XTV century on, included a living room and several other 
rooms used for storage. Two-storey (ground floor and first floor) town houses in urban 
settlements had shops or artisan workshops at ground floor level. Some houses had 
cellars used for storage. Cellars were called vinice (vineries). The existence of porches on 
medieval houses has found archeological proof only in several cases (Trgoviste, 
Krusevac, Smederevo). Accessible archeological testimonies enable general 
reconstructions of settlements and residential architecture while many important details 
remain unknown. 



92 

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Δ. ΤΡΙΑΝΤΑΦΥΛΛΟΠΟΥΛΟΣ 

ΟΙ ΣΤΑΥΡΟΦΟΡΙΕΣ, Η ΑΛΩΣΗ ΤΩΝ ΛΑΤΙΝΩΝ (1204) ΚΑΙ Η ΚΥΠΡΟΣ: 

ΙΣΤΟΡΙΑ ΚΑΙ ΕΣΧΑΤΟΛΟΠΑ ΣΤΗΝ ΤΕΧΝΗ 

ΕΙς μνημόσννον (+2004) 
Νικολάου Λρανδάκη, Ζήσιμου Αορεντζάτον, 

Κώστα Μόντη, Θεοδόση Νικολάου 

Ή "Αλωση τοϋ 1204 είχε, μεταξύ άλλων, ως συνέπεια τη γένεση 
έσχατολογικών-άποκαλυπτικών οραμάτων ανάμεσα στους υπόδουλους 
'Ορθοδόξους (κυρίως Έλληνες) μέ ένδοκοσμικό-άπελευθερωτικό χαρακτήρα: Ή 
Μεγάλη Ιδέα γεννιέται την έπαύριο της αποφράδας 13ης Απριλίου 1204. 

Ή Κύπρος είχε προγευθει την εμπειρία της υποδούλωσης στους άλλόδοξους 
Λατίνους ήδη από τό 1191. Ένα από τά οξυδερκέστερα πνεύματα τοϋ τόπου στην 
εποχή του, ό άγιος Νεόφυτος ό Έγκλειστος (1134-1219), προφητεύει τά μελλούμενα 
δεινά τοϋ τόπου στό πασίγνωστο κείμενο του (terminus post: 1196), πού 
άπομνημειώθηκε στην ποίηση τοϋ Σεφέρη· τό ύφος του αποπνέει ιωάννεια 
'Αποκάλυψη. Από τήν άλλη, αυτός ό σχεδόν αυτοδημιούργητος στην παιδεία 
μοναχός, πού κατέλιπε εντυπωσιακό δγκο συγγραμμάτων ποικίλου περιεχομένου, 
μας κληροδότησε καί Υπόμνημα στην 'Αποκάλυψη, χρονολογούμενο λίγο μετά τό 
1204, δπου ή Βασιλεύουσα καί τά πρόσφατα πάθη της ερμηνεύονται sub specie 
Revelationis μέ ένδοκοσμική-ίστορική χροιά. 

Μεταξύ 1196 καί 1204 χρωστάμε στον Ιδιο μοναχό, πάτρωνα καί της τέχνης, 
τή δεύτερη σειρά τοιχογραφιών πού κοσμούν τήν Έγκλείστρα του. Έδώ 
συναντάται ή ασυνήθιστη παράσταση τοϋ Ιδιου ανάμεσα σε δύο αγγέλους (φάση 
τοϋ 1183), όπως καί ή ιδιόρρυθμη διαρρύθμιση της Αναλήψεως στή βραχώδη οροφή 
μέ τό υπεράνω αυτής κελλί (Νέα Σιών) τοϋ Αγίου (επέκταση τοϋ 1196). Ή 
ερμηνεία καί τών δύο παραστάσεων παραμένει προβληματική. 

"Οπως απέδειξε ή πρόσφατη κυπριακή Ιστοριογραφία (θ. Παπαδόπουλλος 
κ.ά.), ή αγγλοσαξονική αποικιακή (1878 εξ.) καί μεταποικιακή (1959 εξ.) 
ιστοριογραφία περί Κύπρου καλλιέργησε συνειδητά σωρεία ιδεολογημάτων: Τή 
θεωρία περί πολυπολιτισμικής χοάνης, οπού παραβλέπεται/υποβαθμίζεται ή κύρια 
συνιστώσα· τόν ύπερτονισμό-τών-μή ελληνικών καί βυζαντινών ιστορικών καί 
πολιτιστικών στοιχείων τή συστηματική υποβάθμιση τών μεγάλων μορφών τοϋ 
κυπριακοΰ Ελληνισμού- τέλος τή συστηματική καλλιέργεια της ιδέας περί 
αυτόχθονος, μή ελληνικού πολιτισμού, ιδιαίτερα μετά τήν τραγωδία τοϋ 1974 
(κίνημα Νεοκυπρίων). Τά αποτελέσματα είναι γνωστά. Ήδη ό Σεφέρης απορούσε 
μέ τήν απορία τών Κυπρίων αν είναι Έλληνες ή σπαρτοί, ενώ Βυζαντινολόγοι της 
αγγλοσαξονικής σχολής (Κ. Γαλαταριώτου, C. Mango κ.ά.) είδαν στή μορφή τοϋ 
αγίου Νεοφύτου καί στό εικονογραφικό του πρόγραμμα στην Έγκλείστρα τό έργο 
ενός περίπου απατεώνα. Αλλά ξεκομμένος από τόν πνευματικό του κόσμο καί τά 
οράματα του (καί έδώ έχει παραβλεφθεί μία άλλη βασική παράμετρος, δηλαδή ή 
εμπειρία τοϋ 'Αγίου από τους Αγίους Τόπους), μονόπλευρα καί μέ προκατάληψη 
ερμηνευμένος, Οπως τόνισε καί ό αείμνηστος π. Βενέδικτος (Παύλος) Έγγλεζάκης, 
ό Έγκλειστος μοιάζει αδικαίωτος καί μετέωρος στον σύγχρονο αναγνώστη. 

Μία έπανερμηνεία της Έγκλείστρας είναι αναγκαία, λιγότερο από 
τεχνοϊστορικής καί περισσότερο από μεθοδολογικής-θεωρητικής πλευράς, ιδιαίτερα 
κατά τήν όκτακοσιοστή επέτειο της λατινικής Άλωσης καί τήν επομένη της ένταξης 
τής Κύπρου στην Ευρωπαϊκή Ένωση υπό τήν απειλητική σκιά τοϋ περίπυστου, 



93 

ζοφερών προοπτικών "Σχεδίου Άνάν", καθώς μάλιστα αναζωπυρώνονται 
παγκοσμίως δυσοίωνα ένδοκοσμικές ερμηνείες της Αποκαλύψεως. 

Ενδεικτική βιβλιογραφία 

-Γαλαταριώτου Κ., "Τό κοινωνικό υπόβαθρο της μυθοποίησης. "Η πώς 
κατασκευάζεται ένας άγιος", Δήμος Λευκωσίας (έκδ.), Βυζάντιο καί Κύπρος 
Λευκωσία 1998,151 εξ. 

-Έγγλεζάκης Βεν. (Άρχιμ. Παϋλος), Είκοσι μελέται διά τήν Έκκλησίαν της 
Κύπρου, 4ος εως 20ός αιών, 'Αθήναι 1996. 

-'Ιερά Αρχιεπισκοπή Κύπρου (έκδ.), Κύπρια Μηναία. Τόμ. Α ', Μην Σεπτέμβριος, 
Λευκωσία 1994,145 εξ., Ε ', Μην [sic] Ιανουάριος - Φεβρουάριος, 1998, 60 εξ., 
2Τ \ Μήνες Μάρτιος - Απρίλιος, 1999,107 έξ.ν(άγιος Νεόφυτος). 

-Ιερά Μητρόπολις Δημητριάδος (έκδ.), ΕκκΙ ησία καί Έσχατολογία, Αθήνα 2003. 
-Καριώτογλου Α., 'Ισλάμ καί χριστιανική χρησμολογία, 'Αθήνα 2000. 
-Νεόφυτος ό Έγκλειστος, Συγγράμματα, εκδ. Ί. Μ. 'Αγίου Νεοφύτου, Πάφος 1996 

εξ. (4 τόμοι μέχρι σήμερα). 
-Παπαγεωργίου Α., 'Ιερά Μητρόπολη Πάφου. Ιστορία καί τέχνη, Λευκωσία 1996 

71 εξ. 
-Παπαγεωργίου Α., "Λαξευτά άσκητήρια καί μοναστήρια της Κύπρου", 'Επετηρίδα 

Κέντρου Μελετών Ί. Μ. ΚύκκουΑ (1999) 60 έξ. 
-Παπαδόπουλλος θ., "Ή ιδεολογική απεξάρτηση της κυπριακής ιστοριογραφίας", 

Κυπρολογία. Αφιέρωμα εις Θεόδωρον Παπαδόπουλλον (: Κυπριακαί Σπουδαι 
64/65 [2000-2001]), σ. χν έξ. 

-Σεφέρης Γ., Ποιήματα, 'Αθήνα 171992. 
-Σεφέρης Γ., Μέρες, ΣΤ' (20 Απρίλη 1951 - 4 Αυγούστου 1956), 'Αθήνα 1986. 
-Τριανταφυλλόπουλος Δημ. Δ., '"Αποκαλύψεως οράματα στην Κύπρο. Ιστορική 

πραγματικότητα καί έσχατολογική προοπτική", Κυπρολογία. Αφιέρωμα εις 
Θεόδωρον Παπαδόπουλλον (: Κυπριακαί Σπουδαί 64/65 [2000-2001]), 385 έξ. 

-Τριανταφυλλόπουλος Δημ. Δ., '"Ανατολή καί Δύση στην Κύπρο. Μιά περιδιάβαση 
στά χριστιανικά της μνημεία μέ οδηγό τόν Γιώργο Σεφέρη", Τόμος εις μνήμην 
Θεοδόση Νικολάου, Λευκωσία 2004 (προς εκτύπωση). 

-Cormack R., Writing in Gold, London 1985,215 έξ. 
-Galatariotou G, The making of a Saint. The life, times and sanctification of 

Neophytos the Recluse, Cambridge University Press 1991. 
-Gongourdeau M.-H., "L'Enkleistra dans les écrits de Néophytos le Reclus", C. 

Joiivet-Levy - M. Kaplan - J.-P. Sodini (έκδ.), Les saints et leur sanctuaires à 
Byzance. Textes, images et monuments, Paris 1993,137 έξ. 

-Hill G., A History of Cyprus, I-IV, Cambridge University Press 1949-1952. 
-Mango C. - Hawkins E.J.W., "The Hermitage of St. Neophytos and its wall 

paintings", Dumbarton Oaks Papers 20 (1966) 119 έξ. 
-Tomekovic S., "Ermitage de Paphos: Décors peints pour Néophyte le Reclus", C. 

Jolivet-Levy - M. Kaplan - J.-P. Sodini (έκδ.), Les saints et leur sanctuaires à 
Byzance. Textes, images et monuments, Paris 1993,151 έξ. 

-Triantaphyllopoulos Dem. D., "On Saint Neophytos Enkleistos amd his alleged 
"self-sanctification". A reinterpretation of the paintings in his Enkleistra", XXe 

Congrès International des Études Byzantines (Paris 2001), Pré-actes, III. 
Communications libres, Paris 2001,148 (περίληψη). 



94 

ΜΑΡΙΖΑ Β. ΤΣΙΑΠΑΛΗ 

ΑΠΕΙΚΟΝΙΣΕΙΣ ΟΙΚΟΔΟΜΗΜΑΤΩΝ ΣΕ ΦΟΡΗΤΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ ΤΟΥ 

17 ο γ-18Ο Υ ΑΙΩΝΑ 

Στα μεταβυζαντινά χρόνια τα στοιχεία που έχουμε για την οικιστική αρχιτεκτονική 

πληθαίνουν, αφού τα οικήματα που σώζονται είναι αρκετά. Πολύτιμες αν και έμμεσες 

πληροφορίες αντλούμε από έργα τέχνης στα οποία συχνά παριστάνονται 

μεμονωμένα κτίρια ή και ολόκληρες πόλεις που πλαισιώνουν τις συνθέσεις. Κατά τον 

17° - 18° αιώνα, οι ζωγράφοι των φορητών εικόνων αρέσκονται να απεικονίζουν 

ογκώδη, διώροφα ή τριώροφα μνημειακά κτίρια, με φρουριακό χαρακτήρα, τα οποία 

αρκετές φορές φέρουν πυργίσκους στις γωνίες τους ανοιχτούς εξώστες που 

φράζονται με κιγκλιδώματα ή ημιΰπαίθριους ηλιακούς, που στηρίζονται σε 

κιλλίβαντες και έχουν πολλά παράθυρα. Χρησιμοποιούν τις ψηλές ορθογώνιες ή 

τοξωτές πύλες τις τοξοστοιχίες καθώς και τις αετωματικές απολήξεις στις προσόψεις 

των κτιρίων. Τα ανοίγματα είναι ποικίλου σχήματος, άλλα φέρουν επίκρανα 

κοσμημένα με κυμάτια και έλικες ενώ σε άλλα πάνω από το υπέρθυρο ανοίγονται 

φεγγίτες με πολύχρωμους υαλοπίνακες. Συχνά διακοσμούν τις εξωτερικές όψεις των 

κτιρίων με σχηματοποιημένα και απλουστευμένα σχέδια, όπως έλικες ανθέμια, 

ανάγλυφες μορφές. Ορισμένοι ζωγράφοι δέχονται δυτικές επιδράσεις και τις 

ενσωματώνουν στα οικοδομήματα τους (οξυκόρυφους θόλους τόξα και αετώματα, 

πολυγωνικά πρίσματα, τρίλοβα υπέρθυρα ανοιγμάτων) ή αντιγράφουν ακόμη και 

περίτεχνα αναγεννησιακά κτίρια. Άλλοτε πάλι απεικονίζουν αρχιτεκτονήματα που 

μοιάζουν να μην ανταποκρίνονται στη πραγματικότητα και να μην έχουν καμιά 

λειτουργικότητα ή χρηστικότητα. 

Συγκρίνοντας τα κτίρια που απεικονίζονται σε φορητές εικόνες με αυτά που 

σώζονται από τον 17° ως τον 19° ανόνα, διαπιστώνουμε αρκετές ομοιότητες. Σε 

μεγάλο βαθμό οι ζωγράφοι προσπάθησαν να αποτυπώσουν στα έργα τους στοιχεία 

της σύγχρονης τους αρχιτεκτονικής όπως τα παρατήρησαν στα αρχοντικά της 

Καστοριάς, της Βέροιας, της Σιάτιστας της Φλώρινας, της Χαλκιδικής της Ηπείρου 

(Άρτα, Γιάννινα), της Θεσσαλίας (Αμπελάκια). Μάλιστα, σε ορισμένες εικόνες 

επιβιώνουν χαρακτηριστικά από την κατοικία με τη μορφή του οχυρωμένου πύργου 

που συναντήσαμε στο Μυστρά τον 15° αιώνα. 



95 

Παρ' όλες όμως τις προσπάθειες τους να μιμηθούν την πραγματικότητα, οι 

απεικονίσεις τους αποτελούν συνήθως μια προσωπική ή ακόμη και φανταστική 

διασκευή του προτύπου. Γι' αυτό, οι αναπαραστάσεις τους δεν μπορούν να 

αποτελέσουν τεκμήρια, αλλά προσφέρουν μόνο ενδείξεις για την οικιστική 

αρχιτεκτονική της εποχής στην οποία αναφέρονται. 



96 

ΙΩΑΝΝΗΣ ΤΣΙΟΥΡΗΣ 

ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΓΙΑ ΕΝΑ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΟ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗΣ ΤΟΥ 18 ο ν ΑΙΩΝΑ ΣΤΗΝ 

ΠΕΡΙΟΧΗ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΙΑΣ 

Στην περιοχή, κυρίως, της Θεσσαλίας εντοπίστηκε μία ομάδα δεκαεπτά τοιχογραφη-

μένων μνημείων, τα περισσότερα άγνωστα στη βιβλιογραφία, με κοινά εικονογραφικά 

και τεχνοτροπικά χαρακτηριστικά. Το παλαιότερο τοιχογραφημένο σύνολο αποτελεί ο 

ναός της Κοιμήσεως της Θεοτόκου Αστρίτσας (1734) και το νεότερο, το καθολικό της 

Ι.Μ. Εισοδίων της Θεοτόκου Μεταξοχωρίου Αγιας Λάρισας (1797). Από τα μνημεία 

αυτά, έξι είναι καθολικά μονών, έξι ενοριακοί ναοί και πέντε παρεκκλήσια. 

Στις κτητορικές επιγραφές, αναφέρονται τα ονόματα τριών μόνο ζωγράφων, οι οποίοι 

και κατάγονται από την Αγια Λάρισας: ο Θεόδωρος (;) στον Ι.Ν. Κοιμήσεως της 

Θεοτόκου Αστρίτσας (1734), ο Θεόδωρος Ιερέας στο καθολικό της Ι.Μ. Αγίας Τριάδος 

Δρακότρυπας Αγράφων (1758) και ο Κωνσταντίνος στο καθολικό της Ι.Μ. Εισοδίων της 

Θεοτόκου Μεταξοχωρίου Αγιας Λάρισας (1797). Ωστόσο, η μελέτη των τοιχογραφιών 

των υπόλοιπων μνημείων έδειξε την ύπαρξη τουλάχιστον άλλων έξι, ανώνυμων 

ζωγράφων. 

Στο έργο τους παρατηρούνται εικονογραφικές επιρροές και από τις δύο κυρίαρχες 

Σχολές του 16°" αιώνα, σύνδεση με την παράδοση της ζωγραφικής του 16ου και 17ου 

αιώνα της Καστοριάς, γνώση χαρακτικών και χρήση ορισμένων σπάνιων παλαιολόγειων 

εικονογραφικών θεμάτων (Ενταφιασμός της Παναγίας). Επίσης, ορισμένα άλλα θέματα 

προέρχονται από την παράδοση του Ρωσικού και Ρουμανικού χώρου (προσχισματικοί 

Πάπες στους τρούλλους των καθολικών των Ι.Μ. Σπηλιάς και Δρακότρυπας Αγράφων, 

ύμνος Άξιον Εστίν, Παναγία Neopalimaja Cupina). 

Τα τοιχογραφημένα αυτά σύνολα φέρουν, επίσης, κοινά τεχνοτροπικά χαρακτηρι­

στικά, ίδιον γνώρισμα των οποίων αποτελεί η αίσθηση ενός ανανεωτικού πνεύματος, σε 

σχέση με την τοπική παράδοση, μέσα από έναν εκλεκτισμό των εκφραστικών μέσων. 

Όλα τα παραπάνω στοιχεία οδηγούν στη διαπίστωση της ύπαρξης ενός τοπικού 

εργαστηρίου ζωγραφικής. Επειδή οι γνωστοί από τις επιγραφές ζωγράφοι κατάγονται 

από την Αγια και στην περιοχή της βρίσκεται ένας ικανός αριθμός από τα 

τοιχογραφημένα αυτά σύνολα, οδηγούμαστε στην πρόταση του προσδιορισμού του 

εργαστηρίου αυτού ως «εργαστήριο της Αγιας». 



97 

ΑΝΔΡΌΝΙΚΟΣ ΦΑΛΑΓΚΑΣ- ΕΛΕΝΗ ΒΛΑΧΌΠΟΥΛΟΥ - ΚΑΡΑΜΠΊΝΑ 

ΤΟ ΕΠΙΤΡΑΧΗΛΙΟ ΤΟΥ ΙΩΑΝΝΗ ΔΕΣΠΟΤΗ ΣΤΗΝ Ι.Μ.ΔΟΥΣΠΊΟΥ 

ΤΡΙΚΑΛΩΝ (1560/1). ΜΙΑ ΑΓΝΩΣΤΗ ΟΡΘΟΔΟΞΗ ΜΑΡΤΥΡΙΑ (;) ΓΙΑ 

ΤΟΝ ΠΡΟΤΕΣΤΑΝΤΗ ΗΓΕΜΟΝΑ ΤΗΣ ΜΟΛΔΑΒΙΑΣ 

Τα εκκλησιαστικά χρυσοκεντήματα, εκτός από εξαίρετα αντικείμενα τέχνης με 

υψηλό δογματικό - λειτουργικό περιεχόμενο, αποτελούν ταυτόχρονα και πολύτιμα 

ιστορικά τεκμήρια, όταν εμπεριέχουν επιγραφές, αναφερόμενες στον ή στους 

δωρητές, στον ή στους κεντητές, στο χρόνο και στον τόπο εκτέλεσης τους. 

Αντίστοιχο παράδειγμα μπορεί να θεωρηθεί και το υπό εξέταση επιτραχήλιο της 

Ι.Μ.Δουσίκου, το οποίο αποτελεί συνεχή χρυσοκέντητη λωρίδα από λαδοπράσινο 

ολοσηρικό ύφασμα. Ο διάκοσμος του δεν ακολουθεί το συνήθη τύπο με μορφές 

αγίων, ευαγγελικές σκηνές ή φυτικά κοσμήματα, αλλά συνίσταται από μια 

χρυσοκεντημένη επιγραφή με ωραίους και ευμεγέθεις κυριλλικούς χαρακτήρες. Τα 

δύο ήμισυ του αμφίου συνδέονται με τέσσερα ζεύγη χρυσών κομβίων και 

απολήγουν σε πέντε χρυσόδετους χρυσοκύανους μεταξωτούς θυσάνους. 

Στην επιγραφή, η οποία το καλύπτει σχεδόν ολοκληρωτικά και έχει φορά από τα 

αριστερά προς τα δεξιά, αναγράφονται τα εξής: [Bl(a)go]c"stivogo i 

x(rist)ulju<bi>vogo Iôanna Despôta c(a)rja: bl(a)goizvolex* svoirrf 
bl(a)goproizvolenijem: i satvorix' sijazavjasa va crkôv' edeze est' xram" Uspenije 
prjas(ve)tîja vl(adi)c(i)cî nasîi B(ogorodi)cî ô(t) v(") l(ja)t(o), ζξθ (=7069) Mfarta"] 

(Σεβαστού και φιώχρήστου Ιωάννη Δεσπότη του βασύέως: θελήσει και επιθυμία: 

και εποϊησα το καταπέτασμα τούτον δια την εκκ/^σίαν την αφιερωθείσαν εις r?/v 

Κοίμησιν της Παναγίας Δεσποίνης ημών της Θεοτόκου εν έτει ζξθ '[7069=J560/61] 

Μ[αρτίου]). 

Το αφιερωματικό περιεχόμενο της εγείρει το ερώτημα για την ταυτότητα του 

προσώπου του μνημονευόμενου ως δωρητή Ιωάννη Δεσπότη κατά το έτος 1560/61. 

Σύμφωνα με την ιστορική έρευνα της συγκεκριμένης περιόδου, το μόνο γνωστό 

πρόσωπο με την επωνυμία αυτή είναι ο ελληνικής καταγωγής Ιάκωβος Βασιλικός 

και στη συνέχεια ηγεμόνας της Μολδαβίας Ιωάννης Δεσπότης (1561-1563)° 

προσωπικότητα της Αναγέννησης, απόστολος της απελευθέρωσης των Ελλήνων, 

οπαδός των ιδεών της θρησκευτικής Μεταρρύθμισης και επίδοξος μεταρρυθμιστής 

της Μολδαβίας. 

Παρά τις προτεσταντικές του αντιλήψεις ακολουθεί έστω και επιφανειακά το 

ορθόδοξο τυπικό και καλλιεργεί καλές σχέσεις με το Οικουμενικό Πατριαρχείο, 

επιβεβλημένες από ης πολιτικές του σκοπιμότητες. Ένδειξη της διφορούμενης 

θρησκευτικής του στάσης, η οποία ωστόσο δεν τον διασφάλισε από το 

αντιπροτεσταντικό μένος των ορθοδόξων υπηκόων του, αποτελεί πιθανώς και η 

δωρεά του αναφερόμενου "καταπετάσματος" (πύλης) σε κάποιον άγνωστο πού 

ναό της Κοιμήσεως της Θεοτόκου. Από το πέπλο αυτό δεν έχει διασωθεί παρά 

μόνον η περίτεχνη επιγραφή του, η οποία χρησιμοποιήθηκε στη συνέχεια ως 

ιερατικό άμφιο, γεγονός ιδιαίτερα συχνό στα εκκλησιαστικά χρυσοκεντήματα. 

Καταλήγοντας διαπιστώνουμε ότι το κειμήλιο αυτό της μονής Δουσίκου 

αποτείνει μια αξιοσημείωτη γραπτή μαρτυρία, ίσως ιδιαίτερα σημαντική, γιατί 

πιθανότατα παρέχει ένα ακόμη στοιχείο για την πολυσύνθετη προσωπικότητα του 

Ιωάννη Δεσπότη. 



98 

ΠΑΝΤΕΛΗΣ Γ. ΦΟΥΝΤΑΣ 

ΞΥΛΟΠΗΚΤΕΣ ΘΟΛΩΤΕΣ ΟΡΟΦΕΣ ΣΕ ΝΑΟΥΣ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ. 

ΕΝΔΕΙΞΕΙΣ ΓΙΑ ΤΟ ΠΡΩΤΑΤΟ. 

Α. Πόσο παλιά μπορεί να είναι η προέλευση των ξυλόπηκτων καμάρων που συναντούμε σε 

βασιλικές των τελευταίων αιώνων; 

Διατήρηση παλαιότερων παραδειγμάτων στον Ελλαδικό χώρο ειδικότερα, δεν μπορεί να 

προσδοκά κανείς, γιατί μιά τέτοιου είδους ξυλοκατασκευή κάτω από ξύλινη στέγη, φύσει και 

θέσει δεν είναι δυνατόν να αποβεί μακρόβια και μάλιστα αιώνων πολλών. Κινδυνεύει να κα­

ταστραφεί από πυρκαγιά, διαρροή ομβρίων και σήψη, ρήξη της δομικής συνέχειας από σει­

σμό, δυσχέρεια επισκευής κλπ. Ωστόσο, δεν έχουν λείψει τεκμήρια της εφαρμογής τους που 

όταν συσχετισθούν, επιτρέπουν να ιχνηλατήσουμε μακρότατη διαδρομή της τεχνικής αυτής. 

Παράλληλα, μια συγκυρία ευνόησε να εντοπίσουμε αυθεντικό δείγμα του τρόπου κατασκευ­

ής, από την βυζαντινή περίοδο, στο ΆγιονΌρος. 

Η κατασκευή ξυλόπηκτων θόλων μαρτυρείται από την Παλαιοχριστιανική περίοδο (π.χ. στον 

καθεδρικό ναό της Ακυληίας) και με την ίδια αρχαία τεχνική (επίχριση παρατεθειμένων καλα­

μιών) που περιγράφει ο Βιτρούβιος. Βυζαντινοί χρονογράφοι σε σύντομες μνείες παλαιών 

ναών χρησιμοποιούν τον όρο "ξυλότρουλλος" και σε μία περίπτωση μας πληροφορούν για 

«δρομικήν εκκλησίαν, ξυλόστεγον, ξυλότρουλλον». Για πλειάδα παλαιοχριστιανικών και 

πρωτοβυζαντινών ναών εικάζεται από τους μελετητές τους ως πιθανή η κάλυψη τους με ξύ­

λινους θόλους. Σύμφωνα με αξιόπιστη και σαφή μαρτυρία του 10ου αιώνα, κατά την ανακαί­

νιση της στέγης του ναού της Αναστάσεως στην Ιερουσαλήμ, τον 9° αι., κατασκευάσθηκε ξύ­

λινος ε π ι χ ρ ι σ μ έ - ν ο ς θόλος κάτω από ξύλινη στέγη. Κατά τον 13° αι. εμφανίζονται υ­

περυψωμένοι ξυλότρουλλοι πάνω από τους κτιστούς θόλους, στον Άγιο Μάρκο της Βενετίας. 

Εξάλλου περίτεχνες ή απλές ξύλινες οροφές με επιμέρους ή εξ ολοκλήρου καμπύλες επιφά­

νειες, είναι γνωστές κατά τον Μεσαίωνα, στη θρησκευτική αρχιτεκτονική τόσο της Χριστιανι­

κής Δύσης όσο και της Ισλαμικής Ανατολής' όπου ιστορικές και άλλες προϋποθέσεις επέ­

τρεψαν τη διατήρηση ή την πιστή ανακατασκευή τους. 

Εστιάζοντας το ενδιαφέρον στον Ελλαδικό χώρο, επισημαίνουμε μία άξια περιέργειας σύ­

μπτωση. Σε τέσσερις βασιλικές που χρονολογούνται στη μέση και ύστερη βυζαντινή περίο­

δο, εμφανίζονται, σε νεώτερη φάση τους, ξυλόπηκτες καμάρες (είναι: η μητρόπολη των Σερ­

ρών, η Βλαχέρνα Ηλείας, ο κοιμητηριακός ναός της μονής Χελανδαρίου και ο Αγ. Ιωάννης 



99 

των Ιωαννιτών στην πόλη της Ρόδου). Το πράγμα μπορεί βέβαια να αποδοθεί σε όψιμη ανα­

καινιστική "μεταρρύθμιση" των οροφών, αλλά ενδέχεται να μη πρόκειται γι' αυτό. Διότι στα 

κτίσματα αυτά συναντάμε και μια σημαντική, κατά τη γνώμη μας, "σύμπτωση": Ο χώρος του 

ιερού Βήματος (τουλάχιστον) καλύπτεται με κτιστούς θόλους ορατούς άμεσα από τον κυρίως 

ναό. Μήπως πρόκειται λοιπόν για την τελευταία επανάληψη προϋπάρχουσας ξυλόπηκτης 

καμάρας; Μήπως, δηλαδή, η μορφολογική ενότητα του χώρου και η εναρμόνιση των οροφών 

βάρυνε στις προθέσεις των αρχιτεκτόνων περισσότερο από την κατασκευαστική ομοιογένεια; 

Εξάλλου οι θόλοι των εκκλησιών συμβολίζουν τους ουρανούς και ο συμβολισμός αυτός ε­

μπεδώθηκε μέχρι την πλήρη καταξίωση στη διαμόρφωση των εικονογραφικών προγραμμά­

των. Αν τελικά απαντηθεί το ερώτημα καταφατικά τότε η διάκριση των βασιλικών σε 

"ξυλόστεγες" και "θολωτές", "ανατολικές", θα χρειασθεί αναθεώρηση και τοποθέτηση του ζη­

τήματος σε νέα βάση αναφοράς. 

Β. Πέραν των όσων σχετικών επισημάναμε ήδη για το Πρωτάτο (βλ. Περιλήψεις ανακοινώ­

σεων στο 21° Συμπόσιο της ΧΑΕ, Αθήνα 2001, σ. 99), σημειώνουμε ενδεικτικά ότι ξυλόπη-

κτοι θόλοι σε νεώτερες φάσεις βυζαντινών κτισμάτων του Αγίου Όρους, συναντώνται, εκτός 

από την αναφερθείσα βασιλική της μονής Χελανδαρίου, στο βόρειο παρεκκλήσι του καθολι­

κού της μονής Ιβήρων (φάση II βυζαντινή κατά Π. Μυλωνά) και στο "σταυροθολικόν τραπε-

ζαρείον" της Λαύρας, όπως νομίζουμε ότι πρέπει να ερμηνευθεί η φράση του Ιω. Κομνηνού 

(1698). Τέλος, διαπιστώσαμε πρόσφατα στο καθολικό της μονής Βατοπεδίου ότι οι έξοχα 

διατηρούμενες τοιχογραφίες του 1312 στα τύμπανα των τόξων της κιονοστοιχίας του εξω-

νάρθηκα, έχουν ζωγραφισθεί πάνω σε ξυλόπηκτα διαφράγματα. 



100 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ Σ. ΧΑΡΚΙΟΛΑΚΗΣ 

Η ΝΟΤΙΟΑΝΑΤΟΛΙΚΗ ΠΤΕΡΥΓΑ (ΚΟΡΔΑ) ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΞΗΡΟΠΟΤΑΜΟΥ ΑΓΙΟΥ ΟΡΟΥΣ 

ΠΡΙΝ ΚΑΙ ΜΕΤΑ ΤΗΝ ΠΥΡΚΑΪΑ ΤΟΥ 1973 

Στη μνήμη του αξέχαστου συνάδελφου Ηλία Μαυροδόντη (f 1993) 

Την νύχτα της 19ης προς την 20ή Φεβρουαρίου 1973 εκδηλώθηκε πυρκαϊά στην νοτιοανατολική 

πτέρυγα (κόρδα) του κτηριακού συγκροτήματος της μονής Ξηροποτάμου Αγίου Όρους, η οποία, μέχρι να 

τεθεί υπό έλεγχο, προκάλεσε την καταστροφή του πυλώνα, τριών ναϋδρίων, εκ των οποίων το ένα 

τοιχογραφημένο, και των πολυώροφων κτηρίων του ξενώνα (αρχονταρίκι) και του σκευοφυλακίου-

συνοδικού. 

Σύμφωνα με τις σωζόμενες κτητορικές επιγραφές και αρχειακές πηγές, η χρονολόγηση των 

κτηρίων που καταστράφηκαν ανάγεται πριν από το έτος 1660/61 (τοιχογραφία του παλαιού πυλώνα) έως 

το έτος 1852 (μαρμάρινο πρόπυλο του νέου πυλώνα). Ανάμεσα στα δύο αυτά χρονικά όρια 

τοποθετούνται, στο έτος 1747, το, συνεχιζόμενο προς την Τράπεζα, τετραώροφο κτήριο του ξενώνα, και 

στο έτος 1837, το τριώροφο κτήριο της εισόδου, που προστέθηκε μπροστά από τον παλαιό πυλώνα, με το 

σκευοφυλάκιο και το συνοδικό στον δεύτερο και στον τρίτο όροφο, αντίστοιχα, και τα δύο επάλληλα 

σύστοιχα παρεκκλήσια του αγίου Γεωργίου και του αγίου Θεοδοσίου στον δεύτερο και στον τρίτο όροφο, 

αντίστοιχα, της συνεχόμενης ανατολικής πτέρυγας, το ισόγειο της οποίας στέγαζε το ελαιοτριβείο της 

μονής.. 

Τόσο οι προγενέστερες όσο και οι ενδιάμεσες κατασκευαστικές φάσεις της νοτιοανατολικής 

πτέρυγας παραμένουν αδιευκρίνιστες, είτε λόγω απουσίας αρχαιολογικών ανασκαφών για τον εντοπισμό 

των πρώτων είτε λόγω έλλειψης αρχειακών πηγών και απουσίας αρχιτεκτονικών ερευνών πριν από την 

πυρκαϊά, για την καταγραφή ή τον εντοπισμό των δεύτερων. 

Η γραφική αποκατάσταση της νοτιοανατολικής πτέρυγας όπως ήταν πριν από την πυρκαϊά του 

1973 βασίστηκε, αφ' ενός μεν, σε μια λεπτομερή φωτογραφική, αρχιτεκτονική και τοπογραφική 

αποτύπωση και σχεδιαστική απόδοση των ερειπίων της πτέρυγας (κατόψεις, τομές και όψεις σε κλίμακα 

1:50), αφ' ετέρου δε, στις υπάρχουσες αρχειακές πηγές, και κυρίως στο αρχείο της Διευθύνσεως 

Αναστηλώσεως του Υπουργείου Πολιτισμού, και σε φωτογραφίες πριν από την πυρκαϊά, που ανήκαν σε 

δημόσιους και ιδιωτικούς φορείς (π.χ. φωτογραφικό αρχείο καθηγητή κ. Π. Μυλωνά). 

Η εργασία μου ξεκίνησε τον Σεπτέμβριο του 1977, στο πλαίσιο της Διευθύνσεως Αναστηλώσεως 

και σε συνεργασία με τον αξέχαστο συνάδελφο Η. Μαυροδόντη, και διακόπηκε αναγκαστικά το έτος 



101 

1981, μετά την ίδρυση του Κέντρου Διαφυλάξεως Αγιορείτικης Κληρονομιάς, συνεχίστηκε κατά το έτος 

1991, στο πλαίσιο και πάλι της Διευθύνσεως Αναστηλώσεως μετά από ανάθεση του ανωτέρω Κέντρου, 

με μεγάλα χρονικά κενά, οφειλόμενα σε υπηρεσιακούς λόγους και ολοκληρώθηκε τον Μάιο του 1998, σε 

συνεργασία με τον συνάδελφο κ. Σ. Βογιατζή, στον οποίο η μονή ανέθεσε την εκπόνηση της μελέτης 

αποκατάστασης της πτέρυγας. 

Νότια όψη της Ν. Α. πτέρυγας μετά την πυρκαϊά του 1973 (αρχιτεκτονική αποτύπωση) 

Νότια όψη της Ν. Α πτέρυγας πριν από την πυρκαίά του 1973 (γραφική αποκατάσταση) 



102 

ΦΑΙΔΩΝ ΧΑΤΖΗΑΝΤΩΝΙΟΥ 

ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗΝ ΕΡΕΥΝΑ ΣΤΗΝ ΑΝΩΔΟΜΗ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ 

ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΠΑΝΤΟΚΡΑΤΟΡΟΣ ΑΓΙΟΥ ΟΡΟΥΣ 

Κατά τη διάρκεια των πρόσφατων εργασιών για την αντικατάσταση των μολύ­

βδινων φύλλων κάλυψης στη στέγη του καθολικού της Μονής Παντοκράτορος, έργο 

το οποίο είναι ακόμα σε εξέλιξη, προέκυψαν σημαντικά στοιχεία που ρίχνουν νέο 

φως στις κατασκευαστικές φάσεις του οικοδομικού συγκροτήματος στο γύρισμα και 

κατά τη διάρκεια του 17ου ως και τον 19° αιώνα. 

Μέρος του έργου ήταν και η αφαίρεση της δίρριχτης ξύλινης στέγης στην 

ανατολική κεραία του κυρίως ναού, στέγη η οποία αποτελούσε μέρος της εκτε­

ταμένης ανακαίνισης που στα μέσα του 19ου αιώνα έδωσε στο καθολικό νεοκλασικά 

χαρακτηριστικά. Αποκαλύφθηκε έτσι η παλαιότερη χτιστή θολωτή στέγη αυτού του 

τμήματος, το οποίο, σύμφωνα με έγγραφα από το αρχείο της Μονής, αποτελεί 

οικοδομική επέκταση προς ανατολάς και χρονολογείται στο πρώτο μισό του 17ου 

αιώνα. 

Η παρατήρηση και η συνεκτίμηση των στοιχείων που ήρθαν στο φως (διαφορετικά 

οικοδομικά υλικά, διαφορετικοί τρόποι δόμησης, αρμοί, ίχνη από την κάλυψη των 

αρχικών φύλλων μολύβδου, χαράγματα) οδηγούν στο συμπέρασμα ότι η επέκταση 

του 17ου αιώνα προς ανατολάς συντελέστηκε σε δύο βασικές φάσεις, ενώ έχουν 

εντοπιστεί και άλλες επεμβάσεις που ενδεχομένως επεκτείνονται και ως τα μέσα του 

18ου αιώνα. Άλλωστε, το γεγονός ότι η έρευνα σήμερα αποδεικνύει πως στην 

ανατολική πλευρά της η βάση του κεντρικού τρούλου εδράζεται στο δυτικό άκρο της 

στέγης της ανατολικής κεραίας του καθολικού, έρχεται να επιβεβαιώσει την 

απανταχούσα που απολύει την ίδια εποχή ο ηγούμενος Χρύσανθος, προκειμένου να 

εξευρεθούν χρήματα για εκτεταμένης κλίμακας επισκευές, εκτός των άλλων και στον 

μεγάλο τρούλο του ναού. 



103 

ΑΘΗΝΑ ΧΡΙΣΤΟΦΙΑΟΥ 

ΚΟΣΜΙΚΗ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΣΤΗΝ ΠΡΟΕΠΑΝΑΣΤΑΤΙΚΗ ΥΔΡΑ. 

ΤΟ ΑΡΧΟΝΤΙΚΟ ΤΟΥ ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΚΟΥΝΤΟΥΡΙΩΤΗ 

Το αρχοντικό Κουντουριώτη κτίσθηκε μεταξύ των ετών 1802 και 1816 στα δυτικά του λιμανιού 

της Ύδρας. Ο κτήτορας και πρώτος ιδιοκτήτης του, Γεώργιος Κουντουριώτης( 1782-1858), ανήκε 

σε μια από τις σημαντικότερες και πλουσιότερες οικογένειες της Ύδρας. Στις αρχές του 20ο υ 

αιώνα το αρχοντικό περιήλθε στην ιδιοκτησία του ναυάρχου Παύλου Κουντουριώτη, ο οποίος 

στη διαθήκη του δίνει πληροφορίες για την ιστορία του: «Την εν Ύδρα εκείνην οικίαν έκτισεν ο 

πάππος μου Γεώργιος προ της μεγάλης επαναστάσεως του 1821, εγώ δε εβελτίωσα. Η οικία 

εκείνη αποτελεί μνημείον ιστορικόν, αποτελεί δε ιδιαιτέρως των Κουντουριωτών κειμήλιον». Το 

1991 αγοράσθηκε από το Υπουργείο Πολιτισμού προκειμένου να μετατραπεί σε μουσείο. 

Το συγκρότημα αποτελείται από κτήρια εμβαδού 1300 τ.μ., αυλές και κήπο. Το κεντρικό 

τριώροφο κτήριο αναπτύσσεται σε τρία επίπεδα, προσαρμοσμένα στην έντονη κλίση του 

εδάφους. Το χαμηλότερο επίπεδο, υπερυψωμένο ισόγειο προς την πλευρά της θάλασσας, 

περιλαμβάνει χώρους αποθηκευτικούς και τη μεγάλη στέρνα του αρχοντικού. Το μεσαίο 

επίπεδο είναι ισόγειο προς τα ΝΔ. Η κάτοψη του είναι αυστηρά συμμετρική ως προς τον κατά 

μήκος άξονα, στον οποίο είναι τοποθετημένοι δύο χώροι υποδοχής. Εκατέρωθεν αυτών 

διατάσσονται τέσσερα υπνοδωμάτια, το γραφείο του Ναυάρχου και η τραπεζαρία. Η είσοδος σ" 

αυτούς τους χώρους γίνεται από την επίσημη πύλη του συγκροτήματος μέσω μιας 

μαρμαροστρωμένης κλειστής αυλής. Το τρίτο επίπεδο περιλαμβάνει, επίσης, χώρους ύπνου και 

διημέρευσης. Η άνοδος σ"αυτό γίνεται μέσω μιας διπλής μαρμάρινης σκάλας, που καταλήγει σε 

ημιυπα'ιθριο χώρο με τρίδυμο τοξωτό άνοιγμα. 

Επιχρισμένη είναι μόνο η όψη προς την επίσημη αυλή, ενώ μοναδικά διακοσμητικά στοιχεία των 

αυστηρών εξωτερικών όψεων είναι τα τουρκομπαρόκ μαρμάρινα πλαίσια των δύο κυρίων 

εισόδων και η πώρινη κορνίζα που τρέχει στη βάση της τετράριχτης στέγης, η οποία καλύπτει 

τον κύριο κτηριακό όγκο. 

Το 2° επίπεδο του κεντρικού κτηρίου επεκτείνεται προς τα ΒΔ με χαμηλά κτίσματα, η χρήση των 

οποίων υποστήριζε τη λειτουργία του αρχοντικού (μαγειρεία και χώροι υγιεινής). Η πτέρυγα 

αυτή οριοθετεί την επίσημη αυλή προς τα δυτικά, προσδίδοντας της την οικειότητα ενός μάλλον 

κλειστού παρά υπαίθριου χώρου. Το κτηριολογικό πρόγραμμα του συγκροτήματος 

ολοκληρώνεται με τον μεγάλο, διαμορφωμένο σε 5 επίπεδα κήπο, ο οποίος περιλαμβάνει και 

κάποια χαμηλά βοηθητικά κτίσματα. Πραγματική έκπληξη, αυτός ο μικρός παράδεισος στην 

άνυδρη Ύδρα, μαρτυρά επίπονες προσπάθειες επιχωμάτωσης της βραχώδους πλαγιάς. 



104 

Δεν γνωρίζουμε ποιος σχεδίασε και ποιος επέβλεψε την κατασκευή του αρχοντικού. Το ίδιο το 

κτήριο «μας μιλάει» για έναν ικανό συνθέτη με γνώσεις και κατασκευαστική εμπειρία, που 

σχεδίασε ένα μεγαλόπνοο έργο. Η κάθε μορφολογική και κατασκευαστική λεπτομέρεια μαρτυρά 

προσεκτικό σχεδιασμό, ενώ το συνολικό δημιούργημα είναι μια πετυχημένη σύνθεση 

μορφολογικών και κατασκευαστικών στοιχείων από τη Δυτική Ευρώπη, τον Ελλαδικό Χώρο και 

την Ανατολή. 

Η αυστηρή συμμετρία της κάτοψης, με τους δύο χώρους υποδοχής στον άξονα καθιερώνει μια 

σχεδόν τελετουργική λειτουργία του σπιτιού και παραπέμπει σε ιταλικά πρότυπα. Η ίδια κάτοψη 

επαναλαμβάνεται στο αρχοντικό του Μανώλη Τομπάζη. Θα μπορούσαμε να πούμε ότι 

σχεδιάσθηκαν από το ίδιο χέρι με τη διαφορά ότι το οικόπεδο Τομπάζη επέβαλλε την 

τοποθέτηση της loggia στη νοτιοδυτική γωνία του σπιτιού. Η διπλή επίσημη σκάλα ανόδου του 

αρχοντικού Κουντουριώτη, η κομψότητα του τόξου, που στηρίζει το πέρασμα προς το τρίτο 

επίπεδο, και η τοξωτή διείσδυση σ' αυτό, που δίνει τη δυνατότητα όχι μόνο διαμόρφωσης αλλά 

και τονισμού της κυρίας εισόδου του επίσημου ορόφου στο 2ο επίπεδο (piano nobile), έχει 

ασφαλώς ιταλικά πρότυπα. Σε δυτικά πρότυπα πιστεύουμε ότι πρέπει να αποδοθεί και ο σαφής 

διαχωρισμός των λειτουργιών υπαίθρου: επίσημη αυλή - αυλή υπηρεσίας - κήπος, καθώς και η 

αντίθεση ανάμεσα στην κομψότητα της επίσημης αυλής και στην αυστηρή απλότητα των 

εξωτερικών όψεων του αρχοντικού. 

Ο ημιυπαίθριος χώρος του τρίτου επιπέδου που θυμίζει την ιταλική loggia, μπορούμε να πούμε 

ότι αποτελεί επιβίωση του βυζαντινού ηλιακού ή του χαγιατιού, της κρεββάτας είτε του δοξάτου 

του μεταβυζαντινού σπιτιού. Βυζαντινές είναι οι ρίζες και του προεξέχοντος χώρου υγιεινής, 

κατασκευή η οποία επιβιώνει και σε αρχοντικά του βορειοελλαδικού χώρου. Από τον ίδιο 

γεωγραφικό χώρο είναι δανεισμένες και οι βαθιές μουσάντρες, ενώ το αρχοντικό δεν αγνοεί την 

αρχιτεκτονική παράδοση της δικής του περιοχής: το Αιγαιοπελαγίτικο δώμα επιβιώνει στα 

προσκτίσματα, αλλά και στην κατασκευή των πατωμάτων. 

Τα τουρκομπαρόκ μαρμάρινα θυρώματα των δύο επίσημων εισόδων συνδέουν το οικοδόμημα 

με την Ανατολή (πρβλ με το σύγχρονο του αρχοντικό Μ.Τομπάζη και το προγενέστερο του μπέη 

Βούλγαρη, για το οποίο γνωρίζουμε ότι κτίσθηκε κατά τα Κωνσταντινουπολίτικα πρότυπα στο 

γύρισμα του αιώνα (1802). 

Ευτυχής σύζευξη διαφορετικών αρχιτεκτονικών παραδόσεων, το αρχοντικό του Γεώργιου 

Κουντουριώτη, είναι χαρακτηριστικό δημιούργημα της κοσμοπολίτικης Ύδρας των αρχών του 

19ου αιώνα, η οποία με τον εμπορικό της στόλο συνέδεε την Ανατολή με τη Δύση και πλούτιζε 

εκμεταλλευόμενη τις ιστορικές συγκυρίες. 



105 

ΠΩΤΑΨΑΡΡΗ 

ΚΕΡΑΜΙΚΑ ΤΩΝ ΧΡΟΝΩΝ ΤΗΣ ΤΟΥΡΚΟΚΡΑΤΙΑΣ ΣΤΗΝ ΚΟΣΜΗΤΙΚΗ ΣΥΛΛΟΓΗ 
ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ 

Μεταξύ των εκθεμάτων της Κοσμητικής Συλλογής Δωδεκανήσου ενδιαφέρον παρουσιάζει 

σημαντικός αριθμός κεραμικών αντικειμένων που προέρχονται από τα μικρασιατικά εργαστήρια του 

Ιζνίκ, της Κιουτάχειας και του Τσανάκ Καλέ και χρονολογούνται στην περίοδο της τουρκοκρατίας. 

Παρά το γεγονός ότι στο σύνολο τους τα κεραμικά αυτά απομακρύνονται στυλιστικά από την 

βυζαντινή παράδοση, αποτελώντας ουσιαστικά έκφραση της ισλαμικής κεραμικής εντούτοις είναι 

φανερό ότι συνιστούν ένα αξιόλογο πέρασμα από την κεραμική παραγωγή των βυζαντινών χρόνων, σ' 

εκείνη της νεότερης Ελλάδας. 

Στα κεραμικά των εργαστηρίων του Ιζνίκ, η τυπολογία των οποίων καλύπτει ένα ευρύ φάσμα 

σκευών του οικιακού εξοπλισμού, όπως πιάτα, πιατέλες, κανάτες, ανθοδοχεία και ποτήρια μπύρας, το 

διακοσμητικό θεματολόγιο περιλαμβάνει μια μεγάλη ποικιλία από φυτά, άνθη, ζώα, καράβια, 

διακοσμητικά και εικονιστικά μοτίβα, τα οποία απλώνονται σε ποικίλους χρωματικούς συνδυασμούς 

κάτω από διαφανή και λαμπερά υαλώματα. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον μεταξύ των αντικειμένων της 

Συλλογής παρουσιάζουν δύο μόλις θραύσματα πιάτων, στα οποία απεικονίζεται το γνωστό 

εικονιστικό μοτίβο του άνδρα που καπνίζει πίπα. Πρόκειται για την εικονογραφικής αποτύπωση μιας 

αγαπημένης συνήθειας της εποχής για την οποία, ήδη από τον 17° αιώνα, ήταν γνωστές οι βλαβερές 

συνέπειες. 

Από την άλλη πλευρά στα πιάτα των εργαστηρίων της Κιουτάχειας, παρατηρούνται τόσο 

μοτίβα ανθικά όσο και θέματα εικονιστικά, τα οποία προβάλλονται πάνω σε λευκό επίχρισμα και 

κάτω από ένα ελαφρά κρακελαρισμένο υάλωμα. Στην πλειοψηφία τους τα κεραμικά της Συλλογής 

διακοσμούνται με νεαρές γυναικείες μορφές, στολισμένες με ιδιαίτερη αγάπη, σε ποικίλους 

χρωματικούς συνδυασμούς. Μόλις σ' ένα παράδειγμα απεικονίζεται η νεαρή φιγούρα ενός 

μικροπωλητή της εποχής η οποία μας εισάγει στον γοητευτικό κόσμο του πλανόδιου εμπορίου των 

χρόνων της τουρκοκρατίας. 

Η τρίτη ομάδα κεραμικών που προέρχεται από τα εργαστήρια του Τσανάκ Καλέ, περιλαμβάνει 

κυρίως πιάτα διακοσμημένα με γεωμετρικά ή φυτικά μοτίβα. Τα πρωιμότερα από αυτά, φέρουν 

χαρακτηριστικό υπόλευκο ή καστανό επίχρισμα και άχρωμη εφυάλωση, κάτω από την οποία 

προβάλλεται ο διάκοσμος σε μπλε ή καστανό χρώμα, περιβαλλόμενος από καφασωτό πλέγμα που 

διακοσμεί το περιχείλωμα του κεραμικού. Μεταγενέστερα χρονικά είναι τα κεραμικά που 



106 

διακοσμούνται με σκουρόχρωμα γραπτά φυτικά ή γεωμετρικά μοτίβα πάνω σε υπόλευκο, κιτρινωπό η 

πράσινο επίχρισμα και κάτω από το στρώμα κίτρινης ή διαφανούς εφυάλωση ς. Χρονολογημένα τέλος, 

στο α' μισό του 19ου αιώνα, είναι τα πιάτα στα οποία ο πυθμένας διακοσμείται με το θέμα του 

στροβιλιζόμενου ρόδακα που προβάλλεται πάνω σε υπόλευκο επίχρισμα, κάτω από το στρώμα 

διαφανούς εφυάλωσης. Ευδιάκριτο σε όλες τις περιπτώσεις είναι το αποτύπωμα του τριποδίσκου που 

χρησιμοποιήθηκε για το στοίβαγμα των κεραμικών στους κεραμικούς φούρνους κατά τη διαδικασία 

όπτησης στοιχείο που παραπέμπει στην γνωστή, ήδη από τα βυζαντινά χρόνια, τεχνική ψησίματος. 

Η προσέγγιση των κεραμικών από τα εργαστήρια του Ιζνίκ, της Κιουτάχειας και του Τσανάκ 

Καλέ προσφέρει σημαντικές πληροφορίες, όχι μόνο για την καλλιτεχνική παραγωγή των 

μικρασιατικών εργαστηρίων που προαναφέρθηκαν, αλλά και για τις επιρροές που δέχθηκε η κοινωνία 

των νησιών του νοτιαοανατολικού Αιγαίου από τα καλλιτεχνικά επιτεύγματα του γειτονικού 

ισλαμικού χώρου. Συγχρόνως υπογραμμίζει τις εμπορικές σχέσεις των νησιών με τα μικρασιατικά 

παράλια παρέχοντας ένα αξιόλογο και πολυσήμαντο πλήθος πληροφοριών, ικανών να φωτίσουν 

πτυχές της καθημερινής ζωής των χρόνων της τουρκοκρατίας. 



107 

ΕΛΟΪΖ ΩΦΦΡΕ 

ΜΙΑ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΤΗΣ ΠΕΝΤΗΚΟΣΤΗΣ ΣΤΗΝ ΠΕΡΙΟΧΗ 
ΤΩΝ ΑΓΡΑΦΩΝ (17^ ΑΙΩΝΑΣ) 

Με την απόκτηση της αυτονομίας της, με την συνθήκη του Ταμασίου το 1525, 
η περιοχή των Αγράφων, που βρίσκεται στην ανατολική πλευρά της Πίνδου, επί 
δύο αιώνες γνώρισε μεγάλη οικονομική άνθηση. Ο πλουτισμός αυτός είχε ως 
αποτέλεσμα την ίδρυση πολλών μοναστηριών, μεταξύ των οποίων και την 
Μονή της Παναγίας Πελεκητής στην Καρύτσα. Η μονή αυτή έχει δύο ναούς: το 
καθολικό της Αναλήψεως του Χριστού και το παρεκκλήσι της Παναγίας 
Φανερωμένης. Στίς τοιχογραφίες τους, πού χρονολογούνται με επιγραφές στα 
μέσα του 17ου αιώνα (το 1754 για το καθολικό και το 1666 για το παρεκκλήσι), 
παρατηρούνται εικονογραφικές ιδιομορφίες επηρεασμένες από την δυτική 
ζωγραφική, αλλά καί διακοσμητικές ζώνες μέ σαφείς επιρροές από την 
οθωμανική τέχνη του Iznik, Τόσο τά διακοσμητικά όσο καί τίς εικονογραφικές 
ιδιαιτερότητες τά συναντούμε επίσης στα περισσότερα μοναστήρια της ιδίας 
περιοχής. 

Η σκηνή της Πεντηκοστής αποτελεί μία από τις ασυνήθιστες παραστάσεις της 
μεταβυζαντινής εικονογραφίας, με σαφείς δυτικές επιρροές. Η παραδοσιακή 
εικονογραφία δείχνει τους 12 αποστόλους να κάθονται σε ημικύκλιο ενώ φλόγες 
κατεβαίνουν από τον ουρανό προς τον καθένα τους. Στο κέντρο της σύνθεσης 
βρίσκονται συνήθως τα Έθνη ενώ από τον 13° αιώνα και μετά εμφανίζεται η 
προσωποποίηση του Κόσμου. Η παράσταση όμως της Πεντηκοστής στους 
ναούς των Αγράφων διαφέρει πολύ: η σκηνή έχει πολλά πρόσωπα, από 11 έως 
36 ανάλογα μέ τους ναούς. Τα πρόσωπα αυτά φέρουν φωτοστέφανο, είναι 
γονατισμένα και περιβάλλουν την Παναγία σε δύο σειρές ενώ φλόγες 
κατεβαίνουν από τον ουρανό. 

Ο σπάνιος εικονογραφικός αυτός τύπος, άγνωστος στην ορθόδοξη βαλκανική 
ζωγραφική, προβληματίζει όσον αφορά το νόημα του. Τέσσερα σημεία πρέπει 
λοιπόν να αναπτυχθούν: η παρουσία της Παναγίας, ο αριθμός των αποστόλων, η 
στάση τους και τέλος η διάδοση της δυτικότροπης αυτής παράστασης στην 
οροσειρά των Αγράφων, 

'Οπως στην δυτική τέχνη, η παράσταση αυτή ακολουθεί πιστά την περιγραφή 
των Πράξεων των Αποστόλων (Πράξ. Α' 14-15 καί ΒΊ-3). 

Η ταπεινή στάση όλων των προσώπων είναι επίσης σχετική με την Γονυκλισία 
πού τελείται στον εσπερινό της Κυριακής της Πεντηκοστής. 



108 

Η ιδιόρρυθμη αυτή εικονογραφία εμφανίζεται και αναπαράγεται στην περιοχή 
της Ευρυτανίας στα μέσα του 17ου αιώνα. Πρέπει να αναρωτηθούμε λοιπόν, γιατί 
μια τέτοια ασυνήθιστη παράσταση προτιμήθηκε από την παραδοσιακή, και εάν η 
παρουσία της Μεγάλης του Γένους Σχολής στα Βραγγιανά, την ίδια περίοδο, δεν 
επηρέασε την απεικόνιση της. 



Ol ΟΜΙΛΗΤΕΣ TOY 240 ϋ ΣΥΜΠΟΣΙΟΥ ΤΗΣ ΧΑΕ 

1. Πασχάλης Ανδρούδης 

Δωδεκανήσου 32, 575 00 Πλαγιάρι Θεσσαλονίκης 

2. Αναστάσιος Αντωνάρας 

Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού, Λεωφ. Στρατού 2, 54013 Θεσσαλονίκη 

3. Ευτυχία Αρβανίτη 

Elisenstrasse 1, 1230 Vienna, Austria 

4. Σταύρος Αρβανιτόττουλος 

Αραττάκη 85, 176 75 Καλλιθέα 

5. Κωνσταντίνος Μ. Βαφειάδης 

Μεταμορφώσεως 6,185 42 Πειραιάς 

6. Γιώργος Βελένης 

Θεμιστοκλή Σοφούλη 7, 546 46 Θεσσαλονίκη 

7. Σωτήρης Βογιατζής 

Λεμεσού 29, 156 69 Παπάγου 

δ. Slobodan Curcic 

Dept of Art and Archaeology, Mc Cormick Hall, Princeton, N. J. 08544 U.S.A. 

9. Όλγα Γκράτζιου 

Παν/μιο Κρήτης, Φιλοσοφική Σχολή, Τμήμα Ιστορίας-Αρχαιολογίας, 741 00 

Ρέθυμνο 

10.Σταύρος Γουλούλης 

Μίνωος 13, 413 36 Λάρισα 

11. Γιώργος Γούναρης 

Προξένου Κορομηλά 49, 546 22, Θεσσαλονίκη 

12. Γεώργιος Δημητριάδης 

Via Golgi 24, 23058 Rovato (BS), Italy 

13. Γεώργιος Δημητροκάλλης 

Ηπείρου 24, 104 33 Αθήνα 

14.Αναστασία Δρανδάκη 

Μουσείο Μπενάκη, Κουμπάρη 1, 106 74 Αθήνα 

15.Ροδονίκη Ετζέογλου 

Λυκούργου 100, 176 75 Καλλιθέα 

16. Νεκτάριος Ζάρρας 

Αιόλου 11, 173 42 Άλιμος 



17. Νικόλαος Ζίας & Νικόλαος Κοντογιάννης 

Θέτιδος 37, 175 61 Π. Φάληρο & Φρούριο Πύλου, 240 01 Πύλος 

18. Μαρία Καζανάκη-Λάτπτα 

Πανσελήνου 20,11 41 Αθήνα 

19. Μιχάλης Κάττπας & Γιώργος Φουστέρης 

Καμβουνίων 3, 546 21 Θεσσαλονίκη & Ιωαννίνων 62, 546 39 Θεσσαλονίκη 

20. Ιωάννης Καρατζόγλου 

Αγίων Πάντων 29, 176 72 Καλλιθέα 

21.Νάρκισσος Καρύδας 

9η ΕΒΑ, Άγιος Παύλος, 554 01 Θεσσαλονίκη 

22. Νικόλαος Καστρινάκης 

Βυζαντινό & Χριστιανικό, Βασ. Σοφίας 22, 106 75 Αθήνα 

23. Χαρίκλεια Κοιλάκου 

1 η ΕΒΑ, Πανός 16, 105 55 Αθήνα 

24.Χρυσαυγή Κούτσικου 

Δημ. Καλλέργη 3, 174 55 Άλιμος 

25.Δήμητρα Κωτούλα 

62 Magton Street, Ν7 6QT, London-U.K. 

26. Αναστασία Λαζαρίδου 

Βυζαντινό & Χριστιανικό Μουσείο, Βασ. Σοφίας 22, 106 75 Αθήνα 

27.Ergün Lafli 

Oda No A 461/1, Tinaztepe Kampüsü. Kaynaklar Yerleçkesi, Buca, 

TR-35160, Izmir, Turkey 

28. Σταύρος Μαμαλούκος 

Έκτορος 9, 152 35 Βριλήσσια 

29. Γεωργία Μαρίνου 

Ιέρωνος 12, 116 34 Αθήνα 

30.Νικόλαος Α. Μερτζιμέκης & Δημήτριος Α. Λιάκος 

Ευριττίδου 28, 566 25 Συκιές Θεσσαλονίκης & Γ. Γεννηματά 1, 566 25 Συκιές 

Θεσσαλονίκης 

31.Άννα Μπαλλιάν 

Μουσείο Μπενάκη , Κουμπάρη 1, 106 74 Αθήνα 

32. Ιωάννα Μπίθα 

Χελμού 6,113 63 Αθήνα 



111 

33. Χαράλαμπος Μπούρας 

Αναγνωστοπούλου 37, 106 73 Αθήνα 

34. Ιωακείμ Παπάγγελος & Αγγελική Στρατή 

10η ΕΒΑ, Πλ. Ιπποδρομίου 7, 546 21 Θεσσαλονίκη 

35. Μαρία Παρανή 

Παν/μιο Κρήτης, Φιλοσοφική Σχολή, Τμήμα Ιστορίας-Αρχαιολογίας, 741 00 

Ρέθυμνο 

36. Μαγδαληνή Παρχαρίδου-Αναγνώστου 

Πετροπουλακιδών 3, 546 35, Θεσσαλονίκη 

37. Αφροδίτη Πασαλή 

Μεγ. Αλεξάνδρου 7, 412 22 Λάρισα 

38. Πλάτων Πετρίδης 

Δημ. Καλλέργη 3, 174 55 Άλιμος 

39. Αναστασία Πλιώτα 

Ιουλιανού 15, 546 35 Θεσσαλονίκη 

40. Ιάκωβος Ποταμιάνος 

Τ.Θ. 28, 190 05 Νέα Μάκρη 

41. Ξανθή Προεστάκη 

Λ. Κατσώνη 25, 166 73 Βούλα 

42. Σταυρούλα Σδρόλια 

7Π ΕΒΑ, Άνθιμου Γαζή 46, 412 22 Λάρισα 

43. Αθανάσιος Σέμογλου 

Νότου 3, 153 42 Αθήνα 

44. Νικόλαος Σιώμκος 

Αναξίμανδρου 82, 542 50 Θεσσαλονίκη 

45. Jean-Pierre Sodini 

9, Av. du Mont Blanc, 92700 Colombes, France 

46.Ιωάννα Στουφή-Πουλημένου 

Νεφέλης 20, 152 32 Χαλάνδρι 

47.Marica Suput 

Zahumska 23 Β, 11000 Beograd, Yugoslavia 

48.Δημήτριος Τριανταφυλλόπουλος 

Αδρία 19Α, CY-1070 Λευκωσία 

49. Μαρίζα Τσιάπαλη 

10η ΕΒΑ, Πλ. Ιπποδρομίου 7, 546 21 Θεσσαλονίκη 



112 

50. Ιωάννης Τσιουρής 

Ακαδημίας 11, 453 32 Ιωάννινα 

51. Ανδρόνικος Φάλαγκας & Ελένη Βλαχοπούλου-Καραμπίνα 

Φ. Τζαβέλα 16,453 33 Ιωάννινα 

52. Παντελής Γ. Φούντας 

Βιάνδρου 9, 543 51 Θεσσαλονίκη 

53.Νικόλαος Χαρκιολάκης 

ΥΠΠΟ/ΔΑΒΜΜ, Ερμού 56, 101 86, Αθήνα 

54. Φαίδων Χατζηαντωνίου 

Κασσάνδρου 50, 546 33 Θεσσαλονίκη 

55.Αθηνά Χριστοφίδου 

Τζώρτζ 5,106 82 Αθήνα 

56. Γιώτα Ψαρρή 

Σωτήρος 36, Ιξιά, 851 01 Ρόδος 

57.ΕλοΊ^Ωφφρέ 

16 rue Nansouty, F-75014 Paris 





Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

