
  

  Ετήσιο Συμπόσιο Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 27 (2007)

   Εικοστό Έβδομο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης

   

 

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 04:12:40



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 04:12:40



Λ ΙΌ/ 

1)£Τ0ΕΒΔ0Μ€ ι'ΖΑ 
A Ρ ^ *ΜΙ A T Ι 

ΝΤΪΝΗΣ 

rtpnrPA ν 

ΛΪ-ΓΦΪΤ. -.ΩΝ 

Χριοτιανι 
', Γ,, "Αθήνα 





ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΕΒΔΟΜΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΉΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΉΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

'Αθήνα, 11,12 και 13 Μαΐου 2007 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 
Βασ. Σοφίας 22, Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2007 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΕΒΔΟΜΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 11,12 και 13 Μαΐου 2007 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 

Βασ. Σοφίας 22, Αθήνα 

Π Ρ Ο Γ Ρ Α Μ Μ Α 

Το καθιερωμένο εαρινό συμπόσιο για τη Βυζαντινή και τη Μεταβυζαντινή 

Αρχαιολογία και Τέχνη συγκαλείται για εικοστή έβδομη φορά από την Χριστιανική 

Αρχαιολογική Εταιρεία κατά το τριήμερο 11-13 Μαΐου 2007. 

Το εικοστό έβδομο συμπόσιο της Χ Α. Ε. είναι αφιερωμένο στην μνήμη του 

αείμνηστου προέδρου της εταιρείας Ηλία Κάλλια. 

Οι πρωινές συνεδριάσεις αρχίζουν την πρώτη και την τρίτη ημέρα στις 09.30. τη 

δεύτερη στις 10.00 ενώ οι απογευματινές συνεδριάσεις αρχίζουν την πρώτη και την 

τρίτη ημέρα στις 17.00, τη δεύτερη ημέρα στις 17.30. Ως ειδικό επιστημονικό θέμα, 

του εφετινού συμποσίου, έχει ορισθεί «Το βυζαντινό ύφασμα. Τέχνη, τεχνική και 

οικονομία» . Σε αυτό έχει αφιερωθεί μία εισήγηση (διάρκειας μισής ώρας) και 

συζήτηση στρογγυλής τράπεζας. 

Οι συνεδριάσεις της Παρασκευής καλύπτουν την τέχνη της παλαιοχριστιανικής 

και βυζαντινής περιόδου. Οι συνεδριάσεις του Σαββάτου αφορούν το ειδικό θέμα, 

ενώ της Κυριακής την τέχνη της μεταβυζαντινής περιόδου. 

Ο αριθμός των ανακοινώσεων είναι (67), και παρακαλούνται τόσον οι ομυλητές 

όσον και οι προεδρεύοντες των συνεδριάσεων να τηρούν με σχολαστική ακρίβεια τον 

χρόνο παρουσίασης που προβλέπεται από το πρόγραμμα. 

Η Χριστιανική Αρχαιολογική Εταιρεία ευχαριστεί το Υπουργείο Πολιτισμού το 

οποίο, όπως και κατά τα προηγούμενα έτη ενίσχυσε οικονομικώς το Εαρινό 

Συμπόσιο του 2006, και το Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο για τη φιλοξενία 

του. 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΕΒΔΟΜΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ 

ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 11,12 και 13 Μαΐου 2007 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 

Παρασκευή, 11 Μαΐου 2007 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ευτέρπη Μαρκή 

Ισίδωρος Κακούρης 

09.30 Έναρξη 

ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ 

ΘΕΜΑ ΤΑ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗΣ, ΖΩΓΡΑΦΙΚΗΣ ΚΑΙ ΜΙΚΡΟΤΕΧΝΙΑΣ 

09.45 Γιώργος Δεληγιαννάκης: Η οικονομία των νησιών του νοτιοανατολικού 

Αιγαίου κατά την ύστερη αρχαιότητα. 

10.00 Χριστίνα Τσιγωνάκη: Πρωτοβυζαντινή Ελεύθερνα: οι ανασκαφές του 

Πανεπιστημίου Κρήτης στο Πυργί, 

10.15 Αθανάσιος Μαΐλης: Το παλαιοχριστιανικό βαπτιστήριο του Φόδελε. 

10.30 Χαράλαμπος Πέννας: Κατακόμβες της Μήλου: Νέα στοιχεία. 

10.45 Ιωάννης Βιταλιώτης: Η κρύπτη της παλαιοχριστιανικής βασιλικής των 

Αγίων Τεσσαράκοντα στους Αγίους Σαράντα της Αλβανίας. 

11.00 Ζιελίνσκα Ντομπρόχνα - Αλέξανδρος Τσάκος: Εικονογραφικό corpus 

χριστιανικής Νουβίας. 

11.15 Αννα Νίκα: Χάλκινες πόρπες από τη Ρόδο. Εξαρτήματα ένδυσης 

"φοιδεράτων" ή βυζαντινών; 

11.30 Ιωάννης Μότσιανος: Θυμιατίζοντας με κανδήλια: Προβληματισμοί για τον 

διαχωρισμό των μεταλλικών θυμιατηρίων και κανδηλιών της 

πρωτοβυζαντινής εποχής (4ος-8ος αι. μ.Χ.). 

11.45 Συζήτηση 

12.00 Διάλειμμα 

ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ 

ΘΕΜΑΤΑ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

12.15 Χαρίκλεια Κοιλάκου: Ο Ορχομενός από την παλαιοχριστιανική περίοδο έως 

τους μεταβυζαντινούς χρόνους. 



6 

12.30 Παρασκευή Τριτσαρόλη: Οι παιδικές ταφές δύο βυζαντινών βοιωτικών 

νεκροταφείων (Ξηρονομή, 10ος-11ος αι. και Θήβα, 12ος - 13ος αι.) και η 

σημασία τους για την ανάλυση των ταφικών εθίμων. 

12.45 Κλήμης Ασλανίδης: Παρατηρήσεις στην αρχιτεκτονική της Αγίας Κυριακής 

στην Απείρανθο της Νάξου. 

13.00 Πασχάλης Ανδρούδης: Ο βυζαντινός ναός του Αγίου Γεωργίου (Karagedik 

Kilise) στην κοιλάδα του Περιστρέμματος (Beliçirma) της Καππαδοκίας. 

13.15 Σταύρος Μαμαλούκος: Παρατηρήσεις στη διαμόρφωση των ανοιγμάτων των 

θυρών και των παραθύρων στη βυζαντινή αρχιτεκτονική. 

13.30 Ιωάννης Βαραλής - Ιωάννης Λώλος: Ενεπίγραφο βυζαντινό επιστύλιο 

τέμπλου στον Άγιο Νικόλαο Βασιλικού Κορινθίας. 

13.45 Νικόλαος Τριβυζαδάκης: Η Ανάληψη του Μεγάλου Αλεξάνδρου. Μία 

ερμηνευτική απόπειρα της γέννησης του εικονογραφικού θέματος. 

14.00 Έλενα-Άννα Χλέπα: Ο διεθνής οίκος ψηφιδωτών Salviati της Βενετίας στο 

Δαφνί. Η πρώτη συντήρηση των ψηφιδωτών (1890-1893) βάσει των 

αρχειακών πηγών. 

14.15 Συζήτηση 

14.30 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης 

Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ροδονίκη Ετζέογλου 

Χαρίκλεια Κοιλάκου 

ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΕΡΕΥΝΗΤΙΚΩΝ ΠΡΟΓΡΑΜΜΑΤΩΝ 

17.00 Όλγα Καραγιώργου: Από το σιγγιλογραφικό corpus του θέματος της 

Ελλάδος: Στρατηγοί Ελλάδος (προσπάθεια χρονολογικής κατάταξης). 

17.15 Βασιλική Φώσκολου: Ευλογίες: Παρουσίαση του ερευνητικού προγράμματος 

του Πανεπιστημίου Κρήτης για τη μελέτη των αναμνηστικών προσκυνήματος. 

ΥΣΤΕΡΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ 

α. Η ΤΕΧΝΗ ΣΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΕΠΙΚΡΑΤΕΙΑ 

17.30 Έλλη Γκαλά-Γεωργιλά: Κατοικίες της βυζαντινής Θεσσαλονίκης. Τυπολογία 

και διαμόρφωση μέσα από τα έγγραφα των μονών του Αγίου Όρους. 

17.45 Μιχάλης Κόππας: Ο ναός του Σωτήρα στη Λαγκάδα της Μεσσηνιακής 

Μάνης. 

18.00 Σταύρος Αρβανιτόπουλος: Ο "κλωβός" στα τείχη του Μυστρά και σε άλλες 

οχυρώσεις της υστεροβυζαντινής περιόδου. 



7 

18.15 Alexandra Trifonova: Παλαιολόγεια εικόνα της Σταύρωσης του Μουσείου 

της Βάρνας στη Βουλγαρία. 

1830 Συζήτηση 

18.45 Διάλειμμα 

β, Η ΤΕΧΝΗ ΣΤΙΣ ΛΑΤΙΝΟΚΡΑΤΟΥΜΕΝΕΣ ΠΕΡΙΟΧΕΣ 

19.00 Σωτήρης Βογιατζής: Πρώτη προσέγγιση στην οικοδομική ιστορία των Αγίων 

Αναργύρων Κορωπίου Αττικής. 

19.15 Δημήτριος Αθανασούλης: Παρατηρήσεις στην αρχιτεκτονική του κάστρου 

Χλουμούτζι / Clermont. 

1930 Σταύρος Μαδεράκης: Υπάρχει κωνσταντινουπολίτικη τέχνη και μνημεία 

ιστορημένα από ζωγράφους από την Πόλη στην Κρήτη; 

20.00 Θέτις Ξανθάκη: Ο ναός της Παναγίας στο Ανισαράκι Κανδάνου: 

Εικονογραφικές ιδιαιτερότητες. 

20.15 Ναταλία Πούλου-Παπαδημητρίου: "...μηα κασέλα με πηατα μαγηοληκο. 

πενήντα κοματηα...": εισηγμένα κεραμικά στον βενετοκρατούμενο Χάνδακα. 

20.30 Κατερίνα Μανούσου-Ντέλλα: Νέα στοιχεία για την οχύρωση του 

μεσαιωνικού λιμανιού της πόλης της Ρόδου. 

20.45 Άννα-Μαρία Κάσδαγλη: Τρία μεσαιωνικά κοσμήματα από τις ανασκαφές της 

Ρόδου. Συμπεράσματα και προβλήματα. 

21.00 Χάρης Κουτελάκης: Το θεωρούμενο ως "ξίφος του αγίου Φιλήμονα" στην 

ομώνυμη μονή της Ρόδου. 

21.15 Συζήτηση 

21.30 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης 

Σάββατο, 12 Μαΐου 2007 

ΗΜΕΡΙΔΑ ΜΕ ΘΕΜΑ 

ΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ ΥΦΑΣΜΑ: ΤΕΧΝΗ, ΤΕΧΝΙΚΗ ΚΑΙ ΟΙΚΟΝΟΜΙΑ 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Μαρία Παναγιωτίδη 

Θεανώ Χατζηδάκη 

10.00 Σταύρος Γουλούλης: Το ύφασμα ως σύμβολο της γέννησης-αναγέννησης 

(γενεαλογικό δένδρο-δένδρο ζωής). Ειδική αναφορά στο θέμα της γενιάς του 

Αβραάμ. 



8 

10.15 Ελένη Βλαχοπούλου-Καραμπίνα: Το ιστορημένο βυζαντινό εκκλησιαστικό 

ύφασμα: εξελικτική πορεία, διάκοσμος, συμβολικός χαρακτήρας. 

1030 Κωνσταντίνος Χατζηαντωνίου: Το πρόβλημα της αντικειμενικής και 

ακριβούς ονομασίας των τεχνικών κεντημένων στα βυζαντινά υφάσματα: 

πραγματικότητα, αδιέξοδα και πιθανές λύσεις. 

11.45 Όλγα Μαγουλά: Η εισαγωγή βυζαντινού ενδυματολογικού συστήματος στην 

Μεροβίγγεια Δύση: Η μαρτυρία της αρχαιολογίας. 

11.00 Έρση Μπρούσκαρη: Υφάσματα από το Μουσείο Π. και Α. Κανελλοπούλου. 

11.15 Έλενα Παπασταύρου - Δάφνη Φίλιου; Νέα αποκτήματα κοπτικών 

υφασμάτων στη συλλογή του Βυζαντινού και Χριστιανικού 

Μουσείου. 

11.30 Γιούλη Σπαντιδάκη: Δύο τμήματα βυζαντινού κεντήματος από το Μουσείο 

Υφασμάτων της Λυών. 

11.45 Νικόλαος Τουτός: Παλαιολόγειος κεντητός επιτάφιος της Μονής 

Κωνσταμονίτου. 

12.00 Kathrin Colburn: A Double-Headed Eagle Embroidery: Analysis and 

conservation. 

12.15 Συζήτηση 

12.30 Διάλειμμα 

12.45 Ετήσια Γενική Συνέλευση των μελών της Χριστιανικής Αρχαιολογικής 

Εταιρείας. 

Εκθέσεις πεπραγμένων 2006: α) του Διοικητικού Συμβουλίου και β) της 

Εξελεγκτικής Επιτροπής Οικονομικής διαχειρίσεως. 

Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Ευθύμιος Τσιγαρίδας 

Αναστασία Τούρτα 

17.30 Anna Muthesius: Μεταξωτά βυζαντινά υφάσματα. 

18.00 Στρογγυλή Τράπεζα με θέμα: Βυζαντινά υφάσματα και κεντήματα: τέχνη, 

τεχνική και οικονομία. Συντονιστής: Δημήτρης Κωνστάντιος. Ομιλητές: 

Σοφία Τσουρινάκη - Παρή Καλαμαρά - Juliana Bojceva - Μαρία 

Γερολυμάτου. 

20.00 Διάλειμμα 



9 

20.30 Παρουσίαση του 28°" τόμου του Δελτίου της ΧΑΕ, αφιερωμένου στη 

μνήμη Παύλου Μυλωνά και απονομή του βραβείου «Έπαθλο Μαρίας 

Θεοχάρη» 

21.00 Δεξίωση 

Κυριακή, 13 Μαΐου 2007 

Πρωινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Τίτος Παπαμαστοράκης 

Όλγα Γκράτζιου 

ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ 

α. ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΙ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

09.30 Δημήτριος Τριανταφυλλόπουλος: Παράδοση / συντήρηση και "ανανέωση / 

πρόοδος" στον χώρο της ορθόδοξης εκκλησιαστικής τέχνης. Ονομάτων 

επίσκεψις και ορισμών όρια. 

09.45 Γεώργιος Φουστέρης: Παλαιό καθολικό Μονής Ξενοφώντος. Συνάλληλα 

εικονογραφικά προγράμματα. 

10.00 Κωνσταντίνος Κατσίκης: Μνημειακή ζωγραφική Που - 18ου αι. στο νομό 

Γρεβενών. 

10.15 Αγαθονίκη Τσιλιπάκου: Σκηνές από το θεομητορικό κύκλο στο καθολικό της 

Ι. Μ. Κοίμησης Σπηλαίου Γρεβενών. 

10.30 Νεκτάριος Πέττας: Σπάνια εικονογραφικά θέματα στη Μονή Αγίου 

Νικολάου του όρους (Τζιώρας) Ιωαννίνων. 

10.45 Ιωάννης Χουλιάρας: Ο ζωγραφικός διάκοσμος της Μονής Μεταμόρφωσης 

Δρενόβου Λιούντζης στη Βόρειο Ήπειρο (1666). 

11.00 Λάζαρος Κωνσταντινίδης: Τα μοτίβα του τροχού και του δέντρου της ζωής 

στη μεταβυζαντινή παράσταση της "Ζωής του ανθρώπου" στην εκκλησία 

Αγίου Ιωάννου του Προδρόμου στο Απόζαρι Καστοριάς: Σημειολογική 

προσέγγιση. 

11.15 Αικατερίνη-Κωνσταντίνα Κοντοπανάγου: Οι καπεσοβίτες ζωγράφοι Ιωάννης 

και Αναστάσιος Αναγνώστης στον Άγιο Γεώργιο Νεγάδων (1795). 

11.30 Μαρίζα Τσιάπαλη: Ο κύκλος του Ακάθιστου Ύμνου από το καθολικό της 

Ιεράς Μονής Παναγίας Χρυσοσπηλιώτισσας στο νομό Άρτας. 

11.45 Νικόλαος Γραικός: Κουλακιώτες ζωγράφοι στην ευρύτερη περιοχή της 

Κατερίνης κατά τον 19ο αιώνα. 

12.00 Συζήτηση 



10 

12.15 Διάλειμμα 

β. ΕΙΚΟΝΕΣ-ΜΙΚΡΟΤΕΧΝΙΑ - ΚΕΝΤΗΜΑΤΑ 

12.30 Αγγελική Σταυροπούλου: Εικόνες με σκηνές βίου του Αγίου Νικολάου στην 

Κέρκυρα, έργα κρητικού ζωγράφου του 16ου αιώνα. 

12.45 Στέλλα Ζένιου-Frizerio: TZENIOC ΠΑΠΑΛΕΟΝΤΙΟΥΠΡΕΤΟΡΙ 

HCCTOPICENΑΦΞΒ X(PICTO)Y. 

13.00 Δημήτριος Λιάκος: Ξυλόγλυπτοι σταυροί με επενδύσεις στην αγιορείτικη 

μονή Ιβήρων (16ος- 17ος αιώνας). 

13.15 Γιαννούλα Καπλάνη - Ελένη Νάκη - Χρήστος Καρύδης: Χρυσοκέντητοι 

επιτάφιοι από τη συλλογή του Μουσείου Ελληνικής Λαϊκής Τέχνης: Κειμήλια 

μικρασιατικού ελληνισμού. 

13.30 Νικόλαος Παζαράς - Έφη Δουλγκέρη: Κεντητός επιτάφιος της Κοκκώνας 

του Ιωάννου από το αρχαιοπωλείο Καλφαγιάν στη Θεσσαλονίκη. 

13.45 Αναστάσιος Αντωνάρας: Επιμανίκιο επισκόπου Θεσσαλονίκης Γερασίμου 

Κρητός. 

14.00 Συζήτηση 

14.15 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης 

Απογευματινή Συνεδρίαση. Προεδρεύουν: Νικόλαος Γκιολές 

Δημήτριος Τριανταφυλλόπουλος 

y. ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ 

17.00 Μαρία Λαμπρινού: Η μεσαιωνική οχύρωση και η πρώιμη πυροβόλια 

περίοδος του φρουρίου Αγίας Μαύρας. 

17.15 Ιωάννα Στουφή-Πουλημένου: Παρατηρήσεις στο καθολικό της Μονής 

Αστεριού. 

17.30 Ιωάννα Καράνη: Ιερός ναός Κοιμήσεως της Θεοτόκου στο Χρύσω Αγράφων. 

17.45 Φαίδων Χατζήαντωνίου: Νεώτερες παρατηρήσεις στις οικοδομικές φάσεις 

της δυτικής πτέρυγας της Μονής Παντοκράτορος Αγίου Όρους. 

18.00 Νικόλαος Μερτζιμέκης - Νικόλαος Σιώμκος: Περί του γρηγοριάτικου 

κελιού του Αγίου Τρύφωνα στις Καρυές Αγίου Όρους και της ιστορήσεως του 

ναού του. 

18.15 Συζήτηση 

18.30 Διάλειμμα 



11 

18.45 Μιχαήλ Παπαβαρνάβας: Η αρχιτεκτονική του καθολικού της Μονής Τιμίου 

Προδρόμου Βομβακούς Ναυπακτίας. 

19.00 Ιωάννης Καρατζόγλου: Διάδοση & παραλλαγές του αθωνίτικου τύπου και η 

Μονή Αγίου Συμεών Μεσολογγίου. 

19.15 Σωτήρης Παράσχου: Η αρχιτεκτονική του καθολικού της Μονής 

Παντοκράτορος στο Αγγελόκαστρο Αιτωλίας. 

19.30 Αφροδίτη Πασαλή: Το καθολικό της Μονής Προυσού Ευρυτανίας. 

19.45 Εμμανουήλ Τσάλης: Η αρχιτεκτονική του καθολικού της Μονής Προφήτου 

Παηδονιάς Ιωαννίνων. 

20.00 Ξανθή Σαββοπούλου-Κατσίκη: Μεταβυζαντινές εκκλησίες στο Άνω Βοΐο 

νομού Κοζάνης. 

20.15 Αργύρης Πετρονώτης: Τζουμερκιώτικα κωδωνοστάσια. Ένα δυτικότροπο 

είδος καμπαναριών 19ου-20ου αιώνα. 

20.30 Συζήτηση 

20.45 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης και του 27 ο υ Συμποσίου 

Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης 





13 

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Χ. ΑΘΑΝΑΣΟΥΛΗΣ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗΝ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ 

ΤΟΥ ΚΑΣΤΡΟΥ ΧΛΟΥΜΟΥΤΖΙ / CLERMONT 

Το κάστρο Χλουμούτζι {Clermont) στο κάστρο Κυλλήνης Ηλείας ανεγέρθηκε το 1220-3 από 

τον Γοδεφρείδο Α' Βιλλεαρδουίνο. Χτισμένο σε θέση στρατηγική, ανάμεσα στην πρωτεύουσα 

του πριγκιπάτου της Αχαΐας Ανδραβίδα και στο κύριο λιμάνι του την Γλαρέντζα, προσέφερε 

εποπτεία μεγάλου τμήματος της βορειοδυτικής Πελοποννήσου καθώς και του νότιου Ιονίου 

Πελάγους. Βασικός προορισμός του εντυπωσιακού κτηρίου ήταν η χρήση του ως πριγκιπικής 

κατοικίας και συμβόλου κυριαρχίας του φράγκου ηγεμόνα. 

Το κάστρο αποτελείται από δύο περιβόλους, έναν εξωτερικό που ενισχύει την οχύρωση στις 

ομαλότερες πλαγιές του λόφου και έναν εσωτερικό σχήματος εξαγωνικού. Κατά μήκος των 

εξωτερικών τειχών διατηρούνται τα ερείπια ξυλόστεγων, επιμηκών κτηρίων με τζάκια και 

υπόγειες θολωτές κινστέρνες. Ο εσωτερικός περίβολος διαμορφώνεται από σειρά θολωτών 

αιθουσών που περιβάλλουν μια μεγάλη κεντρική αυλή εξαγωνικού σχήματος σχηματίζοντας 

μια οχυρή κατασκευή ενισχυμένη με δύο ημικυλινδρικούς πύργους. Η είσοδος στο πριγκιπικό 

συγκρότημα διαμορφωνόταν σε εσοχή εν μέσω δύο ορθογωνικών σε κάτοψη πύργων, οι 

οποίοι ψηλά συνδέονταν με ημικυλινδρικό θόλο. Σε χαμηλότερο επίπεδο ένα τόξο 

ενοποιούσε την όψη τους. Στην εσοχή, πάνω από την οξυκόρυφη πύλη υπήρχε παράθυρο 

με συμφυές ανάγλυφο σύνθετο πλαίσιο. Η πρόσβαση στην αυλή γινόταν μέσα από ένα 

θολωτό διαβατικό. Οι θολοσκεπείς αίθουσες πλην μιας είναι διώροφες και καλύπτονται με 

δώμα. Τα όμβρια συγκεντρώνονταν σε μεγάλη υπόγεια θολωτή δεξαμενή στην 

νοτιοανατολική πτέρυγα του συγκροτήματος. 

Στα ισόγεια υπήρχαν αποθηκευτικοί και γενικά βοηθητικοί χώροι. Στους ορόφους του 

εσωτερικού περιβόλου αναπτύσσονταν οι χώροι διαμονής του ηγεμόνα {logis princière), το 

πριγκιπικό παρεκκλήσι και η επίσημη αίθουσα υποδοχής {grande salle de reception). H 

πρόσβαση στους ορόφους γίνεται από την κλειστή αυλή με εξωτερικές κτιστές σκάλες. Έξω 

από την αίθουσα υποδοχής και το παρεκκλήσι η λιθόκτιστη μνημειακή κλίμακα απέληγε σε 

μεγάλο εξώστη που στηριζόταν σε τρεις οξυκόρυφους θόλους. Οι αίθουσες στους ορόφους 

διέθεταν κτιστά ερμάρια, μεγάλα τζάκια, ενώ όλοι οι χώροι διαμονής είχαν και αποχωρητήρια 

{latrines). Παρά τον ομοιογενή χαρακτήρα του, το συγκρότημα διαθέτει επάλληλες 

κατασκευαστικές φάσεις. 

Μετά την οθωμανική κατάκτηση του 1460, το κάστρο δέχθηκε μετατροπές για την 

προσαρμογή του στα πυροβόλα όπλα. Προστέθηκε ένας ημικυλινδρικός πύργος στον 

εξωτερικό περίβολο, ενισχύθηκε η · είσοδος του και διαμορφώθηκαν δώματα για την 

εγκατάσταση πυροβόλων. Την ίδια περίοδο, ο θολωτός χώρος εμπρός από την εσωτερική 



14 

πύλη κλείστηκε με την ανέγερση τοίχου στο μέτωπο και την διευθέτηση μιας ακόμη πύλης 

στην είσοδο του περιβόλου. 

Το κάστρο Χλουμούτζι ήταν το μεγαλύτερο οικοδομικό πρόγραμμα που εφάρμοσαν οι 

Φράγκοι στον ελλαδικό χώρο. Σε αντίθεση με τα άλλα φραγκικά κάστρα που είναι κατασκευές 

λιτές, χωρίς υψηλές προδιαγραφές τόσο στον σχεδιασμό και όσο στην κατασκευή και τα 

οποία συνήθως προσαρμόζονται σε παλιότερες βυζαντινές ή και κλασικές οχυρώσεις, στο 

αρχιτεκτονικό σχέδιο του Clermont εφαρμόζονται τα πρότυπα της γαλλικής οχυρωματικής 

της εποχής του βασιλιά Φιλίππου Αυγούστου (système philippieri), προσαρμοσμένα στην 

μεσογειακό περιβάλλον. Ο εσωτερικός περίβολος αποτελεί χαρακτηριστικό δείγμα γαλλικού 

μεσαιωνικού οχυρού παλατιού. Πρόκειται δηλαδή για ένα «εμφυτευμένο» κτήριο της δυτικής 

αρχιτεκτονικής παράδοσης, μνημείο με καταλυτική επίδραση στην τοπική αρχιτεκτονική 

παράδοση, καθώς έδρασε ως τοπόσημο με τον μέγεθος και την ποιότητα του. 

Εκτός από τον σχεδιασμό, το κάστρο διαθέτει δυτικότροπα μορφολογικά και κατασκευαστικά 

χαρακτηριστικά, μορφές της ρωμανικής και της πρώιμης γοτθικής αρχιτεκτονικής, που 

προδίδουν την εμπλοκή 'φράγκων οικοδόμων. Παρά την καταστροφή των περισσότερων 

ανοιγμάτων του κάστρου λόγω της αρπαγής των πωρόλιθων τον 19ο αι., από τις τελευταίες 

έρευνες έχουν προκύψει ικανά στοιχεία για την αποκατάσταση της μορφής τους. 

Το κάστρο προσφέρει αρκετές παραλλαγές ενός τύπου θυρών και παραθύρων, μονόλοβων 

και δίλοβων, που προέρχεται από την μεσαιωνική δυτική αρχιτεκτονική παράδοση και 

εξαπλώνεται στην περιοχή μετά την φραγκική κατάκτηση: ένα άνοιγμα στον τοίχο, που 

καλύπτεται με χαμηλωμένο τόξο και περιβάλλεται στο εξωτερικό άκρο με στενότερο, 

συμφυές με την τοιχοποιία, λίθινο λαξευτό πλαίσιο. 

Οξυκόρυφοι και χαμηλωμένοι θόλοι, οξυκόρυφα τόξα πλαισίων ανοιγμάτων, πλαίσια 

παραθύρων με βαθμιδωτά διατεταγμένους ημικιονίσκους και βεργία, οξυκόρυφα πλαίσια 

εισόδων με λοξότμητες αποτμήσεις και βεργία αναδεικνύουν τον δυτικό χαρακτήρα της 

κατοικίας του ηγεμόνα. 

Στο μεγάλο εργοτάξιο του κάστρου εργάστηκαν και ντόπια οικοδομικά συνεργεία, όπως 

προκύπτει από την παραλλαγές της αργολιθοδομής στις τοιχοποιίες. Η συνεργασία 

Φράγκων και Ρωμιών έδωσε την δυνατότητα στους τελευταίους να αφομοιώσουν τις νέες 

κατασκευαστικές τεχνικές και την αρχιτεκτονική διακόσμηση. Τα νέα στοιχεία τα 

προσάρμοσαν στην συνέχεια σε βυζαντινούς ναούς του φραγκοκρατούμενου Μοριά, όπως η 

Παναγία Βλαχέρνα Γλαρέντζας, η Παναγία και ο Σωτήρας Γλάτσας, η Παναγία Καθολική στην 

Γαστούνη, η Αγία Άννα Μουντράς, δημιουργώντας μια πρωτότυπη αρχιτεκτονική παράδοση 

στο πριγκιπάτο του Μοριά, η οποία ακμάζει στον 13° και φθάνει μέχρι τις αρχές του 14ου 

αιώνα. 



15 

ΠΑΣΧΑΛΗΣ ΑΝΔΡΟΥΔΗΣ 

Ο ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΓΕΩΡΓΙΟΥ (KARAGEDÎK KÎUSE) ΣΤΗΝ ΚΟΙΛΑΔΑ ΤΟΥ 
ΠΕΡΙΣΤΡΕΜΜΑΤΟΣ (BELÎÇIRMA) ΤΗΣ ΚΑΠΠΑΔΟΚΙΑΣ 

Κατά μήκος του ποταμού Melendiz Su, στην γραφική κοιλάδα του 
Περιστρέμματος (Beliçirma) της Καππαδοκίας, σώζονται, αναρίθμητες λαξευτές στο 
βράχο οικίες και ναοί. Σε μια πλαγιά, στη δεξιά όχθη του ποταμού, βρίσκεται η βυζαντινή 
εκκλησία «Karagedik Kilise», για την οποία διατηρούνταν τον 19ο αιώνα, από τους 
Έλληνες της περιοχής, η ανάμνηση της αφιέρωσης της στον άγιο Γεώργιο. 

Ο ναός καταστράφηκε στο μεγαλύτερο του τμήμα από την κατάρρευση των 
βράχων της πλαγιάς που υψώνεται από επάνω του. Στα Α. και προς Β., σώζονται ακόμη 
μόνο ο βόρειος τοίχος, οι κόγχες του ιερού και λιγοστά κατάλοιπα αγιογραφιών. 

Με σωζόμενες εξωτερικές διαστάσεις 15,5 χ 12,40 μ. περίπου (χωρίς τις 
προεξέχουσες αψίδες του ιερού), ο Άγιος Γεώργιος ανήκει στην κατηγορία των σύνθετων 
σταυροειδών εγγεγραμμένων με τρούλο ναών. Από τις τρεις αψίδες του Ιερού, η 
επτάπλευρη κεντρική εξέχει περισσότερο από τις ημικυκλικές των παραβημάτων. Η 
ημικυλινδρική καμάρα που καλύπτει τον χώρο του Ιερού Βήματος και αυτόν στα Δ. του, 
διαμορφώνεται σε δύο επίπεδα με μια βαθμίδα. Τα γωνιαία διαμερίσματα καλύπτουν 
στενές διαμήκεις ημικυλινδρικές καμάρες · τα δυτικά είχαν και όροφο, ο οποίος 
προφανώς επικοινωνούσε με τα υπερώα του νάρθηκα. Με την κατάρρευση των βράχων 
(πριν τον 20ό αι.) καταστράφηκαν ο τρούλος και οι ημικυλινδρικές καμάρες που τον 
στήριζαν. Η μορφή του τρούλου δεν θα πρέπει ασφαλώς να απείχε πολύ από αυτή του 
τοπικού καππαδοκικού ιδιώματος, καθότι σπάνιζαν οι περιπτώσεις πιο σύνθετων 
αναζητήσεων. Η σφενδόνη του θα πρέπει να ήταν πολυγωνική (οκταγωνική;), με 
μονόλοβα παράθυρα. Οι κεραίες του σταυρού καλύπτονταν με αμφικλινείς στέγες, ενώ 
τα γωνιακά διαμερίσματα με μονόρριχτες στέγες, με κλίση προς τις μακρές πλευρές. 

Σε παλιές φωτογραφίες του Αγίου Γεωργίου των W. Ramsay και G. Bell, 
διακρίνεται προς Δ. το κατάλοιπο (προς Β.) του δυτικού τοίχου του κυρίως ναού, με μια 
κεντρική μεγάλη τοξωτή είσοδο στον άξονα, και από επάνω της, στον ίδιο άξονα, τον 
σωζόμενο εκείνη την εποχή βόρειο σταθμό ενός παραθύρου. Οι είσοδοι για τα δυτικά 
γωνιαία διαμερίσματα του κυρίως ναού ήταν επίσης τοξωτές και οπωσδήποτε 
χαμηλότερες από την κεντρική. Ο ναός φωτιζόταν από τα παράθυρα του τρούλου, όπως 
και από τα τρία μονόλοβα τοξωτά και σε υποχώρηση παράθυρα, με ψηλότερο το μεσαίο, 
που ανοίγονται αξονικά στο τύμπανο του αψιδώματος της βόρειας εγκάρσιας κεραίας 
του σταυρού · ανάλογα ανοίγματα θα πρέπει να υπήρχαν και στο τύμπανο της νότιας 
κεραίας. Στην κεντρική αψίδα του ιερού οι πέντε πλευρές έχουν βαθμιδωτά αψιδώματα 
με τόξα από λίθινους θολίτες · στα τρία κεντρικά ανοίγεται από ένα μικρό παράθυρο, ενώ 
οι κόγχες των παραβημάτων έχουν από ένα μονόλοβο παράθυρο. 

Οι εξωτερικές επιφάνειες του ναού διαρθρώνονται με διπλά βαθμιδωτά 
αψιδώματα στις μακρές πλευρές των παραβημάτων και στα - σε επαφή -δυτικά τους 
διαμερίσματα, στις εγκάρσιες κεραίες του σταυρού, στο βορειοδυτικό γωνιαίο διαμέρισμα 
του κυρίως ναού, αλλά και στο νάρθηκα, από τον οποίο δεν σώζεται τίποτε. Οι 
τοιχοποιίες του ναού, από ορθογώνια πελεκημένους λίθους, με ευκρινείς αρμούς, είναι 
στο εσωτερικό τους χυτές. Στις γωνίες χρησιμοποιήθηκαν ορθογώνιοι λίθοι ισομεγέθεις 
με τους υπολοίπους του ναού και όχι μεγάλα αγκωνάρια. Με ορθογώνια σκαλισμένους 
λίθους και με ξυλότυπους κατασκευάστηκαν όλοι οι θόλοι, ενώ τα τόξα μετώπου των 
κατασκευών των θόλων σχηματίστηκαν από καλά αρμοσμένους θολίτες. Τα διπλά τόξα 
των παραθύρων οικοδομήθηκαν με λαξευμένους θολίτες, με εξαίρεση αυτά στα 
παράθυρα και στο δυτικότερο αψίδωμα της βόρειας πλευράς, όπου γίνεται και χρήση 
πλίνθων (μικτή δομή), με εναλλαγή δύο πλίνθων και ενός θολίτη. 



16 

Οι Ramsay και Bell κατέγραψαν και σχεδίασαν στο βορειοδυτικό γωνιαίο 
διαμέρισμα του κυρίως ναού ένα μικρό παρεκκλήσι - μάλλον μεταγενέστερο -, το οποίο 
δεν σώζεται πια. 

Η κάλυψη των γωνιαίων διαμερισμάτων με διαμήκεις ημικυλινδρικές καμάρες, 
επιβίωση του τρόπου θολοδομίας των μεταβατικών ναών, συνέχισε να εφαρμόζεται και 
στις εξελιγμένες εκδοχές του σταυροειδούς εγγεγραμμένου. Στο ναό του Αγίου Γεωργίου 
τα τοξωτά ανοίγματα επικοινωνίας των ανατολικών γωνιαίων διαμερισμάτων του κυρίως 
ναού με την εγκάρσια κεραία του σταυρού είναι αρκετά ψηλά και αντιστοιχούν στα τόξα 
μετώπου των ημικυλινδρικών τους καμάρων. Τα αντίστοιχα των δυτικών γωνιαίων 
διαμερισμάτων του ναού αντιστοιχούν, με τη σειρά τους, στα τόξα μετώπου των 
καμάρων τους και είναι χαμηλότερα, γιατί επάνω από αυτά διαμορφωνόταν όροφος. 

Η επιμήκυνση του χώρου του Ι. Βήματος ως προς τα παραβήματα, η οποία 
παρατηρείται στον Άγιο Γεώργιο στο Περίστρεμμα θεωρείται στοιχείο της αρχιτεκτονικής 
της Κωνσταντινούπολης · στην περίπτωση μας η επέκταση γίνεται όχι με την 
επιμήκυνση προς Α. της καμάρας που καλύπτει το Ι. Βήμα, αλλά με την προσθήκη μιας 
άλλης καμάρας μικρότερου πλάτους. 

Η απουσία ειδικών μορφολογικών και κατασκευαστικών στοιχείων στο ναό, που 
μπορούσαν να ορίσουν πιο κλειστά χρονολογικά σχήματα εμποδίζει οποιαδήποτε 
προσπάθεια ακριβέστερης χρονολόγησης του. Οι ενδείξεις για τη χρονική ένταξη του 
μνημείου διαγράφουν ένα ευρύ χρονολογικό πλαίσιο, ανάμεσα στα τέλη του 10ου αι. και 
πριν το 1071 (μάχη του Μαντζικέρτ). Ασφαλέστερο χρονολογικό όριο για την κατασκευή 
του ναού μπορούν να θεωρηθούν μόνο οι λιγοστές σωζόμενες τοιχογραφίες του 
(μαρτύριο του τροχού του αγίου Γεωργίου, καταδίωξη της Ελισάβετ, μεμονωμένοι άγιοι, 
γραπτές μιμήσεις ορθομαρμάρωσης στα εσωρράχια των τόξων των παραθύρων της 
βόρειας κεραίας του σταυρού), που χρονολογήθηκαν κυρίως στο πρώτο μισό του 11ου 
αιώνα. 

Η μαρτυρία του Καππαδόκη Α. Λεβίδη (1899) για την ύπαρξη, επάνω από την 
είσοδο του ναού, της ακόλουθης επιγραφής : «Ούτος ο πάνσεπτος ναός του Αγίου 
ενδόξου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου επεσκευάσθη, καθώς οραται, δια συνδρομής 
Βασιλείου .... και ... 'Ρωμαίων βασιλευόντων και Κυρίλλου αρχιερατεύοντος επί 
ηγουμενεία ίωάννου, έτει Θεογονίας αν/Γ» [=1052], περιπλέκει τα όσα αφορούν στην 
ακριβή χρονολόγηση του ναού και χρήζει περαιτέρω ανάλυσης. Δεν είμαστε σε θέση να 
γνωρίζουμε αν η επιγραφή ήταν βυζαντινή ή μεταγενέστερη και αν αυτό ήταν όντως το 
ακριβές περιεχόμενο της. Δεν αποκλείεται να είναι πολύ μεταγενέστερη και να απηχεί το 
πραγματικό έτος «επισκευής» (επεσκευάσθη) του ναού, δηλαδή το 1052. Βέβαια, η θέση 
της δεν μπορεί να προσδιοριστεί επακριβώς, καθώς μόλις δέκα χρόνια μετά την 
μαρτυρία του Λεβίδη, οι Ramsay και Bell δημοσίευσαν μια φωτογραφία του Αγίου 
Γεωργίου, στην οποία διακρίνεται το όρθιο ακόμη βόρειο μισό του δυτικού τοίχου του 
κυρίως ναού, όπου δεν φαίνεται να υπήρχε χώρος για επιγραφή. 

Ο Άγιος Γεώργιος, δημιουργία με ιδιότυπα στοιχεία της καππαδοκικής 
παράδοσης (λαξευτές τοιχοποιίες και θολοδομίες, σκαλότρυπες με βαθύ τετράγωνο ή 
ορθογώνιο σκάλισμα στον λίθο, μικρά και αυτόνομα παράθυρα, απουσία κεραμικού 
διακόσμου, πλάκες με ρόδακες στα αψιδώματα της βόρειας πλευράς), εντάσσεται στα 
έργα της σφαίρας επιρροής της αρχιτεκτονικής της Κωνσταντινούπολης (κάτοψη και 
γενική μορφή ναού, υψίκορμα αψιδώματα, χρήση πλίνθων και λίθων στα τόξα). Οι 
επιδράσεις της Πρωτεύουσας είναι ακόμη πιο έντονες στον περίπου σύγχρονο του 
λαμπρό ναό του «Çanli Kilise» στο Çeltek (απλό τετράστυλο σταυροειδή εγγεγραμμένο, 
περί τα μέσα του 11ου αιώνα). Ο Άγιος Γεώργιος, σχεδόν πανομοιότυπος με τον 
ανοικοδομημένο στα 1839 (τρούλος, νάρθηκας) βυζαντινό σταυροειδή εγγεγραμμένο 
ναό του Αγίου Γρηγορίου στην γειτονική του Περιστρέμματος Καρβάλη, μπορεί να 
αποδοθεί, με αρκετή ασφάλεια, στο διάστημα πρώτο μισό-μέσατου 11ου αιώνα. 



17 

ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ Χ. ΑΝΤΏΝΑΡΑΣ 

ΕΠΙΜΑΝΙΚΙΟ ΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ ΓΕΡΑΣΙΜΟΥ ΚΡΗΤΟΣ 

Στην αίθουσα για τη μεταβυζαντινή περίοδο της μόνιμης έκθεσης του Μουσείου 

Βυζαντινού Πολιτισμού, μεταξύ των υπολοίπων αμφίων εκτίθεται και ένα σπάνιο επιμανίκιο 

(ΜΒΠ ΒΥΦ 70) κατασκευασμένο για τον επίσκοπο Θεσσαλονίκης Γεράσιμο (1788-1810), που 

καταγόταν από την Κρήτη. Το έργο αποκτήθηκε με αρχαιοπωλική αγορά το 2003 χάρη σε 

χορηγία της εταιρείας Carrefour Μαρινόπουλος Α.Ε. 

Το επιμανίκιο έχει σχήμα τραπεζίου, με ύψος 16,5, εκ., πλάτος στενής πλευράς 19 εκ. 

και φαρδιάς 29 εκ. Είναι κατασκευασμένο από ένα ύφασμα, πιθανότατα μεταξωτό, αόρατο 

σήμερα κάτω από τον κεντητό του διάκοσμο. 

Το υπό μελέτη επιμανίκιο διαφέρει σημαντικά από άλλα γνωστά σύγχρονα του, που 

ήσαν αρκετά τυποποιημένα ως προς τα θέματα των παραστάσεων που τα κοσμούσαν, αλλά 

και απλούστερα ως προς την τεχνική διακόσμησης τους. Συνηθιζόταν να απεικονίζεται σε 

κεντρικό μετάλλιο ένα κεντρικό θέμα, συχνά ο Ευαγγελισμός, με τον αρχάγγελο Γαβριήλ στο 

ένα επιμανίκιο και την Παναγία στο άλλο, ή κάποιο θαύμα του Κυρίου, ενώ την υπόλοιπη 

επιφάνεια, ιδίως από τον 17° αι. και εξής καλύπτουν ανθισμένοι βλαστοί. Αντίθετα, στην 

επιφάνεια του αμφίου απλώνεται μία ενιαία παράσταση που αποδίδει την επίκληση του 

επισκόπου για σωτηρία του ιδίου και της μητρόπολης του από τον άγιο Δημήτριο, προστάτη 

άγιο της Θεσσαλονίκης, σ οττοίος ανταποκρινόμενος κατέρχεται πάνω από την τειχισμένη 

πόλη μέσα σε πολύχρωμο σύννεφο και ευλογεί τα σύμβολα της αρχιεροσύνης του Γερασίμου. 

Ο διάκοσμος έχει κεντηθεί με χρυσά και αργυρά σύρματα, χρυσόνημα και αργυρόνημα, 

τιρτίρ και μεταξωτό νήμα σε αποχρώσεις καφέ, γαλάζιου, ερυθρού, υποκίτρινου και μαύρου, 

που έσπαζε τη χρωματική μονοτονία των χρυσών και αργυρών μετάλλινων συρμάτων. Σε 

αρκετά σημεία, η επιθυμητή απόχρωση επιτυγχάνεται με τη χρήση συστραμμένων νημάτων 

δύο χρωμάτων, όπως γαλάζιου με μελιτζανί και υποκίτρινου με μελιτζανί. Η κυρίαρχη βελονιά 

είναι το καβαλίκι ή καρφωτή βελονιά, ενώ σε κάποια σημεία έχει χρησιμοποιηθεί και η 

ριζοβελονιά καθώς και η ορθή ρίζα και η ίσια-σπασμένη ρίζα της τεχνικής της κρυφής βελονιάς. 

Τα χαρακτηριστικά των προσώπων είναι γραπτά. Μικρά μαργαριτάρια έχουν χρησιμοποιηθεί 

σε σημεία της μορφής του αγίου και των αρχιερατικών εμβλημάτων του Γερασίμου. 



18 

Στο επιμανίκιο του Μουσείου γίνεται ευρεία χρήση χρωματιστών μεταξωτών νημάτων, 

προκειμένου να αποδοθούν ζωγραφικά τα στοιχεία της παράστασης. Ο τρόπος αυτός ήταν σε 

χρήση από τους δυτικούς κεντητές από πολύ νωρίτερα, αλλά στον ορθόδοξο κόσμο φαίνεται 

ότι εισήχθη στα μέσα του 18ου αι. Πιθανολογείται ότι αυτό συνέβη λόγω της χρήσης έργων 

βιεννέζικων εργαστηρίων, όπως αυτών που σχεδίασε ο Χριστόφορος Ζεφάροβιτς, του οποίου 

υπογεγραμμένος σάκκος και επιγονάτιο εκτίθενται επίσης στην αίθουσα του Μουσείου, 

Από την ίδια, πολύ πιθανόν, στολή για την οποία είχε κατασκευαστεί το επιμανίκιο του 

Μουσείου να διατηρούνται και άλλα τμήματα. Πρόκειται για τέσσερα επίρραπτα κοσμήματα, τα 

οποία σώζονται σήμερα στην Κύπρο, τα πόματα και οι πόλοι του μανδύα του, τα οποία 

διακρίνονται μάλιστα στην απεικόνιση του ιεράρχη στο επιμανίκιο. Σε αυτά αναφέρεται ότι 

αποτελούν κτήμα του Γερασίμου του Κρητός (επισκόπου) Θεσσαλονίκης, με ημερομηνία 13 

Οκτωβρίου του 1796 και ότι είναι έργα των κεντητριών Ευφρόσυνης και Αικατερίνης. Εξαιτίας 

της ιδιαίτερης μεταχείρισης στα σύμβολα των θεσσαλονικέων αγίων σε αυτά, όπως ακριβώς 

και στο επιμανίκιο, έχει θεωρηθεί, ίσως αβάσιμα, ότι αποτελούν έργα θεσσαλονικιών 

κεντητριών. Σε κάθε περίπτωση το επιμανίκιο του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού, ακόμη 

και αν δεν αποτελεί έργο τοπικού εργαστηρίου χρυσοκεντητικής -και είναι γνωστό πως τέτοια 

εργαστήρια λειτουργούσαν κατά την Τουρκοκρατία στην περιοχή της Ροτόντας- είναι ένα πολύ 

σημαντικό τεκμήριο της ιστορίας της Θεσσαλονίκης, καθώς αποτελεί το μόνο υλικό στοιχείο 

που διασώζεται σήμερα στην πόλη το οποίο μαρτυρά την παρουσία του Γερασίμου στον 

εκκλησιαστικό θρόνο της. Τέλος, εξίσου σημαντικό είναι το άμφιο αυτό εξαιτίας των 

λεπτομερειών της τεχνικής κόσμησης του, αλλά και εξαιτίας του θέματος που απεικονίζει, που 

είναι εξαιρετικά σπάνιο, αν όχι μοναδικό, και ασυνήθιστο για την παραδοσιακή εκκλησιαστική 

χρυσοκεντητική, ενδεικτικό όμως των νεωτεριστικών τάσεων στην τέχνη του αιώνα των 

Φαναριωτών και του Διαφωτισμού. 



19 

ΣΤΑΥΡΟΣ Ι. ΑΡΒΑΝΙΤΟΠΟΥΛΟΣ 

Ο "ΚΛΩΒΟΙ" ΣΤΑ ΤΕΙΧΗ ΤΟΥ ΜΥΣΤΡΑ ΚΑΙ ΣΕ ΑΛΛΕΣ 

ΟΧΥΡΩΣΕΙΣ ΤΗΣ ΥΣΤΕΡΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ 

Με τον όρο κλωβός περιγράφεται από τον Αναστάσιο Ορλάνδο στη γνωστή μελέτη του για 

τα παλάτια και τα σπίτια του Μυστρά η προσθήκη μικρού, ιδιαίτερου περιβόλου μπροστά από 

την πύλη τ' Αναπλιού, η οποία ανοίγεται στα ανατολικά τείχη της Άνω Πόλης. Το στοιχείο αυτό 

είναι γνωστό στη διεθνή βιβλιογραφία με τους όρους barbican, barbacane, zwinger. Πρόκειται 

για πρόσθετη κατασκευή σε ευαίσθητα σημεία (συνηθέστατα πύλες) των οχυρώσεων πόλεων ή 

μικρότερων φρουρίων, με πολλαπλές χρήσεις. 

Η ιδέα θεωρείται συχνά ως δάνειο της οχυρωματικής τέχνης της Δύσης στο βυζαντινό κόσμο 

κατά την περίοδο των Σταυροφοριών. Η θέση αυτή δεν θα πρέπει να θεωρείται ως βέβαιη, 

καθώς κλωβός μπροστά από πύλες απαντάται σε οχυρώσεις της παλαιοχριστιανικής ήδη 

περιόδου, όπως στη βυζαντινή Βόρεια Αφρική, αλλά και σε παραδείγματα των μεσοβυζαντινών 

χρόνων (μεταξύ άλλων στον Ακροκόρινθο, τη Βόνιτσα, την Κασσιώπη Κερκύρας), 

Παραλλήλως, η μορφή του barbacane εξελίσσεται βεβαίως στη Δυτική Ευρώπη από τον 1 Ιο au 

και εξής και γνωρίζει θεαματική ανάπτυξη το 13ο και το 14ο αι. τόσο εκεί όσο και στα κράτη 

των Σταυροφόρων στην Ανατολή, αλλά και των ποικίλων λατίνων ηγεμόνων στα εδάφη του 

Βυζαντίου μετά το 1204. 

Η διαμόρφωση του παρουσιάζει έντονες διαφοροποιήσεις σε κάθε εφαρμογή. Συνήθως έχει 

ύψος εμφανώς μικρότερο από εκείνο του τείχους που προστατεύει, χωρίς να λείπουν και 

παραδείγματα σχεδόν ισοϋψών ζωνών. Διαθέτει πύργους -ενίοτε πολυάριθμους, όπως στο 

Μυστρά (7)-, σε αρκετές όμως περιπτώσεις αυτοί απουσιάζουν παντελώς. Η πύλη του βρίσκεται 

κατά κανόνα σε ορθή γωνία ως προς την πύλη του τείχους, απαντώνται ωστόσο και πύλες 

ανοιγόμενες στον άξονα της εσωτερικής που προστατεύουν, Το εσωτερικό του αξιοποιείται για 

την οικοδόμηση βοηθητικών κτηρίων (κινστέρνας, καταλυμάτων της φρουράς), συχνά όμως 

παρουσιάζεται κενό κτισμάτων. 



20 

Η παρουσία του κλωβού δεν φαίνεται να επηρεάζεται από την οχύρωση της ίδιας της πύλης, η 

οποία σε ορισμένες περιπτώσεις αποτελεί ένα απλό άνοιγμα στο τείχος, μπορεί όμως να 

προστατεύεται επαρκώς, ευρισκόμενη στη βάση πύργου ή περιβαλλόμενη από ισχυρούς πύργους 

ή ζεύγη πύργων. Σπανίως η εν λόγω κατασκευή απαντάται ακόμη και μεταξύ εξωτερικού και 

εσωτερικού περιβόλου, εν είδει τρίτης οχυρωματικής ζώνης, καλύπτοντας όχι μόνο την πύλη, 

αλλά και τμήμα των τειχών με εύκολη πρόσβαση. 

Ο βασικότερος λόγος της ανέγερσης του κλωβού είναι η απώθηση των επιτιθεμένων όσο το 

δυνατόν μακρύτερα από το ευπρόσβλητο σημείο της οχύρωσης και ο εγκλωβισμός τους σε χώρο 

με διασταυρωμένα πυρά σε περίπτωση διάνοιξης της εξωτερικής πύλης. Δεν θα πρέπει ωστόσο 

να αποκλειστούν και άλλες χρήσεις, όπως ο έλεγχος των εισερχομένων στην πόλη σε περίοδο 

ειρήνης ή η λειτουργία του ως αυτόνομου οχυρού σε περίπτωση κατάληψης του οχυρωμένου 

οικισμού. 



21 

ΚΛΗΜΗΣ ΑΣΛΑΝΙΔΗΣ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗΝ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΗΣ ΑΓΙΑΣ ΚΥΡΙΑΚΗΣ ΣΤΗΝ ΑΠΕΙΡΑΝΘΟ ΤΗΣ ΝΑΞΟΥ 

Η Αγία Κυριακή κοντά στην Απείρανθο είναι ένα από τα πιο γνωστά μνημεία της Νάξου, χάρη 

στο εξαιρετικό σύνολο τοιχογραφιών με ανεικονικό διάκοσμο που διατηρεί. Δημοσιεύτηκε το 1964 από 

την Α. Βασιλάκη, με μία σχηματική κάτοψη. Κάτοψη και κατά μήκος τομή του μνημείου, με ορισμένα 

σχόλια, δημοσίευσε πολύ αργότερα ο αείμνηστος Γεώργιος Δημητροκάλλης. Η νέα αποτύπωση δίνει μία 

σαφέστερη εικόνα της αρχιτεκτονικής του μνημείου και επιτρέπει ορισμένες παρατηρήσεις σχετικές με 

την οικοδομική του ιστορία. 

Ο ναός ανήκει στον τύπο της μονόκλιτης βασιλικής με τρούλλο. Η κόγχη του ιερού είναι 

ημικυκλική. Στα δυτικά προσκολλάται θολοσκεπής νάρθηκας και στα νότια επίσης θολοσκεπές 

παρεκκλήσιο με μία ημικυκλική κόγχη ιερού. Ο νάρθηκας και το παρεκκλήσιο σχηματίζουν σε κάτοψη Γ. 

Η επικοινωνία του κυρίως ναού με το παρεκκλήσιο γίνεται μέσω τριών τοξωτών διόδων, που ανοίγονται 

στο νότιο τοίχο του ναού. 

Οι γνωστές ανεικονικές τοιχογραφίες εντοπίζονται στον κυρίως ναό και στα εσωράχια των δύο 

προς ανατολάς διόδων προς το παρεκκλήσιο. Ένα δεύτερο στρώμα τοιχογραφιών με εικονιστικές 

παραστάσεις εντοπίζεται στην κόγχη του Ιερού, στο τεταρτοσφαίριο και το μέτωπο της αψίδας του 

παρεκκλησίου και στο μεταγενέστερο κτιστό τέμπλο του κυρίως ναού. 

Ο αρχικός θόλος του νάρθηκα φαίνεται πως κατέρρευσε και ξανακτίσθηκε, αφού λίγο ψηλότερα 

από τη γένεση υπάρχει διακοπή και αλλαγή του τρόπου δομής. Σύγκριση με παλαιότερες δημοσιευμένες 

φωτογραφίες δείχνει πως στα τελευταία χρόνια ανακατασκευάστηκε και η εξωτερική παρειά του βορείου 

τοίχου του νάρθηκα και το ανώφλι της νότιας εισόδου. 

Στο χώρο της κόγχης του ιερού του ναού έχει σήμερα κατασκευαστεί προχείρως κτιστή Αγία 

Τράπεζα. Αρχικά διαμορφωνόταν σύνθρονο με δύο βαθμίδες και επισκοπικό θρόνο στο μέσον. Σήμερα 

διατηρούνται στο επίχρισμα της αψίδας τα ίχνη των πλακών που σχημάτιζαν το θρόνο και υπόλειμμα της 

κατώτερης βαθμίδας. Στη φωτογραφία που δημοσιεύθηκε από την Αγάπη Βασιλάκη φαίνεται καθαρά 

πως δεν είχε ακόμα καταστραφεί ούτε ο θρόνος ούτε η δεύτερη βαθμίδα. 

Στην αρχική δημοσίευση του μνημείου υποστηρίχθηκε ότι ο κυρίως ναός, το παρεκκλήσιο και ο 

νάρθηκας ανήκουν σε ενιαία οικοδομική φάση, λόγω της ομοιόμορφης τοιχοδομίας και της άνετης 

επικοινωνίας του ναού με το παρεκκλήσιο. Ο αείμνηστος Γεώργιος Δημητροκάλλης σε κριτική που 

δημοσίευσε για το άρθρο της Α. Βασιλάκη αμφισβήτησε τη σύγχρονη κατασκευή του παρεκκλησίου με το 

ναό, στηριζόμενος στο δεδομένο ότι υπάρχει κατακόρυφος οικοδομικός αρμός στο σημείο επαφής τους 

στη νοτιοδυτική γωνία του ναού. Η παρατήρηση του Δημητροκάλλη είναι πράγματι ορθή και η άποψη 



22 

του μάλιστα μπορεί να ενισχυθεί από την παρατήρηση αντίστοιχου αρμού στη βορειοδυτική γωνία του 

κτηρίου, ασυνέχειας στη δομή στο σημείο επαφής της κόγχης του παρεκκλησίου με τον ανατολικό τοίχο 

του ναού, αρμού στο σημείο επαφής του θόλου του παρεκκλησίου με το νότιο τοίχο του ναού και από 

την αμελέστερη γενικώς κατασκευή του νάρθηκα και του παρεκκλησίου. Ωστόσο, η αντίθετη άποψη δεν 

είναι απολύτως ανακριβής και ενισχύεται από την παρατήρηση ότι τόσο στο δυτικό όσο και στο νότιο 

τοίχο του ναού παρατηρείται μείωση του πάχους λίγο υψηλότερα από τη στάθμη της γένεσης των 

θόλων. Αυτό δεν μπορεί παρά να σημαίνει ότι υπήρχε πρόβλεψη για την κατασκευή θόλων. 

Για την εξαγωγή τελικού συμπεράσματος πρέπει να συνεκτιμηθούν και τα ακόλουθα: 

1. Τα εσωράχια καν τόξων δύο εκ των διόδων επικοινωνίας παρεκκλησίου και κυρίως ναού 

κοσμούνται με ανεικονικό διάκοσμο. Φαίνεται δηλαδή πως υπήρχε παρεκκλήσιο όταν έγινε η πρώτη 

τοιχογράφηση του ναού. 

2. Στο ιερό του κυρίως ναού υπάρχει δίλοβο παράθυρο, φραγμένο ως τη γένεση των τόξων του. 

Με προσεκτική παρατήρηση στις τοιχογραφίες της αψίδας συμπεραίνεται πως το πρώτο στρώμα, 

δηλαδή αυτό με τον ανεικονικό διάκοσμο, δεν διακόπτεται στη θέση του παραθύρου, αλλά επεκτείνεται 

και στην τοιχισμένη περιοχή. Φαίνεται δηλαδή πως το παράθυρο τοιχίσθηκε όταν έγινε η πρώτη 

τοιχογράφηση. 

Συμπερασματικά, ο νάρθηκας και το παρεκκλήσιο ανήκουν σε δεύτερη οικοδομική φάση. 

Ωστόσο, η χρονική απόσταση τους από το ναό δεν πρέπει να είναι μεγάλη. Ο ναός κατασκευάστηκε με 

πρόβλεψη για επέκταση στα δυτικά και τα νότια, που έγινε πιθανόν λίγο αργότερα, παράλληλα ίσως με 

την τοιχογράφηση. Η προσθήκη, ωστόσο, είναι αμελέστερη της αρχικής κατασκευής, αφού δεν στερείται 

κατασκευαστικών λαθών και υστερεί ως προς το μορφολογικό αποτέλεσμα. 

Η παρατήρηση των ερειπίων στα νότια του ναού οδηγεί στο συμπέρασμα ότι υπήρχε ένα ακόμη 

μικρό παρεκκλήσιο με ημικυκλική αψίδα σε αυτή τη θέση. Ο ημικυλινδρικός θόλος του εδραζόταν στα 

βόρεια σε σειρά από δύο τόξα, που εφάπτονταν στο νότιο τοίχο του βορειότερου παρεκκλησίου. Ο 

τρόπος έδρασης του θόλου και ο αρμός στα σημεία επαφής με το μεγαλύτερο παρεκκλήσιο καθιστούν 

σαφές ότι πρόκειται για νεώτερη προσθήκη, η χρονολόγηση της οποίας είναι δυσχερής. 

Ο ναός της Αγίας Κυριακής έχει χρονολογηθεί από την πρώτη του δημοσίευση στους χρόνους 

της εικονομαχίας και ειδικότερα στον 9° αιώνα. Πράγματι, τόσο ο ζωγραφικός διάκοσμος όσο και οι 

ενδείξεις που μας δίνει η εξέταση των μορφολογικών και τυπολογικών χαρακτηριστικών του μνημείου 

δεν αφήνουν κανένα περιθώριο για αμφισβήτηση της γενικά αποδεκτής αυτής χρονολόγησης. 



23 

ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ - ΙΩΑΝΝΗΣ ΛΩΛΟΣ 

ΕΝΕΠΙΓΡΑΦΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ ΕΠΙΣΤΥΛΙΟ ΤΕΜΠΛΟΥ 

ΣΤΟΝ ΑΠΟ ΝΙΚΟΛΑΟ ΒΑΣΙΛΙΚΟΥ ΚΟΡΙΝΘΙΑΣ 

Στην ανακοίνωση παρουσιάζεται τμήμα επιστυλίου τέμπλου που 

έχει επαναχρησιμοποιηθεί ως ανώφλι στη νότια θύρα του ναού του Αγίου 

Νικολάου Βασιλικού. Το μέλος είναι από γκριζωπό μάρμαρο με λευκά 

"νερά" και έχει σωζ. μήκος 1,653 μ., ύφος 0,212 μ. και πάχος 0,175 μ. Φέρει 

ανάγλυφο διάκοσμο με σειρά σταυρών κάτω από τοξύλλια και πλοχμό που 

περικλείει θυσάνους και ανθέμια, του οποίου συγγενή παράλληλα 

εντοπίζονται στον νοτιοελλαδικό χώρο και ιδιαίτερα σε γλυπτά της 

Λακεδαίμονος, σε δεύτερη χρήση σε ναούς του Μυστρά. Στο ανατολικό 

άκρο του επιστυλίου έχει αποξεστεί ορθογώνιο με την εξής εγχάρακτη 

μικρογράμματη επιγραφή: t ετοις ,ζπστ' μαΐο είς Ι τάς θ' εις τον οονλταν Ι 

Μουράτη τον μεγάλον Ι ανθέντος. και ό κτί Ι τορας Μανροήδης Κανή Ι κλης. 

Ενώ ο κτίτορας είναι πρόσωπο άγνωστο από αλλού, ο μνημονευόμενος 

σουλτάνος είναι ο Μουράτ Γ (1574-1595). Το επιστύλιο διασώζει μαρτυρία 

ιδιαίτερης σχ]μαοίας τόσο για τον ανάγλυφο διάκοσμο του, που θα 

μπορούσε να ενταχθεί στην πας)αγωγτ) τοπικού πελοποννησιακού 

εργαστηρίου του 10ου αι., όσο και για την επιγραφή του που αποτελεί 

σπάνιο δείγμα χρονολόγησης επί βασιλείας σουλτάνου. 



24 

ΕΛΕΝΗ ΒΛΑΧΟΠΟΥΛΟΥ-ΚΑΡΑΜΠΙΝΑ 

ΤΟ ΙΣΤΟΡΗΜΕΝΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΟ ΥΦΑΣΜΑ: 

ΕΞΕΛΙΚΤΙΚΗ ΠΟΡΕΙΑ ΔΙΑΚΟΣΜΟΣ ΣΥΜΒΟΛΙΚΟΣ ΧΑΡΑΚΤΗΡΑΣ 

Ως εκκλησιαστικά υφάσματα ορίζονται από τους βυζαντινούς συγγραφείς και ποιητές της 

εκκλησιαστικής και της θύραθεν γραμματείας, τα επονομαζόμενα με τους γενικούς όρους 

"άμφια1 και "πέπλα". Στην εκκλησιαστική γλώσσα "άμφια" είναι τα επί της Αγίας Τραπέζης 

καλύμματα (ενδυτή, αντιμήνσιο, επιτάφιος, αήρ, δισκο/ποτηροκαλύμματα), ονομαζόμενα και 

"/χιτουργικά άμφια" ή "λειτουργικά πέπλα" ή "επάμφια", αλλά και τα "ιερατικά" ή "ιερά 

άμφια" (σάκκος, φαιλόνιο, ωμοφόριο, επιτραχήλιο, οράριο, επιμανίκια. επιγονάτιο μανδύας, 

μίτρα)0 στα υπόλοιπα, τα οποία χρησιμεύουν για να στολιστούν μέρη του ναού (πύλες, ποδέες, 

σκέπες, εικόνες, λάβαρα) έχει δοθεί ο όρος ' 'διακοσμητικά πέπ/.α ' '. 

Οι απαρχές του διακόσμου του βυζαντινού εκκλησιαστικού υφάσματος μπορεί να 

αναζητηθούν στους πρώτους χριστιανικούς αιώνες, καθώς η πορεία προς το πολυτελές και 

ιστορημένο ήταν αργή και μακρόχρονη. Το Ιερό Θυσιαστήριο είναι από τα πρώτα μέρη του 

ναού που κοσμήθηκε με κάποια υφάσματα, στην αρχή απλά, κυρίως λευκά λινά, ως σύμβολο 

αγνότητας. Στη συνέχεια, μετά το θρίαμβο του Χριστιανισμού, υπήρξε συνήθεια διάφοροι 

βασιλείς και μέλη της αριστοκρατίας να αφιερώνουν πολύτιμα χρυσοΰφαντα και διάλιθα 

μεταξωτά υφάσματα για τον καλλωπισμό του. 

Κατά την προεικονομαχική περίοδο οι μνείες για ιστορημένα ενυφασμένα πέπλα της Αγίας 

Τραπέζης είναι ιδιαίτερα άφθονες τόσο στη Δυτική Εκκλησία (Liber Pontificalîs, XXVII, De 

Maximiana, σ.80), όσο και στην Ανατολική (Ι. Bekker, Paulus Silentarius, Descriptio ecclesiae 

Sanctae Sophiae et ambonis, Bonnae 1837, σ.37-39). Την ίδια περίοδο το ένδυμα του κλήρου 

παρουσιάζεται απλό και κυρίως ανεικονικό, όπως μαρτυρούν τα ψηφιδωτά και οι τοιχογραφίες 

της εποχής (λ.χ. ο Άγιος Βιτάλιος Ραβέννας, η Santa Maria Antiqua Ρώμης, ο Άγιος Δημήτριος 

Θεσσαλονίκης) εν αντιθέσει με κάποια κοσμικά υφάσματα, τα οποία υιοθετούν τον θρησκευτικό 

διάκοσμο. 

Κατά την περίοδο της Εικονομαχίας τα ιστορημένα υφάσματα του Θυσιαστηρίου 

εξαφανίζονται, ενώ στο διάστημα της σύντομης αναστήλωσης των εικόνων, είναι τα πρώτα που 

διακοσμούνται με ιερά θέματα (Mansi, XIII, σ.377). Μετά τον θρίαμβο της Ορθοδοξίας το 843, 

τα πολυτελή λειτουργικά πέπλα, όπως λ.χ. η ενδυτή, είναι τα μόνα που κοσμούνται αμέσως με 

ιερές παραστάσεις (I.Bekker, Theophanes Continuâtes, V, Bonnae 1838, σ.439). Αντίθετα, 



25 

αναφορές σχετικές με απλώς διακοσμημένα ιερατικά άμφια είναι σπάνιες και εμφανίζονται 

μόνον κατά τον 9ο αιώνα (PG. 100, σ.200). 

Από τον 12ο όμως αιώνα και εξής, τα σωζόμενα έργα, στην πλειονότητα τους 

εκκλησιαστικά, μαρτυρούν την αποκλειστική σχεδόν κυριαρχία του κεντημένου διακόσμου, αν 

και σε χρήση είναι, σπανιότερα όμως, η παλαιά τεχνική του ζωγραφισμένου διακόσμου στο 

έτοιμο πλέον ύφασμα (λ.χ. ο επιτάφιος του Hvosno, 13ος-14ος αι). Το εντυπωσιακό 

ενυφασμένο κόσμημα των πολυτελών βυζαντινών μεταξωτών, για το οποίο απαιτούνταν 

πολύπλοκοι αργαλειοί και ικανός αριθμός εργατών, δίνει τη θέση του, ως εναλλακτική πλέον 

λύση, στον απλούστερο χρυσοκέντητο διάκοσμο. Χάρη σε αυτόν τα πολύτιμα μεταλλικά 

νήματα διευθετούνται μόνο στην κύρια όψη του υφάσματος, χωρίς να το διαπερνούν, έτσι ώστε 

να αποφεύγεται η σπατάλη τους. 

Είναι η περίοδος, κατά την οποία η εκκλησιαστική, κυρίως, χρυσοκεντητική, 

παρακολουθώντας την οριστική διαμόρφωση των ιερών αμφίων και πέπλων ως και τον 15ο 

αιώνα, εξελίσσεται σε τέχνη σπάνιας ομορφιάς. Αντλεί τα πρότυπα της από τη μνημειακή 

ζωγραφική, τη μεταλλοτεχνία, τα εικονογραφημένα χειρόγραφα και δέχεται επιδράσεις από την 

κοσμική διακοσμητική της εποχής. Συν τοις άλλοις, λόγω της στενής σχέσης των περισσότερων 

δημιουργημάτων της με τη Θεία Λατρεία, εμφορείται από έναν έντονο συμβολικό χαρακτήρα, 

που διαμορφώνεται από τα διάφορα λειτουργικά υπομνήματα των Πατέρων της Εκκλησίας0 οι 

τύποι του, σύμφωνα με αυτά, είναι οι εξής: α) ο ηθικός, β) ο τυποδογματικός, γ) ο συμβολισμός 

του Θείου Πάθους, και δ) η "αλληγορία". 

Ως εκ τούτου, στο ιστορημένο βυζαντινό εκκλησιαστικό ύφασμα τίποτε δεν απεικονίζεται 

τυχαία, αλλά το κάθε τι συνεπικουρεί στην απτή προβολή των δογματικών αληθειών της 

χριστιανικής πίστεως. Τα φθαρτά υλικά του πολύτιμου διακόσμου δεν αποβλέπουν μόνον στην 

αισθητική τέρψη, αλλά παράλληλα στοχεύουν και στην ανάδειξη της φιλοσοφίας μιας 

πατερικής Ορθοδοξίας που '"κοσμοποιεί" την ύλη και τη χρησιμοποιεί διακονικά, έτσι ώστε να 

συμμετάσχει στην καταφατική προσέγγιση του Θείου0 στην αναγωγή των πιστών από τα 

αισθητά στα νοητά, από τις εικόνες και τα απομιμήματα στο αρχέτυπο και άρρητο θείον κάλλος. 



26 

ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΙΤΑΛΙΩΤΗΣ 

Η ΚΡΥΠΤΗ ΤΗΣ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΉΑΝΙΚΗΣ ΒΑΣΙΛΙΚΗΣ ΤΩΝ ΑΓΙΩΝ 
ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΝΤΑ ΣΤΟΥΣ ΑΓΙΟΥΣ ΣΑΡΑΝΤΑ ΤΗΣ ΑΛΒΑΝΙΑΣ 

Η παλαιοχριστιανική βασιλική των Αγίων Τεσσαράκοντα Μαρτύρων, πάνω από 

την πόλη των Αγίων Σαράντα στην Αλβανία, είναι από τα σημαντικότερα 

παλαιοχριστιανικά μνημεία της ευρύτερης περιοχής της Ηπείρου. Η ανασκαφή στον 

χώρο της βασιλικής πραγματοποιείται από το Αρχαιολογικό Ινστιτούτο των Τιράνων, 

σε συνεργασία με τον γράφοντα, εκ μέρους του Κέντρου Έρευνας Βυζαντινής και 

Μεταβυζαντινής Τέχνης της Ακαδημίας Αθηνών και στο πλαίσιο προγράμματος 

συνεργασίας των δύο ερευνητικών κέντρων. 

Η βασιλική είναι χτισμένη σε κεκλιμένο έδαφος, πάνω σε πετρώδη λόφο. Τόσο 

η θέση στην οποία είναι χτισμένο το μνημείο, όσο και τα μορφολογικά του 

χαρακτηριστικά (διαστάσεις, διάρθρωση των κατά μήκος τοίχων με κόγχες, κρύπτη 

με θυρίδες στις οποίες πιθανότατα φυλάσσονταν άγια λείψανα,), οι οποίες το 

καθιστούν ουσιαστικά ένα unicum, δείχνουν ότι επρόκειτο για εκκλησία με 

χαρακτήρα προσκυνηματικό, δηλαδή για ένα μαρτύριο. Παρά το γεγονός ότι, όπως 

μαρτυρούν τα αρχαιολογικά δεδομένα (κατά κύριο λόγο η κεραμική), το μνημείο 

φαίνεται να εγκαταλείπεται στις αρχές του 7ου αιώνα, οι τοίχοι σώζονταν μέχρις ενός 

σημείου μέχρι τον Β' Παγκόσμιο Πόλεμο. Μάλιστα η τιμή των Τεσσαράκοντα 

μαρτύρων επιβίωνε σταθερά στην περιοχή κατά τη διάρκεια της βυζαντινής περιόδου, 

αλλά και στην Τουρκοκρατία. Αυτό άλλωστε υποδηλώνει η εύρεση τοιχογραφίας με 

το μαρτύριο των αγίων Τεσσαράκοντα (13ο; αι.) στην ερειπωμένη βασιλική της 

Νιβίτσας, αλλά και η ιστόρηση τους στους χορούς του καθολικού της μεταβυζαντινής 

μονής Κοκαμιάς. 

Η κρύπτη της βασιλικής παραμένει ουσιαστικά ανέπαφη, παρά τη χρήση της 

από το στρατό επί κομμουνιστικού καθεστώτος. Βρίσκεται κάτω από το δυτικό τμήμα 

του ναού και του νάρθηκα, ενώ ένα άλλο τμήμα της, επίμηκες, βρίσκεται κατά μήκος 

του νότιου τοίχου της βασιλικής. Ο πυρήνας της κρύπτης, που βρίσκεται κάτω από 

τον κυρίως ναό, αποτελείται από δύο σειρές από θολοσκεπή διαμερίσματα μικρών 

διαστάσεων, με προσανατολισμό από δυτικά προς ανατολικά. Τους τρεις από τους 

τοίχους των διαμερισμάτων περιτρέχει κτιστός πάγκος σε σχήμα Π, σύγχρονος με την 

κατασκευή τους. Ένας ελλειψοειδής διάδρομος συνδέει τα διαμερίσματα μεταξύ 



27 

τους. Είναι ενδιαφέρον ότι κάθε σειρά διαμερισμάτων διέθετε και από ένα 

παρεκκλήσι, όπως δείχνει η κόγχη στον ανατολικό τοίχο. Το παρεκκλήσι στα δυτικά 

διαμερίσματα (Β24) βρίσκεται συμμετρικά τοποθετημένο στο κέντρο, ενώ αυτό των 

ανατολικών διαμερισμάτων (Β 15) καταλαμβάνει το νότιο άκρο της αντίστοιχης 

σειράς. Η χρήση των διαμερισμάτων αυτών είναι ζήτημα προς διερεύνηση, σίγουρα 

πάντως η κρύπτη είχε χαρακτήρα λατρευτικό. 

Σε αρκετά από τα διαμερίσματα διασώζεται γραπτός διάκοσμος, όχι βέβαια σε 

καλή κατάσταση. Με βεβαιότητα διακρίνονται δύο φάσεις-στρώματα τοιχογραφιών. 

Η πρώτη φάση διατηρείται μόνο στον ανατολικό τοίχο ορισμένων διαμερισμάτων, 

φαίνεται μάλιστα ότι περιοριζόταν σε αυτόν. Το βασικό θέμα - αποδοσμένο σε 

μονοχρωμία - είναι ο εγγεγραμμένος σε τόξο λατινικός σταυρός (κυριολεκτικά: 

σταυρόγραμμα), ενώ, ανάλογα με το πλάτος του τοίχου, το τόξο που περιβάλλει τον 

σταυρό μπορεί να πλαισιώνεται από δύο μικρότερα. Το δεύτερο στρώμα των 

τοιχογραφιών κάλυψε το πρώτο και επεκτάθηκε σε όλους τους τοίχους των 

διαμερισμάτων. Αποτελείται από εικονιστικές παραστάσεις, που συμπληρώνονται 

από πολύχρωμο φυτικό διάκοσμο. Τα θέματα είναι ποικίλα, όπως απεικόνιση μορφών 

σε στάση 3/4 (πομπή;), ένας όμιλος γυναικών (στο ανατολικό παρεκκλήσι [Β 15], 

προφανώς τμήμα ευρύτερης σύνθεσης), μία καινοδιαθηκική σκηνή με πλοίο και τον 

Χριστό αγένειο, δεόμενες μορφές μπροστά σε αρχιτεκτονήματα διακοσμημένα με 

βήλα και μία δυσεξήγητη παράσταση, που μάλλον θα πρέπει να ταυτιστεί με 

απεικόνιση μαρτυρίου. Δυστυχώς, το δυτικό παρεκκλήσι (Β24), που είναι και το 

μεγαλύτερο, δεν σώζει κανένα ίχνος γραπτού διακόσμου. Οι εργασίες καθαρισμού 

των τοιχογραφιών δεν έχουν ολοκληρωθεί. 

Υπάρχει το ενδεχόμενο η κρύπτη των Αγίων Τεσσαράκοντα να ανήκει σε μία 

πρώτη φάση του μνημείου, επομένως το πρώτο στρώμα τοιχογραφιών να 

χρονολογείται τον 5° αιώνα. Αν ισχύει αυτό, το δεύτερο στρώμα θα πρέπει να 

θεωρηθεί σύγχρονο με τη βασιλική του 6ου αιώνα και να τοποθετηθεί στα χρόνια του 

Ιουστινιανού Α' (527-565). 



28 

ΣΩΤΗΡΗΣ ΒΟΓΙΑΤΖΗΣ 

ΠΡΩΤΗ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗ ΣΤΗΝ ΟΙΚΟΔΟΜΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΩΝ ΑΠΩΝ ΑΝΑΡΓΎΡΩΝ 

ΚΟΡΩΠΙΟΥ. ΑΤΤΙΚΗΣ 

Λίγα χιλιόμετρα ανατολικά από το κέντρο του Κορωπίου, στον αρχαίο δρόμο που οδηγεί στην 

Βραυρώνα, σήμερα ασφαλτοστρωμένο, βρίσκεται ο ιδιότυπος ναός των Αγίων Κοσμά και Δαμιανού 

(Αγίων Αναργύρων), στην θέση Σκουπέρη. Πρωτοπαρουσιάστηκε στον τόμο «Εκκλησίες της Αττικής» των 

Μπούρα - Καλογεροπούλου - Ανδρεάδη. Πριν από λίγα χρόνια πυρκάϊά στο εσωτερικό του ναού 

κατέστρεψε μερικώς τα επιχρίσματα με αποτέλεσμα να προκύψουν νέα στοιχεία για την οικοδομική 

ιστορία του. Πρόκειται για μια μικρή τρίκλιτη ξυλόστεγη βασιλική με τριμερές ιερό και πολλές 

ιδιορρυθμίες. Οι γενικές διαστάσεις είναι 11,60Χ7,60μ και το μέγιστο ύψος 5,51μ. 

Το θολωτό ιερό βήμα καλύπτεται με διαμήκεις καμάρες. Τα παραβήματα επικοινωνούν με το Ιερό 

βήμα με χαμηλά τοξωτά περάσματα. Το νοτιότερο έχει τοιχισθεί εκ των υστέρων και έχει σχηματισθεί μια 

απλή εσοχή στην πλευρά του Διακονικού, αλλά η διάταξη του από την πλευρά αυτή προδίδει την 

σύγχρονη με το βόρειο κατασκευή του. Χαμηλό κτιστό τέμπλο, στο οποίο έχουν ενσωματωθεί αδιάγνωστα 

αρχαία σπόλια, χωρίζει το ιερό από τον κυρίως ναό. Ο κυρίως ναός είναι μια τρίκλιτη ξυλόστεγη βασιλική, 

της οποίας τα κλίτη ορίζονται από δύο τοξοστοιχίες τριών οξυκόρυφων τόξων, κατασκευασμένων με καλά 

πελεκημένους θολίτες, σε εσοχή ως προς την υπόλοιπη τοιχοποιία ώστε να σχηματίζεται υποτυπώδης 

περιβάλλουσα. Στηρίζονται σε τέσσερις όμοιους μονολιθικούς κίονες, χωρίς ραβδώσεις με μικρή μείωση, 

χωρίς βάσεις, που προέρχονται πιθανόν από κάποιο παλαιοχριστιανικό κτήριο της περιοχής. Ανατολικά οι 

τοξοστοιχίες στηρίζονται στους τοίχους του ιερού, ενω στα δυτικά σε παραστάδες που προεξέχουν από το 

πάχος του τοίχου. Μια ακόμα παραστάδα υπάρχει στον βόρειο τοίχο σε αντιστοιχία με τον δυτικό κιόνα, 

που όμως δεν φέρει κάποια υπερκατασκευή, προφανώς υπόλειμμα παλαιότερης φάσης. Σε αντίθεση με το 

Ιερό βήμα, που έχει ανεξάρτητη θολωτή κάλυψη, ο κυρίως ναός καλύπτεται με ενιαία ξύλινη στέγη με την 

χαρακτηριστική απότμηση στα δυτικά των ναών της εποχής της Τουρκοκρατίας, πρόσφατα ανακα­

τασκευασμένη, μετά την πυρκαϊά. 

Εξωτερικά ο ναός είναι στο μεγαλύτερο μέρος του επιχρισμένος, εκτός από ένα τμήμα του στην 

βόρεια πλευρά, που είναι καλυμμένο με παχύ στρώμα ασβεστωμάτων, συσσωρευμένα από επανειλημμένα 

περάσματα με ασβέστη. Πάνω από το νεωτερικό παράθυρο του κυρίως ναού διακρίνεται παλαιότερο 

τοξωτό παράθυρο της αρχικής φάσης, σήμερα κλεισμένο, ενώ ένα δεύτερο ίδιας μορφής διακρίνεται στο 

τελευταίο τμήμα προς τα δυτικά. 

Οι τοξοστοιχίες είναι κατασκευασμένες σε μια οικοδομική φάση και μοιάζουν συμφυείς με τις 

καμάρες του ιερού. Πιθανότατα οι Αγιοι Ανάργυροι κατασκευάστηκαν σε μια κύρια οικοδομική φάση με 

την μορφή της τρίκλιτης βασιλικής με τις γενικές διαστάσεις που βλέπουμε σήμερα. Στους πλάγιους 



29 

τοίχους παρατηρήθηκαν γενέσεις θόλων. Αν προσπαθήσουμε να σχεδιάσουμε τους θόλους αυτούς, η μόνη 

μορφή θόλου που αντιστοιχεί στις γενέσεις και τις πιθανές απολήξεις πάνω από τη στάθμη των 

τοξοστοιχιών, είναι η σχετικά σπάνια μορφή της τεταρτοκυκλικής καμάρας με ενισχυτικά σφενδόνια. Η 

κτιστή παραστάδα του βόρειου τοίχου πιθανόν να αντιστοιχούσε σε ένα ισχυρότερο σφενδόνιο, ή μια 

προσπάθεια δημιουργίας υποτυπώδους νάρθηκα. 

Για την μορφή της κάλυψης του κεντρικού κλίτους μόνο εικασίες μπορούν να γίνουν. Πιθανότατα 

υπήρχε υπερυψωμένος φωταγωγός. Ο άγνωστου ύψους φωταγωγός αυτός θα ήταν κατά πάσαν πιθανότητα 

ξυλόστεγος, οι τοξοστοιχίες είναι εξαιρετικά ασθενικές για να φέρουν έναν θολωτό φωταγωγό. Φαίνεται 

λοιπόν ότι με κάθε επιφύλαξη οι Αγιοι Ανάργυροι Κορωπίου ήταν μια τρίκλιτη μεικτής κάλυψης βασιλική 

με φωταγωγό και θολοσκεπές ιερό. 

Οποιαδήποτε μορφή και αν είχε ο ναός η χρονολόγηση του δεν είναι εύκολη. Η τοιχοποιία που 

είναι εμφανής στην βόρεια πλευρά είναι εξαιρετικά αμελής, αλλά ακόμα και αυτό το τμήμα είναι μικρής 

έκτασης. Η μορφή αυτή της τρίκλιτης βασιλικής με σχεδόν ανεξάρτητο θολωτό ιερό παραπέμπει απ 

ευθείας στις λεγόμενες φραγκοβυζαντινές βασιλικές, χρονολογημένες γενικά στον 13° αιώνα. Με τη 

χρονολόγηση αυτή ταιριάζουν και τα οξυκόρυφα τόξα στο εσωτερικό και η εξωτερική τοιχοποιία, ή 

τουλάχιστον όση από αυτή είναι εμφανής. Με κάθε επιφύλαξη, λοιπόν, έως την διενέργεια εργασιών και 

χρονολόγηση των εργασιών, η αρχική φάση του μνημείου μπορεί να χρονολογηθεί στην βυζαντινή εποχή, 

στον όψιμο 13° αιώνα. Για τη δεύτερη φάση που περιλαμβάνει την νοτιοδυτική γωνιά, καθώς και τη 

χαμηλή, πλέον, στέγη ο 18"5 αιώνας μπορεί να θεωρηθεί ασφαλής χρονολόγηση. Αλλωστε η απότμηση 

στην στέγη, αλλά και οι τοιχογραφίες του ιερού έχουν χρονολογηθεί την εποχή αυτή. 

Ναοί με παρόμοια τυ­

πολογικά χαρακτηριστικά δεν 

είχαν παρατηρηθεί ως τώρα 

στην Αττική. Η ύπαρξη, έστω 

και με επιφυλάξεις, ενός πάρα-

! 

Ι "Γ" ' , "•"! δείγματος μας οδηγεί στην ανά­

γκη επανεξέτασης και άλλων δύο βασιλικών της περιοχής για τις 

οποίες δεν υπάρχουν στοιχεία, αλλά η διάταξη τους προσεγγίζει αυτή 

των Αγίων Αναργύρων. Συγκεκριμένα αναφερόμαστε στον ερειπωμένο Αγιο Γεώργιο Ωρωπού, δυο φορές 

δημοσιευμένο από τον Ορλάνδο και τον Κουμανούδη και χρονολογημένο στον 13° αιώνα, και στον Αγιο 

Αθανάσιο στο Λιόπεσι χρονολογημένο στον 17° αιώνα. 

Πί ιΗ 



30 

ΕΛΛΗ ΓΚΑΛΑ - ΓΕΩΡΓΙΛΑ 

ΚΑΤΟΙΚΙΕΣ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ. ΤΥΠΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΔΙΑΜΟΡΦΩΣΗ 

ΜΕΣΑ ΑΠΟ ΤΑ ΕΓΓΡΑΦΑ ΤΩΝ ΜΟΝΩΝ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΟΡΟΥΣ. 

Στην προσπάθεια μελέτης της μορφής των κατοικιών της βυζαντινής 

Θεσσαλονίκης, πολύτιμη πληροφόρηση προσφέρουν και τα έγγραφα που διασώζονται 

στα αρχεία των μονών του Αγίου Όρους και αναφέρονται σε αγοραπωλησίες και 

μεταβιβάσεις κοσμικών ακινήτων, τα οποία σε κάποια χρονική στιγμή κατέληξαν στην 

ιδιοκτησία των μονών. Επειδή τα έγγραφα αυτά συντάχθηκαν με στόχο να 

εξυπηρετήσουν πρακτικές ανάγκες, περιέχουν συχνά λεπτομερείς περιγραφές των 

ιδιοκτησιών που μεταβιβάζονται. Έτσι, σε πολλές περιπτώσεις είναι δυνατή η 

ανασύσταση της κάτοψης της κατοικίας και αρκετοί μελετητές των εγγράφων αυτών 

επιχείρησαν, συχνά με επιτυχία, την αναπαράσταση της. Αναγκαστικά όμως η 

προσπάθεια περιοριζόταν στο μικρό αριθμό περιπτώσεων, που είχαν κάθε φορά στη 

διάθεση τους. 

Στην εργασία αυτή συγκεντρώθηκε το σύνολο των δημοσιευμένων εγγράφων που 

αφορούν τη Θεσσαλονίκη και επιχειρείται μία αποτίμηση της τυπολογίας των οικημάτων 

που καταγράφονται και της διαμόρφωσης της κατοικίας. Επειδή η έρευνα επικεντρώθηκε 

στην ιδιωτική κατοικία, δεν συμπεριλήφθηκαν ορισμένα έγγραφα με περιγραφές 

μετοχιών των μοναστηριών. Συγκεντρώθηκαν και αναλύθηκαν τα δεδομένα από 

ιδιοκτησίες για τις οποίες παρέχονται από τα κείμενα αναλυτικές περιγραφές. Επίσης, 

όπου κρίθηκε σκόπιμο, χρησιμοποιήθηκαν και έγγραφα που, αν και δεν περιέχουν 

αναλυτικές περιγραφές, περικλείουν ενδιαφέρουσες συμπληρωματικές πληροφορίες, 

ώστε να είναι πληρέστερη η εικόνα. Τα έγγραφα χρονολογούνται από τον 12° ως και τον 

15° αιώνα, αλλά η μεγαλύτερη πυκνότητα εντοπίζεται στον 14° αιώνα. Οι κατοικίες είναι 

διασπαρμένες σε όλη την πόλη. 

Έγινε ταξινόμηση των οικημάτων που συναντούμε, τα οποία είναι ισόγεια και 

διώροφα._Τα ισόγεια διακρίνονται σε τρεις τύπους: οικήματα με μονοκλινή, 'μονόρρυτη', 

στέγη σε διάφορες παραλλαγές [μονόχωρα, δίχωρα, επιμήκη ('μακρωνάρια'), 'κατάχυτα], 

οικήματα με δίκλινη, 'δίρρυτη', στέγη και τέλος πλατυμέτωπες κατοικίες με μονοκλινή 

στέγη και προστώο ή σπανιότατα τοξάτο. Στις κατοικίες με όροφο διακρίνουμε: οικήματα 

με μονοκλινή ή δίκλινη στέγη χωρίς εξώστες, οικήματα με μονοκλινή στέγη και τοξάτο και 

τέλος διώοοΦα υε δίκλινη στένη και ένα ή δύο τοίάτα. 



31 

Επίσης, συναντούμε αναφορές σε 'τρίκλινους' ή 'τρικλινάρια', που δεν είναι 

ενσωματωμένοι στο κυρίως σπίτι, αλλά μεμονωμένα ισόγεια οικήματα και κατά πάσα 

πιθανότητα παλιές κατασκευές. Σε αριστοκρατικές κατοικίες αναφέρεται η ύπαρξη μικρής 

εκκλησίας μέσα στην ιδιοκτησία. 

Ο αριθμός των οικημάτων που αποτελούσαν μία κατοικία ήταν συνάρτηση της 

κοινωνικής θέσης και της οικονομικής κατάστασης του ιδιοκτήτη αλλά και του αριθμού των 

μελών της οικογένειας. Έτσι, εντοπίζουμε κατοικία που αποτελείται από ένα μόνο ισόγειο 

μονόχωρο οίκημα με μονοκλινή στέγη και αυλή, αλλά και κατοικία αποτελούμενη από 

διώροφα και ισόγεια οικήματα, κατάχυτα, φούρνο, ληνούς κτλ. Σε κάθε περίπτωση όμως, 

ανεξάρτητα από το μέγεθος και τον πλούτο της κατοικίας, ήταν απαραίτητη η ύπαρξη μιας 

αυλής. Η αυλή ήταν δυνατόν να ανήκει σε ένα μόνο ιδιοκτήτη, να είναι δηλαδή 'μονομερής' 

ή να περιλαμβάνει οικοδομήματα που ανήκαν σε πολλούς διαφορετικούς ιδιοκτήτες. Τα 

οικήματα τοποθετούνται στην περίμετρο. της αυλής και είναι σαφής η προσπάθεια για 

τήρηση των αρχών του ορθού προσανατολισμού, όπου αυτό είναι εφικτό. Συχνότατη είναι 

η αναφορά στην ύπαρξη φρέατος στην αυλή, καθώς και 'κανάλου', που συνήθως 

διέρχεται από την 'εισοέξοδο' και παροχετεύει τα Όμβριμαία και αλλοία ύδατα'. Πολύ 

ενδιαφέρον στοιχείο είναι η ειδική μνεία στις συκαμινιές ή τις μουριές της αυλής, γεγονός 

που αποδεικνύει την ειδική εμπορευματική τους αξία. 

Η μελέτη των εγγράφων του Αγίου Όρους με τον τεράστιο πλούτο πληροφοριών 

που περιέχουν επιβεβαιώνει για μία ακόμη φορά την ύπαρξη διαχρονικών 

χαρακτηριστικών στη βυζαντινή κατοικία (αυλή, διάταξη των οικημάτων, 

προσανατολισμός) και εμπλουτίζει τις γνώσεις μας γι' αυτήν, καθώς και για την οικονομική 

και ιδιωτική ζωή σε μία περίοδο συνεχών κρίσεων. Αν και στις πηγές γίνονται αναφορές 

για πολυώροφες οικοδομές στις μεγάλες πόλεις, στη Θεσσαλονίκη εντοπίζονται μόνο 

ισόγεια και διώροφα οικήματα. 

Κοινό χαρακτηριστικό σε μεγάλο ποσοστό από τις κατοικίες που μελετήθηκαν είναι 

η κακή κατάσταση των οικημάτων που τις αποτελούσαν. Σύμφωνα με τη διατύπωση του 

συντάκτη ενός πωλητηρίου εγγράφου: '... {τα οικήματα) ημελήθησαν προ χρόνων ...(και) 

κατήντησαν εις ολίγον λίαν διά την πολυχρόνιον των πραγμάτων ανωμαλίαν'. 



32 

ΣΤΑΥΡΟΣ Γ. ΓΟΥΛΟΥΛΗΣ 

ΤΟ ΥΦΑΣΜΑ ΩΣ ΣΥΜΒΟΛΟ ΤΗΣ ΓΕΝΝΗΣΗΣ - ΑΝΑΓΕΝΝΗΣΗΣ 
[ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΚΟ ΔΕΝΔΡΟ- ΔΕΝΔΡΟ ΖΩΗΣ]. 

ΕΙΔΙΚΗ ΑΝΑΦΟΡΑ ΣΤΟ ΘΕΜΑ ΤΗΣ ΓΕΝΙΑΣ ΤΟΥ ΑΒΡΑΑΜ» 

0 Αβραάμ, ο πατέρας των Εθνών, είναι δημιουργός γενεαλογικού δένδρου 
κατά σάρκα και κατά πνεύμα. Μέσα στις αγκάλες του [Λουκ. 16.22-23] ο 
γενάρχης, σύμβολο της -με μητρική διάσταση- πατρικότητας, ασφαλίζει τις 
ψυχές των απογόνων του, των «ευλογημένων» του Πατρός», που κληρονομούν 
τον Παράδεισο με το "ξύλον της Ζωής" [Βλ. ταφικό παρεκκλήσιο του 
Backovo, κ.α.]. Στην ελληνορρωμαϊκή εικονογραφική παράδοση απαντούν 
παραστάσεις όντων που γεννιούνται με περιβάλλον ύφασμα: θεοί [π.χ. η 
Αφροδίτη στον θρόνο Ludovisi, Διόνυσος], άνθρωποι, και κυρίως καρποί [από 
τη μητέρα-Γη]. Στη αρχέγονη χριστιανική παράδοση ανάλογη είναι η οθόνη 
που οραματίστηκε ο Πέτρος (Πράξεις Î0.11-15), η οποία συγκρατούσε «πάντα 
τό τετράποδα καΊ ερπετό τής yfjç καίπετεινό του ουρανού». Συγγενή σύμβολα 
είναι το «δίχτυ», έχοντας καταβολές σε εποχές που έγινε κατανοητός ο ρόλος 
του αμνιακού σάκου στην έλευση της ζωής [Μ. Gimbutas, The living 
Goddesses, 1999] ή ο αλιευτικός κυρτός, με τον οποίο παρομοιάζεται η 
διήθηση των τροφών και υγρών από την κοιλιά στις φλέβες [Πλάτων, Τίμαιος, 
78b]. 

Μυθικές - συμβολικές παραστάσεις της ύφανσης σε συνάρτηση με τον ιερό 
γάμο και τη γέννηση των όντων είναι: 1) το κοσμικό Αδράχτι [Πλάτων, 
Πολιτεία, 10], όπου οι τρεις Μοίρες ""κλώθουν" την κίνηση και τον προορισμό 
των ψυχών, που κατέρχονται να ενσαρκωθούν. 2) ο Πέπλος, που συμβολίζει 
την επιφάνεια της γης όπως αυτός που χάρισε ο Ζας (Ζευς) στη Χθονία (η 
στερεά άμορφη γη) για να τη μετατρέψει σε Γη, κάτω από την «υπόπτερο δρυ» 
[το κοσμικό δένδρο: Φερεκύδης Η. Diels, απ. 47, 48] ή ο ανθισμένος πέπλος 
που ύφαινε η Περσεφόνη, έργο που της διέκοψε ο Πλούτων. 

Το ύφασμα υποκαθιστά το σώμα και τις λειτουργίες του. Αποτελεί 
παραδοσιακό σύμβολο του γάμου και της αναπαραγωγής των εμβίων όντων. Η 
σχέση του υφάσματος με το κοσμικό δένδρο ή δένδρο της ζωής -τέτοιο είναι το 
πλατωνικό Αδράχτι ή το δένδρο των προγόνων ή των αγέννητων ψυχών-
εκφράζει τη γονιμοποιό δύναμη της Φύσεως - Μεγάλης Μητέρας. Σε 
οικογενειακό ή φυλετικό επίπεδο δηλώνει έναν "τόπο", αυτόν της «γεννήτρας 
φυλής» τον κοσμικό χώρο όπου λειτουργεί το δένδρο της ζωής, και σχετίζεται 
με την παρουσία ενός αρχέγονου ζεύγους. Ο Πέπλος της Αθηνάς στα 
Παναθήναια εικονίζε τον ιερό γάμο της Ωρείθυιας με τον Βορέα -συνέβη στον 
πλάτανο του Ιλισσού-, Αθηναίους ήρωες και θεοποιημένους ηγέτες. Στον 
Παράδεισο του Αδάμ και της Εύας, όπου το ξύλον της Ζωής και το δένδρο της 
Γνώσεως, η αίσθηση του ενδύματος αποκτήθηκε, όταν εξέπεσε ο "χιτώνας" της 
δόξας του Θεού. Αντίθετα, ο Ιωάννης θεωρεί τη Νύμφη-Εκκλησία της 
Αποκάλυψης «κεκοσμημένην τώ Ονόρί» (21.2) και «έλουσαν τήν όόξαν του 
Θεοΰ» (21.10). Οι δώδεκα φυλές του Ισραήλ μέσω του συμβόλου αντίστοιχων 
λίθων, υπήρχαν νοητώς στο επιστήθιο αρχιερατικό ένδυμα εφώδ. 



33 

Το ανθρώπινο σώμα με τα δύο σύμβολα του (ένδυμα-βλαστός), επιδέχεται 
σωρεία συμβολισμών, με επέκταση στο μυστήριο της ψυχής, που εκφράζει την 
πνευματική ζωογόνηση της σωματικής ύλης [«σπείρεται σώμα ψυχικόν, 
εγείρεται σώμα πνευματικόν κτλ.» (Α' Κορινθ. 15.44-49)]. Το ύφασμα 
κυριαρχεί στη χριστιανική παράδοση, στη συμβολική και λειτουργική στην 
τέχνη θα βρει ολοκλήρωση στην παράσταση "Ρίζα Ιεσσαί", η οποία εικονίζει, 
ως δένδρο ψυχών, τη γενιά του Αβραάμ μέχρι τον Χριστό, όπως και 
προακονίσεις του μυστηρίου της θείας Οικονομίας. Αναφερόμενο πλέον εκτός 
από το υλικό, στο πνευματικό σώμα, γίνεται «χιτώνας της αφθαρσίας», 
σύμβολο του πνευματικού γάμου της ψυχής με τον Χριστό (Β' Κορ. 5.1-6), 
όπως λογίζεται ο χιτώνας των Δικαίων στον Παράδεισο, κοκ. Σε οράματα, η 
«επίκληση» για την κάθοδο του Αγίου Πνεύματος, με σκοπό τη ζωοποίηση του 
άρτου και του Οίνου σε Σώμα και Αίμα Χριστού, περιγράφεται με τη μορφή 
μιας οθόνης. Ιερατικά ενδύματα (π.χ. του επισκόπου) συμβολίζουν την 
Ενσάρκωση του Χριστού επίσης και το ύφασμα των Τιμίων δώρων (αήρ, 
corporale). Το ύφασμα σχετίζεται με συνθέσεις που αναφέρονται στην 
Ενσάρκωση του Βλαστού της ζωής (Ευαγγελισμός, Γέννηση) και το Πάθος 
-στη λειτουργική του διάσταση νοείται ως νέα Ενσάρκωση- (Σταύρωση, 
Αναπεσών) ή και άλλες αυτόνομες (π.χ. Μανδήλιον, Ακάθιστος Ύμνος). Το 
καταπέτασμα του Ναού του Ισραήλ, σύμβολο με κοσμική διάσταση, λογίζεται 
ως τύπος της σαρκός του Χριστού (Εβραίους 4-6). 

Η σχέση υφάσματος και δένδρου ζωής ακολουθεί μία κοινή λατρευτική 
συμβολική «γλώσσα» από τον εντός και εκτός βιβλικής παράδοσης κόσμο. Το 
παραπέτασμα στον ουράνιο ναό των Μανδαίων κάλυπτε το κοσμικό δένδρο. 
Για τους Πυθαγορείους το κάλυμμα της κεφαλής στις θυσίες συμβολίζει «τήν 
τής ψυχής αΝιττόμενον ύκό το ΰ σώματος έγκάλυψιν» [Πλούταρχος, Αίτια 
ρωμαϊκά, 11, 266e]. Για τον Πλάτωνα [Τίμαιος, 90a] η ψυχή του ανθρώπου 
είναι ένα ουράνιο φυτό, δένδρο που έχει ρίζες στον ουρανό. Το σώμα (σήμα, 
τάφος) απλώς την κρύβει. Ομοίως το ύφασμα - βήλο κάλυπτε το άγαλμα του 
θεού ή ακόμη τον αυτοκράτορα (Ρώμη-Βυζάντιο) η αποκάλυψη τους σήμαινε 
Επιφάνεια. Η αναζωογονητική - μεταφυσική διάσταση του υφάσματος υπάρχει 
στην ταφική τέχνη, στην οποία πρωτίστως αναφέρεται το θέμα του δένδρου της 
ζωής. Π.χ. σε ρωμαϊκές σαρκοφάγους το πορτραίτο του νεκρού εικονίζεται 
επάνω σε ύφασμα, συνοδευόμενο από δύο Genii, θεότητες κυρίως της 
αρσενικής γονιμικής δύναμης μιας οικογένειας ή φυλής. Ταφικό ύφασμα και 
δένδρο συνυπάρχουν, όπως ο φοίνικας και η σινδόνη της σορού της Παναγίας. 

Το ύφασμα ως κατασάρκιο γίνεται ένα με το ανθρώπινο σώμα τόσο το ζωικό 
είδος όσο και την πνευματική οντότητα που αυτό αγκαλιάζει. Ορίζει τον πρώτο 
σκοπό του ανθρώπου, την υλική (διατροφική και αναπαραγωγική) υπόσταση 
του στο επίπεδο της φυλής ή στο επίπεδο ενός εξελιγμένου μορφώματος, όπως 
η Εκκλησία, που είναι η γενιά των εθνών του Αβραάμ, δηλαδή το γενεαλογικό 
δένδρο. Υλοποιεί ακόμη τον τελικό σκοπό του, που είναι το πέρασμα στον 
χώρο της αναγέννησης της ύπαρξης, όπου η ψυχή ενδύεται τη ζωντανή χάρη 
του Θεού στο τόπο που βρίσκεται η πηγή της Ζωής και της Αθανασίας ή το 
δένδρο της Ζωής. 



34 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΓΡΑΙΚΟΣ 

ΚΟΥΛΑΚΊΩΤΕΣ ΖΩΓΡΑΦΟΙ ΣΤΗΝ ΕΥΡΥΤΕΡΗ ΠΕΡΙΟΧΗ ΤΗΣ ΚΑΤΕΡΙΝΗΣ 

ΚΑΤΑ ΤΟΝ 19ο ΑΙΩΝΑ 

Όπως είναι γνωστό στο μακεδόνικο χώρο κατά τον 19° αιώνα δεν υπάρχει κάποιο κυρίαρχο κέ­

ντρο εκκλησιαστικής ζωγραφικής, αλλά πολλές μικρότερες εστίες τοπικών εργαστηριών ή συντεχνιών, 

με χαρακτηριστικό γνώρισμα την πολυφωνία της καλλιτεχνικής έκφρασης. Τα περισσότερα εργαστήρια 

προέρχονται από κοινότητες της Μακεδονίας και της Ηπείρου, όπως η Σαμαρίνα, η Γαλάτιστα, το Λιτό­

χωρο, η Κουλακιά (σημ. Χαλάστρα Θεσσαλονίκης) κ.α. Τα εργαστήρια οργανώνονται συντεχνιακά συνή­

θως σε συνεργεία δύο ή και περισσότερων ατόμων με επικεφαλής πρωτομάστορα και μαθητευόμενους 

καλφάδες, οι οποίοι τις περισσότερες φορές δεν αναφέρονται ονομαστικά στις επιγραφές. 

Στην ευρύτερη περιοχή της Κατερίνης (Καζά Κατερίνης σύμφωνα με την Οθωμανική διαίρεση), 

που συμπίπτει σε μεγάλο βαθμό με το σημερινό νομό Πιερίας, παρατηρείται κατά τον 19° αι. η δράση 

διαφόρων ξένων και εγχώριων εργαστηρίων, από τα οποία σημαντική είναι η δράση Κουλακιωτών 

αγιογράφων. Η παλαιότερη έρευνα (Ευγενίδου Δ. [1982], «Μια "συντεχνία'" αγιογράφων του 19ου αιώνα 

από την Κολακιά», Μακεδόνικα, 22, σ. 180 - 204 Μαρκή Ε. [1997], «Ο άγιος Γεώργιος της Μεγάλης 

Γέφυρας και άγνωστη επιγραφή του Βασιλείου Β' Βουλγαροκτόνου», Μακεδόνικα, 6 (Μνήμη Μανόλη 

Ανδρόνικου), ανάτυπο, σ. 141 - 152 Γραικός Ν. - Μαρκή Ε. [2007], «"Εκ κώμης Κατερίνης"". Φορητές 

εικόνες από την πόλη της Κατερίνης (1831 - 1912) [β' μέρος]», Η Πιερία στα Βυζαντινά και Νεότερα 

Χρόνια, πρακτικά 3ου συνεδρίου, Κατερίνη 25-29 / 11 / 2003, Κατερίνη: Ε.Π.Μ.) επισήμανε τη δράση 

Κουλακιωτών στη βόρεια κυρίως Πιερία (Κολινδρό, Αιγίνιο, Βούλτιστα, Μ. Γέφυρα, Κατερίνη) και συ­

γκεκριμένα των αγιογράφων Δημητρίου, Κωνσταντίνου, Σταυράκη Μαργαρίτη και Κωνσταντίνου Νικο­

λάου της οικογένειας Λάμπου, Δημητρίου, Μητάκου και Ντάκου της οικογένειας Χατζησταμάτη, και Μι­

χαήλ της οικογένειας Παπα-Κωνσταντίνου. Στο ήδη δημοσιευμένο αυτό υλικό προσθέτουμε νεότερα 

στοιχεία με βάση την έρευνα μας στο σύνολο σχεδόν των ναών της περιοχής, που πραγματοποιήθηκε στη 

διάρκεια δύο ερευνητικών αποστολών (2002 - 2003, Φιλοσοφική και Θεολογική Σχολή Α.Π.Θ). 

Έτσι από την οικογένεια Λάμπου θα μπορούσαμε να αποδώσουμε στον Κωνσταντίνο τη Δεσποτι­

κή εικόνα του Χριστού στο ναό του αγίου Γεωργίου Μ. Γέφυρας. Από την οικογένεια Χατζησταμάτη 

ιδιαίτερα παραγωγικός αποδεικνύεται ο Δημήτριος, ο οποίος στο εξωκλήσι της αγίας Παρασκευής Κί­

τρους υπογράφει ένα Βημόθυρο και τον Εσταυρωμένο με τα Λυπηρά του τέμπλου. Στον ναό της αγίας Κυ-



35 

ριακής Π. Χράνης υπογράφει τη Δεσποτική εικόνα του αγίου Αθανασίου. Ο Μητάκος Χατζησταμάτης το 

διάστημα 1869-1871 ζωγραφίζει σχεδόν όλες (εννέα) τις Δεσποτικές εικόνες και τις εικόνες επιστυλίου 

(δέκα) του ναού της αγίας Κυριακής Π. Χράνης. Την ίδια περίπου περίοδο ζωγραφίζει πιθανότατα μία 

από ης πέντε Δεσποτικές εικόνες και ενυπόγραφα το Βημόθυρο του τέμπλου του ναού αγίου Νικολάου 

(κοιμητηριακού) Καστανιάς. Στον ναό αγίας Παρασκευής Παλιόστανης ζωγραφίζει ενυπόγραφα την 

εικόνα του αγίου Νικολάου (1863) και πιθανότατα το Βημόθυρο (1865, σώζεται μόνο το δεξί φύλλο). Ο 

Ντάκος Χατζησταμάτης συνεργάστηκε με το Δημήτριο ζωγραφίζοντας από κοινού τις εικόνες του επι­

στυλίου και τον Εσταυρωμένο στην κορυφή του τέμπλου του ναού αγίου Γεωργίου Μ. Γέφυρας. Μια 

σειρά ανυπόγραφων, διάσπαρτων σε διάφορους ναούς της Πιερίας εικόνων, μπορούν να αποδοθούν σε 

κουλακιώτικα εργαστήρια. Στον ναό Προφήτου Ηλιου Ρυακιών εντοπίζουμε τρεις συνολικά εικόνες, οι 

οποίες θα μπορούσαν να αποδοθούν σε Κουλακιώτη αγιογράφο των αρχών της δεκ. του 1860, πολύ κο­

ντά στην τέχνη του Μητάκου Χατζησταμάτη. Στον ναό Κοιμήσεως της Θεοτόκου Ρυακιών εικόνα της 

Αγίας Μαρίνας (1871) και ο Εσταυρωμένος του τέμπλου (1880), θα μπορούσαν να αποδοθούν σε ανώνυ­

μο κουλακιώτικο εργαστήριο με χαρακτηριστικά της τέχνης του Μητάκου και Δημητρίου Χατζησταμάτη. 

Στον ναό αγίου Αθανασίου Καστανιάς και στο ναό αγίου Γεωργίου Λόκοβης δύο ομόθεμες εικόνες της 

Συνάςεως των Αποστόλων θα μπορούσαν να αποδοθούν σε κουλακιώτικο εργαστήριο του β' μισού του 

19ου αι.. όπως επίσης και πέντε εικόνες που φυλάσσονται στον ναό Θείας Αναλήψεως Κατερίνης. 

Τα συμπεράσματα, που προκύπτουν από τη μελέτη του νεότερου υλικού σε συνδυασμό με το ήδη 

δημοσιευμένο, είναι τα εξής: (α) Η έντονη δράση των Κουλακιωτών στην Πιερία ενισχύει το σπουδαίο 

ρόλο της συντεχνίας στον κεντρομακεδονικό χώρο κατά τον 19° αν (β) Ιδιαίτερα δραστήρια αποδεικνύε­

ται η οικογένεια Χατζησταμάτη και ειδικότερα ο Δημήτριος (γ) Η δράση του εργαστηρίου εντοπίζεται σε 

μία περιοχή που εκτείνεται βορείως της Κατερίνης, ενώ για παράδειγμα στις νοτιότερες και δυτικές 

(ορεινές) περιοχές κυριαρχούν τα σαμαρινιώτικα και τα λιτοχωρινά εργαστήρια (δ) Είναι χαρακτηριστική 

η δράση των Κουλακιωτών σε αστικά (με τους όρους του 19ου αι.) κυρίως κέντρα (Κατερίνη, Κολινδρό) 

(ε) Χαρακτηριστική είναι επίσης η προτίμηση Κουλακιωτών από εύπορες οικογένειες χορηγών και τσι­

φλικάδων της εποχής (οικογένεια Τζέγκα στη Χράνη, Πόδα στην Κατερίνη κ.α.) στοιχείο ενδεικτικό της 

εμβέλειας και της φήμης της συντεχνίας (στ) Η συγκριτική εικονογραφική ανάλυση του συνόλου του 

υλικού αποδεικνύει την πολύ συχνή και πολλές φορές μονότονη χρήση κοινών ανθιβόλων (ζ) Σε συν­

δυασμό με τη μελέτη του άγνωστου εν πολλοίς έργου κι άλλων αγιογράφων αποδεικνύεται ότι η Πιερία 

αποτελούσε ένα σημαντικό περιφερειακό κέντρο της τουρκοκρατούμενης Μακεδονίας κατά τον 19° αι., 

όπου δρούσαν διάφορα γνωστά αλλά και μερικά αδημοσίευτα εισέτι, εγχώρια εργαστήρια. 



36 

KATHRIN COLBURN 

A DOUBLE-HEADED EAGLE EMBROIDERY: ANALYSIS AND 

CONSERVATION 

In 1912, the Department of Arms and Armor of the Metropolitan Museum of Art 

acquired what was thought to be a miljiary banner adorned with a double-headed eagle. 

In preparation for the Museum's 2004 exhibition of Byzantine art, the double-headed 

eagle—an imposing embroidery—received a closer look. Research by curators on the 

Greek inscription in the center of eagle suggested that the piece had served an 

ecclesiastical purpose. It also appeared that the embroidery was quite early, and that 

probably only at a mudh later date had it been attached to the banner on which it entered 

the Museum's collection. A detailed study was made of construction of the textile, 

which confirmed both an early date and a technique of manufacture differing from that 

commonly practiced in Western Europe. This analysis contributed to the conclusion that 

the double-headed eagle is a Byzantine embroidery made before the fifteenth century. 

Analysis of the construction of this rare textile also provided insights into how the work 

should be conserved and subsequently exhibited. 



37 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΔΕΛΗΠΑΝΝΑΚΗΣ 

Η ΟΙΚΟΝΟΜΙΑ ΤΩΝ ΝΗΣΙΩΝ ΤΟΥ ΝΟΤΙΟΑΝΑΤΟΛΙΚΟΥ ΑΙΓΑΙΟΥ 

ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΥΣΤΕΡΗ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑ 

Η ανακοίνωση επιχειρεί να ρίξει φως στην οικονομία των νησιών του 

νοτιοανατολικού Αιγαίου μέσω της μελέτης των γραπτών πηγών σε συνδυασμό με το 

πλούσιο αρχαιολογικό υλικό, Το κύριο βάρος της εισήγησης δίδεται στην 

παρουσίαση και ανάλυση μιας σειράς άγνωστων γραπτών πηγών (αναφορές σε 

φιλολογικές πηγές, νομικά κείμενα και παπύρους) που σχετίζονται με τα δίκτυα 

ανταλλαγής προϊόντων σε τοπικό και υπερ-τοπικό επίπεδο. Σε δεύτερο στάδιο 

επιχειρείται η αποτίμηση των νέων αυτών στοιχείων όσον αφορά στο γενικότερο 

προβληματισμό ως προς τη φύση της οικονομίας και το ρόλο των νησιών αυτών κατά 

την ύστερη αρχαιότητα. 

Υποστηρίζεται ότι η ενεργός συμμετοχή των νησιών αυτών σε συγκεκριμένα 

δίκτυα ανταλλαγής προϊόντων μεταξύ της ανατολικής Μεσογείου (συγκεκριμένα την 

Αίγυπτο, την περιοχή της Συρίας/Παλαιστίνης, Κιλικίας και Β. Αφρικής) της 

πρωτεύουσας Κωνσταντινούπολης και του βαλκανικού χώρου, με ή χωρίς την 

παρέμβαση του κράτους, αποτέλεσε τον κύριο φορέα δημογραφικής και οικονομικής 

ανάπτυξης του χώρου αυτού και επίσης προσφέρει έναν ασφαλή οδηγό στην ερμηνεία 

του αρχαιολογικού υλικού. 



38 

ΣΤΕΛΛΑ FRIGERIO-ZENIOY 

TZENIOC ΠΑΠΑΛΕΟΝΤΙΟΥ ΠΡΕΤΟΡΙHCCTOPICEN / ΑΦΞΒ X(PICTO)Y 

Η μελέτη των δωρητών σε εικόνες και τοιχογραφίες τον 16ου αιώνα στην Κύπρο, άνοιξε 

ανεκμετάλλευτα μέχρι στιγμής πεδία εξερεύνησης. Ένα βασικό είναι η χρονολόγηση των 

έργων με βάση την μόδα της ενδυμασίας και της κόμμωσης των δωρητών (βλ. τα δικά μας 

« Κυπριώτισσες κνράοες : reflets de la mode féminine à Chypre au XVIe siècle", Κυπριακαί 

Σπονόαί, 67-68 (2003-2004). 2005. σελ. 245-315 και « Οι άνδρες της ζωής μου : Κόμμωση και 

ενδυμασία σαν ιστορικό δεδομένο στην Κύπρο του 16ου αιώνα», ΧΑΕ - Εικοστό έκτο 

Συμπόσιο βυζαντινής και μεταβυζαντινής αρχαιολογίας και τέχνης, Αθήνα, 2006, σελ. 24-25). 

Δεύτερο πεδίο, που μπορεί να θεωρηθεί εξ'ίσου ενδιαφέρον, αφορά το ύφος του ζωγράφου. 

Μεταξύ των ζωγράφων του 16ου αιώνα στην Κύπρο συγκαταλέγεται και ο Τζένιος. 

Τον γνωρίζουμε από την εικόνα του αγίου Ιωάννη του θεολόγου, σήμερα στο Βυζαντινό 

Μουσείο της Μητρόπολης Πάφου, που υπογράφει: TZENIOC ΠΑΠΑ/ΛΕΟΝΤΙΟΥ 

ΠΡΕΤΟ/ΡΙ HCCTOPICEN / ΑΦΞΒ X(PICTO)Y (για μιαν έγχρωμη φωτογραφία βλ. Α. 

Παπαγε(οργίου, Εικόνες της Κύπρου, Λευκωσία, 1991. εικ. 100), 

Σ αυτή την σύντομη παρουσίαση θα δούμε κυρίως τους δωρητές στους οποίους το ύφος του 

ζωγράφου διαφέρει από εκείνο που παρατηρούμε στο κύριο πρόσωπο της εικόνας. 

Τον ανακαλύπτουμε να σχεδιάζει ελεύθερα τα περιγράμματα. Αποδίδει σκιές και φώτα με 

ελαφρές πινελιές σε αποχρώσεις της όκρας. Σχεδιάζει τις λεπτομέρειες στα γένια και τα 

μαλλιά του άνδρα και με γρήγορες κινήσεις τα χέρια, το άσπρο φόρεμα της κόρης. Η χρυσή 

ζώνη, τα κοσμήματα της γυναίκας παίζουν με τη διαφάνεια της ποδιάς και των πέπλων. Η 

έκφραση του κάθε προσώπου είναι διαφορετική - ο άνδρας σοβαρός, η γυναίκα επίσης, αλλά 

με μιά έκφραση πιό ανάλαφρη, που οφείλεται μάλλον στο στρογγυλό ανοιχτό σχήμα του 

προσώπου της. Στην κόρη, παρόλο που έχει τα ίδια χαρακτηριστικά με τη μητέρα της, το 

παιδικό πρόσωπο χαρακτηρίζεται από τα γεμάτα μάγουλα. Τα ελάχιστα φώτα, σκόρπια στο 

μέτωπο και στα χείλη, συγκλίνουν στην απόδοση ενός γελαστού και ανέμελου ύψους. 

Τίποτε δεν δικαιολόγησε μέχρι στιγμής την σύγκριση της εικόνας του Τζένιου με εκείνες του 

Αρχαγγέλου Μιχαήλ στη Γαλάτα και του Προδρόμου στην Παναγία Αμιρούς (1568) 

(έγχρωμες φωτογραφίες βλ. αντίστοιχα στον κατάλογο έκθεσης Ιερά Μητρόπολις Μόρφον, 

2000 χρόνια Τέχνης και Αγιότητος, Λευκωσία, 2000, αρ. 25, σελ. 295 και S. Sophocleous, Icônes 

de Chypre-Diocèse de Limassol 12e-16e siècle, Λευκωσία, 2006, αρ. 221, σελ. 531). Πρώτα η 

λανθασμένη χρονολόγηση του Αρχαγγέλου γύρω στις αρχές του 16ου αιώνα, που χάρη στην 



39 

ενδυμασία του δωρητή μεταφέραμε γύρω στο 1568 (βλ. « Οί άνδρες της ζωής μου », op. cit.). 

Και όπως φαίνεται, ούτε το στυλ των τριών εικόνων δεν επέτρεψε ως τώρα μιαν 

οποιανδήποτε προσέγγιση τους, 

Παραβάλλοντας τα πρόσωπα των δωρητών τα δεδομένα αλλάζουν και δείχνουν ότι οι τρείς 

εικόνες δεν είναι ξένες μεταξύ τους. 

Βρίσκουμε στον Φώτιο Βαρέσκο (δωρητή στην εικόνα του Προδρόμου) την ίδια απόδοση 

των ματιών, της γενιάδας, καθώς και των λεπτομερειών των μαλλιών στον αυχένα, με του 

δωρητή του Τζένιου, ενώ η απόδοση του στόματος, του αυτιού παραπέμπει στην γυναίκα της 

εικόνας της Πάφου, καθώς και στον δωρητή του Αρχαγγέλου. 

Η σύγκριση του αγένιου νέου στη Γαλάτα με την γυναίκα και την κόρη της στην εικόνα του 

Τζένιου δείχνει τον ίδιο τρόπο απόδοσης των σκιών της μύτης, στο πηγούνι και τα χείλη, 

καθώς και των φώτων στα μάγουλα. 

Δεν θα επεκταθούμε στο πλαίσιο αυτής της ανακοίνωσης στη σύγκριση μεταξύ των αγίων, 

κυρίων προσώπων των εικόνων, που θα μπορούσε να δείξει τα κοινά τους στοιχεία. 

Προς το παρόν, προτείνουμε να αναγνωρίσουμε πίσω από τους δωρητές των τριών αυτών 

εικόνων την τέχνη του ίδιου ζωγράφου, του Τζένιου Παπαλεοντίου Πρετόρι. Το όνομα, 

Τζένιος, δείχνει μάλλον την κυπριακή του καταγωγή, ίσως από το casai του Pretori (πιθανώς 

το σημερινό Πραιτώρι) στην επαρχία της Πάφου. 

Θα μπορούσαμε γενικεύοντας να πούμε ότι στην Κύπρο του 16ου αιώνα επικρατεί η 

λεγόμενη « ιταλο-βυζαντινή » τέχνη. Ο όρος, που έχει καθιερωθεί, εκφράζει καθαρά τα 

στοιχεία που την συγκροτούν, που είναι και δυτικά και βυζαντινά. Έχουμε ήδη παρατηρήσει 

ότι τουλάχιστον οι ζωγράφοι που διακρίναμε σε προηγούμενη μελέτη (L'art « italo-byzantin » 

à Chypre au XVle siècle. Trois témoins de la peinture religieuse : Panagia Podithou, la Chapelle latine, 

Panagia lamatikê, Βενετία, 1998) αφομοιούν και χρησιμοποιούν τα στοιχεία αυτά ο καθένας με 

τον τρόπο του και σε δαφορετικούς βαθμούς. Ανάμεσα σ'αυτούς τους ζωγράφους μπορούμε 

να συμπεριλάβουμε και τον Τζένιο Παπαλεοντίου Πρετόρι. 

Οι πιό πάνω παρατηρήσεις και περιγραφές μας αποκαλύπτουν ένα ζιογράφο που κινείται με 

άνεση μέσα στα πρότυπα των αγίων που αντιγράφει και που βασίζονται στην βυζαντινή 

κληρονομιά της τέχνης του 16ου αιώνα στην Κύπρο, αλλά και ευαίσθητο απέναντι στα 

ιδιαίτερα χαρακτηριστικά και την έκφραση των δωρητών των οποίων εκτελεί το πορτραίτο, 

Η ελευθερία με την οποίαν ο Τζένιος δουλεύει τα πορτραίτα δείχνει ότι έχει αφομοιώσει το 

παράδειγμα ζωγραφικών έργων της ιταλικής σύγχρονης τέχνης και θα λέγαμε ότι είχε με 

αυτά μιαν άμεση επαφή. 



40 

ΜΙΧΑΛΗΣ ΚΑΠΠΑΣ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΟΥ ΣΩΤΗΡΑ ΣΤΗ ΛΑΓΚΑΔΑ ΤΗΣ ΜΕΣΣΗΝΙΑΚΗΣ ΜΑΝΗΣ 

Ο ναός του Σωτήρα βρίσκεται στον οικισμό της Λαγκάδας, δίπλα στην κύρια οδική αρτηρία 

που συνδέει την Λακωνική με την Μεσσηνιακή Μάνη, και επείχε μέχρι πρόσφατα θέση ενοριακής 

εκκλησίας. Πρόκειται για ένα από τα σημαντικότερα μνημεία της ύστερης βυζαντινής περιόδου 

στην ευρύτερη περιοχή, η αρχιτεκτονική του οποίου δεν έχει γίνει μέχρι σήμερα αντικείμενο ειδικής 

μελέτης. Η κάτοψη του είναι σχεδόν τετράγωνη (εξωτερικών διαστάσεων 8,10μ. Χ 8,90μ.) με τρεις 

προεξέχουσες αψίδες στα ανατολικά, εκ των οποίων οι δύο πλάγιες είναι τρίπλευρες εξωτερικά. Η 

κεντρική είναι υπερημικυκλική και οφείλεται σε μετασκευή των χρόνων της Τουρκοκρατίας. Στη 

φάση αυτή διευρύνθηκε το κυρίως ιερό βήμα και μεταφέρθηκε το τέμπλο ανατολικότερα, 

απελευθερώνοντας τον χώρο των ανατολικών γωνιακών διαμερισμάτων. Στο δυτικό άκρο του 

αντίστοιχου σταυρικού σκέλους υψώνεται μονόλοβο τοξωτό κωδωνοστάσιο, που προσγράφεται 

στην αρχική οικοδομική φάση του μνημείου, γνωστό στην επιστημονική κοινότητα από την σχετική 

δημοσίευση της Χ. Κωνσταντινίδη. 

Ο τρούλος στηρίζεται σε τέσσερις πεσσούς ορθογώνιας διατομής. Τα γωνιακά διαμερίσματα 

καλύπτονται με αξονικά διατεταγμένες ημικυλινδρικές καμάρες. Τα τόξα μετώπου των σταυρικών 

σκελών, κάτω από τον τρούλο, διαμορφώνονται διβαθμιδωτά, λύση που θυμίζει ομάδα κυπριακών 

και μικρασιατικών μνημείων (Αρχάγγελος Γιαλούσας, Άγιος Συνέσιος Ριζοκαρπάσου, Çanli Kilise 

κ.α.) αλλά και κάποιες περιπτώσεις μανιάτικων τρουλαίων ναών (Άγιοι Ανάργυροι στο Κούμανη, 

Άγιος Νικόλαος Πραστείου κ.α.). 

Το τύμπανο του τρούλου είναι οκτάπλευρο με πώρινους κιονίσκους στις ακμές. Αρχικά 

απέληγε σε καμπύλο πώρινο γείσο διακοσμημένο με έξεργα κομβία, ενώ η σημερινή ευθύγραμμη 

επίστεψη του οφείλεται σε πρόχειρη μετασκευή της κεράμωσης. Τέσσερα μονόλοβα τοξωτά 

παράθυρα διατρυπούν την σφενδόνη του, διατεταγμένα κατά τους κύριους άξονες. Τις διαγώνιες 

πλευρές του διαρθρώνουν τυφλά αψιδώματα με πώρινες μονολιθικές επιστέψεις γοτθικής μορφής. 

Η δυτική όψη του ναού διαρθρώνεται με τρία τυφλά ημικυκλικά αψιδώματα, από τα οποία 

το κεντρικό έχει μετασκευαστεί Τα τόξα τους είναι δομημένα από λαξευτούς θολίτες, οι ακμές των 

οποίων είναι αποτετμημένες. Το μεσαίο επιστέφει το αλλοιωμένο δυτικό θυραίο άνοιγμα, ωστόσο 

τα δύο που το πλαισιώνουν εξυπηρετούν μόνο συνθετικές ανάγκες στην όλη διάπλαση της 

πρόσοψης, λύση που απαντάται και σε άλλα μανιάτικα μνημεία της ύστερης βυζαντινής περιόδου 

(παλαιό καθολικό μονής Αγίων Θεοδώρων Πραστείου, Μεταμόρφωση στα Φαγκριάνικα Μηλέας, 

νάρθηκας Αγίου Πέτρου Καστανιάς κ.α.). Τεταρτοκυκλικά πτερύγια πλαισίωνουν τα δΐλοβα 

παράθυρα που ανοίγονται στα τύμπανα της εγκάρσιας κεραίας του σταυρού. 

Μέχρι τις αρχές της δεκαετίας του '80 οι όψεις του μνημείου ήταν εξωτερικά επιχρισμένες 

με ασβεστοκονίαμα, που εμπόδιζε την μελέτη της τοιχοποιίας του. Η καθαίρεση του υπήρξε 

αποκαλυπτική. Ο ναός είναι κτισμένος με αργολιθοδομή. Πλίνθοι χρησιμοποιούνται στον 

εκτεταμένο κεραμοπλαστικό διάκοσμο, στα πλαίσια των παραθύρων και στα πτερύγια που τα 

πλαισιώνουν. Στις δύο τελευταίες περιπτώσεις εφαρμόζεται με αμελή τρόπο η σχετικά σπάνια στην 



41 

Πελοπόννησο τεχνική της «κρυμμένης πλίνθου», θυμίζοντας την περίπτωση του σταυρεπίστεγου 

ναού της Αγίας Παρασκευής στην πλησιόχωρη Πλάτσα. Στα σωζόμενα από την αρχική φάση 

παράθυρα της πρόθεσης, του διακονικού καθώς και του βόρειου σταυρικού σκέλους οι σταθμοί και 

τα τόξα είναι πώρινα με εμφανείς γοτθικές επιδράσεις. Αξίζει να επισημανθεί ότι οι^εκλαϊκευμένες 

απομιμήσεις γοτθικών προτύπων στο υπό εξέταση μνημείο, απαντώνται πανομοιότυπες και σε άλλες 

εκκλησίες της ευρύτερης περιοχής (στη Μεταμόρφωση στα Φαγκριάνικα Μηλιάς και στο καθολικό 

της μονής Αγίου Γεωργίου στα Κονάκια των νοτιοανατολικών προβούνων του Ταϋγέτου) 

αποκαλύπτοντας την δυναμική σύζευξη ετερόκλητων αρχιτεκτονικών στοιχείων, που λαμβάνει 

χώρα ακόμα και στις πλέον απομακρυσμένες περιοχές της Πελοποννήσου μετά τα μέσα του 13ου 

αιώνα. 

Ιδιαίτερα πλούσιος είναι ο κεραμοπλαστικός διάκοσμος του μνημείου με μοτίβα γνωστά σε 

μεγάλο αριθμό μνημείων της νότιας Πελοποννήσου καθ' όλη τη διάρκεια της ύστερης βυζαντινής 

περιόδου. Δύο οδοντωτές ταινίες περιτρέχουν τις όψεις του ναού και τις αψίδες της πρόθεσης και 

του διακονικού. Οδοντωτές ταινίες οριοθετούν και τα εξωράχια των αψιδωμάτων της δυτικής 

πλευράς, τα πλίνθινα πλαίσια των παραθύρων των αετωμάτων καθώς επίσης τα παράθυρα και τα 

αψιδώματα του τρούλου. Ζώνη με πλίνθους που διαγράφουν ρόμβους σε επάλληλες σειρές διαθέει 

την βόρεια, νότια και δυτική πλευρά του ναού, ενώ πλατύτερη ζωφόρος με διχτυωτό πλέγμα κοσμεί 

τις πλευρές των πλάγιων αψίδων. Αβακωτό κόσμημα κατασκευασμένο από πλίνθους διαμορφώνεται 

στην κορυφή του δυτικού αετώματος. 

Τα σκέλη του σταυρού απολήγουν σε τριγωνικά αετώματα και καλύπτονται με δίριχτες 

κεραμοσκεπείς στέγες. Σε λίγο χαμηλότερη στάθμη διαμορφώνονται οι μονόριχτες στέγες των 

γωνιακών διαμερισμάτων με κλίση προς τις μακρές πλευρές. 

Εσωτερικά οι επιφάνειες του μνημείου καλύπτονται με ασβεστοκονίαμα. Κατά τόπους έχουν 

αποκαλυφθεί δύο στρώματα τοιχογραφιών, το παλιότερο από τα οποία ανάγεται στο πρώτο μισό του 

14ου αιώνα, ενώ το νεότερο στα τέλη του 17ου αιώνα, παρέχοντας ένα terminus ante quem και για 

την χρονολόγηση της μετασκευής της κεντρικής αψίδας. Στο νεότερο δάπεδο του ναού έχουν 

προσαρμοστεί τρία μαρμάρινα θωράκια ενδεχομένως από το αρχικό τέμπλο, ενώ στον χώρο του 

ιερού βήματος φυλάσσονται και άλλα τεμάχια από το επιστύλιο και τους κιονίσκους του. Το 

σημερινό τέμπλο είναι ξύλινο των αρχών του 20ου αιώνα. 

Τα θέματα, οι κατασκευαστικές λεπτομέρειες και κυρίως ο περιμετρικός τρόπος σύνθεσης 

του κεραμοπλαστικού διακόσμου, σε συνδυασμό με τις περιορισμένες γοτθικές επιδράσεις που 

επισημάνθηκαν, υποδεικνύουν την ένταξη του εξεταζόμενου μνημείου στο πρώτο μισό του 14ου 

αιώνα, λίγο πριν την εκτέλεση του αρχικού ζωγραφικού διακόσμου του. 

Η αναλυτική δημοσίευση της αρχιτεκτονικής του Σωτήρα και ο συσχετισμός του με άλλα 

σύγχρονα, ομοιότυπα μνημεία της ευρύτερης περιοχής (Άγιος Γεώργιος στα Βοσινιάνικα, Σωτήρας 

Μικρής Καστανιάς κ.α.) θα συμβάλουν στην καλύτερη κατανόηση των εξελίξεων της 

εκκλησιαστικής αρχιτεκτονικής στο συγκεκριμένο, απομονωμένο, τμήμα της επικράτειας του 

Δεσποτάτου του Μορέως, στα δύσκολα μα δημιουργικά χρόνια που προηγήθηκαν της Οθωμανικής 

κατάκτησης. 



42 

ΓΙΑΝΝΟΥΛΑ ΚΑΠΛΑΝΗ - ΕΛΕΝΗ ΝΑΚΗ - ΧΡΗΣΤΟΣ Χ. ΚΑΡΥΔΗΣ 

ΧΡΥΣΟΚΕΝΤΗΤΟΙ ΕΠΙΤΑΦΙΟΙ ΑΠΟ ΤΗ ΣΥΛΛΟΓΗ ΤΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ 

ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΛΑΪΚΗΣ ΤΕΧΝΗΣ: ΚΕΙΜΗΛΙΑ ΜΙΚΡΑΣΙΑΤΙΚΟΥ 

ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΥ 

Ο επιτάφιος ως λειτουργικό δισδιάστατο ύφασμα που συμβολίζει το Σώμα του 

Χριστού, αποτελεί λειτουργικό ύφασμα με έντονα εικονογραφικά πρότυπα, δημιουργεί 

ιδιαίτερο ενδιαφέρον ως προς τη μελέτη και την καταγραφή τους. Στη συλλογή του 

Μουσείου Ελληνικής Λαϊκής Τέχνης συγκαταλέγονται δύο επιτάφιοι εξαιρετικής 

δεξιοτεχνίας από Μικρά Ασία κεντημένοι σε μετάξι με αργυρά και χρυσά νήματα. 

Κατασκευασμένο από ποικιλία οργανικών και ανόργανων υλικών υφίσταται φθορές 

από πολλαπλούς χημικούς και μηχανικούς παράγοντες, ιδιαίτερη σημασία δε έχει η 

παρατήρηση των φθορών τους με σκοπό τον καθορισμό των απαιτούμενων σταδίων 

συντήρησης και έκθεσης. Το ύφασμα παρουσιάζει περίτεχνη ανάγλυφη επιφάνεια 

εξαιτίας των μεταλλικών ινών, οι οποίες είναι κεντημένες πάνω σε χαρτόνι το οποίο 

χρησιμοποιήθηκε κατά τόπους ως υπόστρωμα. 

Στόχος της ανακοίνωσης είναι η παρουσίαση των χρυσοκέντητων επιταφίων 

παραλληλίζοντας τους με παρόμοια έργα στον Ελλαδικό χώρο. 



43 

ΟΛΓΑΚΑΡΑΠΩΡΓΟΥ 

ΑΠΟ ΤΟ ΣΠΤΊΛΟΓΡΑΦΙΚΟ CORPUS ΤΟΥ ΘΕΜΑΤΟΣ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ: ΣΤΡΑΤΗΓΟΙ 

ΕΛΛΑΔΟΣ (ΠΡΟΣΠΑΘΕΙΑ ΧΡΟΝΟΛΟΓΙΚΗΣ ΚΑΤΑΤΑΞΗΣ) 

Στα πλαίσια της έρευνας της με θέμα "Τα σιγγιλογραφικά corpora των θεμάτων Ελλάδος, 

Οψικίου και Αρμενιάκων" (βλ. Περιλήψεις εισηγήσεων και ανακοινώσεων του 26ου Συμποσίου 

της Χ.Α.Ε., Αθήνα 2006, σελ. 34-35), η γράφουσα απομονώνει το σφραγιστικό υλικό που 

αναφέρεται στους στρατηγούς του θέματος Ελλάδος και το αντιπαραθέτει με ανάλογες μαρτυρίες 

από γραπτές πηγές με στόχο να δημιουργήσει τον πρώτο ολοκληρωμένο προσωπογραφικό 

κατάλογο αυτών των υψηλόβαθμων αξιωματούχων που συνέδεσαν το όνομα τους με την πιό 

ριζοσπαστική αλλαγή στη διοικητική δομή του βυζαντινού κράτους, τη δημιουργία των θεμάτων. 

Κύριος στόχος κατά το πρώτο στάδιο έρευνας είναι ο έλεγχος της αξιοπιστίας και της 

ποιότητας των πληροφοριών που μας παρέχει το σχετικό δημοσιευμένο και αδημοσίευτο 

σιγγιλογραφικά υλικό, ιδιαίτερα σε περιπτώσεις μολυβδοβούλλων που δημοσιεύτηκαν σε 

παρωχημένους χρόνους και των οποίων η σημερινή θέση φύλαξης αγνοείται. Έμφαση δίνεται 

στην ακριβέστερη, όσο το δυνατόν, χρονολόγηση των σφραγίδων σύμφωνα με τις επιταγές των 

πρόσφατων σιγγιλογραφικών μελετών, και στην επανάγνωση των επιγραφών τους, όπου κατά 

περίπτωση διορθώνονται, συμπληρώνονται ή αποκαθίστανται σημαντικά τμήματα τους 

αναφορικά με τα βαφτιστικά ή οικογενειακά ονόματα και τους τίτλους των κατόχων τους. Η 

ολοκλήρωση αυτής της διαδικασίας προσφέρει σχεδόν αυτόματα και σε αυστηρή χρονολογική 

oapa ποικίλες σημαντικές προσωπογραφικές παρατηρήσεις, όπως η ταύτιση των (επώνυμων ή 

ανώνυμων) κατόχων δύο ή περισσότερων μολυβδοβούλλων ή - στις ευτυχέστερες των 

περιπτώσεων - η ταύτιση ανώνυμων μέχρι πρότινος στρατηγών του θέματος Ελλάδος με τους 

επώνυμους κατόχους καλύτερα διατηρημένων σφραγίδων που βρίσκονται σε διαφορετικές 

συλλογές, όπως στην περίπτωση του "Ανώνυμου, βασιλικού πρωτοσπαθαρίου και στρατηγού 

Ελλάδος" σε μολυβδόβουλλο του Νομισματικού Μουσείου Αθηνών που μπορεί τώρα να 

ταυτιστεί χωρίς αμφιβολία με το στρατηγό Ελλάδος Ευφημιανό, γνωστό από είκοσι τέσσερα, 

καλύτερης διατήρησης, μολυβδόβουλλα που φυλάσσονται στη συλλογή του Dumbarton Oaks 

στην Ουάσιγκτον. 

Ο κατάλογος των στρατηγών του θέματος Ελλάδος που προκύπτει αντιπαραβάλλεται στη 

συνέχεια με αναφορές στρατηγών σε άλλες γραπτές πηγές (ιστοριογραφία, βίοι αγίων, 

επιγραφική) και δεν είναι σπάνιες οι περιπτώσεις όπου χρονολογικές και άλλες ενδείξεις 



44 

"διαβάζουν" με αρκετά μεγάλη πιθανότητα τα δακτυλικά αποτυπώματα ιστορικών προσώπων 

πάνω σε συγκεκριμένα μολυβδόβουλλα που διατηρήθηκαν (λιγότερο ή περισσότερο) αλώβητα ως 

τις μέρες μας. Τέτοιες φερέλπιδες περιπτώσεις είναι αυτή του στρατηγού Ελλάδος Κωνσταντίνου 

Σεραντάπηχου, συγγενή της αυτοκράτειρας Ειρήνης και κατά πάσα πιθανότητα κατόχου ενός 

μολυβδοβούλλου που φυλάσσεται στο Ερμιτάζ, ή η περίπτωση του στρατηγού Λέοντος Κότζη 

που απεβίωσε στην Αθήνα το 848 και στον οποίο ανήκει, σύμφωνα με όλες τις ενδείξεις, το 

μολυβδόβουλλο Ανώνυμου στρατηγού Ελλάδος στο Νομισματικό Μουσείο Αθηνών. 

Το τελικό προϊόν αυτής της διαδικασίας είναι ένας οργανωμένος "χρυσός οδηγός" όλων 

των στρατηγών του θέματος Ελλάδος σε αυστηρή χρονολογική αλληλουχία και ταυτόχρονα ένα 

νέο εργαλείο έρευνας χρήσιμο σε διάφορους τομείς των βυζαντινών σπουδών. Στον τομέα της 

σιγγιλογραφίας προσφέρει ένα σημαντικό σταθμίο σχετικής χρονολόγησης μολυβδοβούλλων, 

συμβάλλοντας έτσι στην επιτακτική αναζήτηση κριτηρίων για την ακριβέστερη χρονολόγηση 

τους. Παρουσιάζοντας μία προσωπογραφική μελέτη αυστηρών προδιαγραφών, απαλλαγμένη στο 

μεγαλύτερο δυνατό βαθμό από λανθασμένες ταυτίσεις, διορθώνει απόψεις που έχουν διατυπωθεί 

σε παλαιότερες προσωπογραφικές μελέτες και παρέχει αξιόπιστο υλικό σε προσωπογραφικά 

προγράμματα που βρίσκονται σε εξέλιξη, όπως αυτά της Βρετανικής Ακαδημίας (The 

Prosopography of the Byzantine World) και της Ακαδημίας Επιστημών του Βρανδεβούργου 

(Prosopographie der mittelbyzcmtinischen Zeit). Στον τομέα της βυζαντινής εικονογραφίας 

προσφέρει ενδιαφέρουσες παρατηρήσεις σχετικά με την επιλογή συγκεκριμένων εικονογραφικών 

θεμάτων στον εμπροσθότυπο των σφραγίδων των στρατηγών. Τέλος, ιδιαίτερα σημαντική είναι η 

πρώτη ύλη που δίνει στους μελετητές της διοικητικής δομής του βυζαντινού κράτους (στη 

συγκεκριμένη περίπτωση σε ότι αφορά τη δημιουργία και εξέλιξη του αξιώματος του στρατηγού), 

ενώ ο συσχετισμός όλων των πληροφοριών που μας προσφέρουν μερικά μολυβδόβουλλα 

συμπληρώνει σε ορισμένα σημεία και τη γενική ιστορία του Βυζαντίου, καθώς αναδεικνύει 

γεγονότα που δεν έχει καταγράψει η επίσημη βυζαντινή ιστοριογραφία. 



45 

ΙΩΑΝΝΑ ΚΑΡΑΝΗ 

ΙΕΡΟΣ ΝΑΟΣ ΚΟΙΜΗΣΕΩΣ ΤΗΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ ΣΤΟ ΧΡΥΣΩ ΑΓΡΑΦΩΝ 

Ο ναός της Κοιμήσεως της Θεοτόκου (κάτοψη υπάρχουσας κατάστασης), βρίσκεται στο χωριό 

Χρύσω του δήμου Βίνιανης του νομού Ευρυτανίας. Το χωριό έχα επισκεφτεί στα 1902 ο Quinn και στα 

1939 ο Αναστάσιος Ορλάνδος. 

Στο λιθανάγλυφο ομφάλιο 

με τον δικέφαλο αετό, στο δάπεδο 

του κυρίως ναού, αναγράφεται το 

έτος 1890. Την εποχή αυτή 

\ MM 
Ά 

% 
m Μ 

0 χρονολογείται η επέκταση του 
•Ά 
VA 

/^^^•J&yïÎÏA ναού δυτικά με την κατασκευή του 

_ ^ _ ^ ^ ^ ξύλινου γυναικωνίτη, καθώς και η 
ο ο.ί ι 2 Α 

διάνοιξη των μεγάλων τοξωτών 

παραθύρων στην βόρεια τοιχοποιία του. 

Το ξυλόγλυπτο επιχρυσωμένο τέμπλο, που δεσπόζει στο εσωτερικό του ναού και στο οποίο έχει 

αναφερθεί ο Ορλάνδος, φέρει την χρονολογία 1732. Μεταξύ των εικόνων, ενδιαφέρον παρουσιάζει η 

Παναγία η Οδηγήτρια και η εικόνα του Χριστού στις οποίες υπάρχει η επιγραφή ΔΕ(ΗΣΙΣ) ΤΟΥ 

ΔΟΥΛΟΥ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΘΕ(0)ΔΩΡΟΥ, η Κοίμηση της Θεοτόκου, στην οποία σώζεται η χρονολογία 

1736, και η εικόνα του Ιωάννου του Προδρόμου που φέρει χρονολογία 1737. 

Στο ιερό του ναού, που είναι τριμερές, σώζονται τα υπολείμματα από τον αρχικό ναό. Από τα 

λείψανα που σώζονται, γενέσεις ημικυλινδρικών θόλων, πεσσοί και τόξα σύνδεσης τους με τον 

ανατολικό τοίχο καθώς και από τα γεωμετρικά στοιχεία του κτίσματος, τεκμηριώνεται ότι ο αρχικός ναός 

ήταν σταυροειδής εγγεγραμμένος, με νάρθηκα. 



46 

Η πεντάπλευρη κόγχη του Ιερού Βήματος, και οι τρίπλευρες κόγχες της Πρόθεσης και του 

Διακονικού, καταλαμβάνουν ολόκληρη την ανατολική πλευρά. Η κατακόρυφη διάρθρωση της 

ανατολικής όψης τονίζεται από τα δίζωνα υψίκορμα αψιδώματα τα οποία χαρακτηρίζονται από την 

εναλλαγή ημικυλινδρικών κογχών και αβαθών αψιδωμάτων. Τα τεταρτοσφαίρια των ημικυλινδρικών 

κογχών είναι κατασκευασμένα από πωρόλιθους, που περιβάλλονται από πλίνθτνες οδοντωτές ταινίες. Στα 

αβαθή αψιδώματα ανοίγονται μονόλοβα, στενά, παράθυρα, με πλίνθινο τόξο. Στην περιοχή του Ιερού 

Βήματος οι τρείς ανεξάρτητες εξωτερικά, φωτιστικές θυρίδες της κάτω ζώνης και η μία μικρότερη της 

άνω, εσωτερικά διευρύνονται δίνοντας την εντύπωση ενός τρίλοβου παραθύρου. 

Στην ανατολική, όπως και σε μεγάλο τμήμα της βόρειας πλευράς, η λιθοδομή είναι επιμελώς 

κτισμένη και αποτελείται από οριζόντιες σειρές λίθων, οι οποίες εναλλάσσονται από μονές σειρές 

πλίνθων. Στην βόρεια πλευρά σώζονται και οι δύο -κλεισμένες σήμερα- τοξωτές θύρες από πωρόλιθους, 

οι οποίες περιβάλλονται από τούβλα. 

Η μορφολογία και ο τρόπος κατασκευής της ανατολική όψης τους ναού, μας παραπέμπει σε 

παλαιότερα κτίσματα της σχολής της Πρωτεύουσας. Με βάση τα μορφολογικά στοιχεία που σώζονται 

και συγκρίνοντας τα με παρόμοια κτίσματα στην περιοχή, ολόκληρο το ιερό του ναού και τμήμα του 

βόρειου τοίχου, θα μπορούσε να χρονολογηθεί ανάμεσα στο δεύτερο μισό του IS0" και στο πρώτο μισό 

του 16ου αιώνα, δηλαδή στην πρώιμη τουρκοκρατία. 



47 

ΓΙΑΝΝΗΣ Α. ΚΑΡΑΤΖΟΓΛΟΥ 

ΔΙΑΔΟΣΗ & ΠΑΡΑΛΛΑΓΕΣ ΤΟΥ ΑΘΩΝΙΤΙΚΟΥ ΤΥΠΟΥ ΚΑΙ Η Μ. ΑΓ. ΣΥΜΕΩΝ 

ΜΕΣΟΛΟΓΓΙΟΥ 

Α) Από τις έως τώρα έρευνες και δημοσιεύσεις για ναούς με πλάγιους χορούς, έχει 

προκύψει ένα πλήθος βυζαντινών και κυρίως μεταβυζαντινών ναών καθώς και αρκετές 

τυπολογικές παραλλαγές, Βάσει βιβλιογραφικών πηγών και επί τόπου ερευνών 

καταρτίστηκε πίνακας 110 τρίκλιτων αθωνίτικων ναών που γεωγραφικά κατανέμονται 

ως εξής: Μακεδονία 46 (41,8%), Θεσσαλία 33 (30%), Στερεά Ελλάδα 13 (11.8%), 

Ήπειρος 6 (5,5%), Πελοπόννησος 5 (4,6%), Κρήτη 4 (3,6%), Νησιά Αιγαίου 3 (2,7%), 

ενώ χρονολογικά ως εξής: βυζαντινοί 8 (7,3%), 15ου αι. 2 (1,8%). 16ου αι. 24 (21.8%), 

18ου αι. 35 (31,8%), 19ου αι. 21ο υ (19%). Περαιτέρω ο πίνακας εμπλουτίζεται με σειρά 

τυπολογικών και μορφολογικών χαρακτηριστικών: (αναλογίες κεντρικού χώρου κλιτών, 

αριθμός πλευρών, ιερού, χορών και τρούλου, βάθος χορών, ύπαρξη νάρθηκα κ.α.). 

Από τους κανονικούς τρίκλιτους προκύπτουν οι συνεπτυγμένοι με εμφανείς ή 

εγγεγραμμένους στους τοίχους χορούς (Μ. Μεταμορφώσεως Μοδίου) ή οι 

επιμηκυσμένοι τρίκλιτοι με 5 (Μ. Αγ. Γεωργίου Πόρτας Μπαμπίνης) ή με 6 κατά μήκος 

διαμερίσματα (Μ. Αγ. Κοσμά Αιτωλού) ή μόνο με 3 αλλά με επιμηκυσμένα τα γωνιακά 

διαμερίσματα (Μ. Σπηλιάς Αργιθέας). Πέρα από τους τρίκλιτους αθωνίτικους. το 

βασικό χαρακτηριστικό τους, οι χοροί, συναντώνται και σε πολλούς άλλους τύπους (Χ. 

Μπούρας 1969. 2001): σε ξυλόστεγες βασυλικές συνήθως μονόκλιτες, (λ.χ. Κοίμηση 

Ρεντίνας) ή σε θολωτούς τύπους όπως ελεύθερους σταυρούς, σταυρεπίστεγουο (Μ. 

Λευκών Ευβοίας) ή παραπλήσιους (Αγ. Γεώργιος Γράλιστας). ''μονόκλιτους 

αθωνίτικους της Πίνδου" με χαμηλό τρούλο και τοξύλια (Μ. Αγ. Γεωργίου 

''Καραϊσκάκη") ή χωρίς αυτά (Παναγία στο Μυρόφυλλο Τρικάλων) ή με υψηλό τρούλο 

(Μ. Αγίας Λαύρας). Στους μονόκλιτους τρουλαίους έχουμε και επιμέρους ομάδες 

ανάλογα με τη διάμετρο του τρούλου και τον τρόπο στήριξης του. την ύπαρξη ή όχι 

τυφλών καμάρων στους κατά μήκος τοίχους κ.λ.π. Ο μεγάλος αριθμός των ναών του 

αθωνίτικου και των παραπλήσιων τύπων και παραλλαγών και η μέχρι τώρα έρευνα θα 

καταλήξουν στη δημιουργία μιας βάσης δεδομένων για συνεχή εμπλουτισμό. 

Β) Στην κατηγορία των μονόκλιτων τρουλαίων με χορούς ανήκει το καθολικό της 

Μ. Αγ. Συμεών που βρίσκεται 7 χλμ Β.του Μεσολογγίου, στις υπώρειες του Ζυγού. Οι 

γενικές εξωτερικές διαστάσεις είναι 6.60 x 11.50 μ. χωρίς τις κόγχες και τον 

μεταγενέστερο νάρθηκα. Εξωτερικά μοιάζει σαν τρίκλιτος αφού ο διαμέτρου 3 μ. 

εσωτερικά τρούλος δεν φθάνει ως τους εξωτερικούς τοίχους γιατί παρεμβάλλονται κατά 



48 

μήκος τόξα που πατούν στην ανατολική και δυτική καμάρα. Στους κατά μήκος τοίχους 

ανοίγονται τυφλές καμάρες βάθους 50 εκ. Ο εσωτερικός χώρος απλός και ευρύς 

τοποθετεί τον τύπο μάλλον στην τρουλλαία βασιλική με χορούς. Οι χοροί, ημικυκλικοί 

εσωτερικά και 5πλευροι εξωτερικά, έχουν από ένα παράθυρο με τρίλοβο λαξευτό 

διάφραγμα. Η κόγχη του ιερού έχει ένα δίλοβο παράθυρο με κιονίσκο και επίθημα 

βυζαντινά σε β' χρήση. Μέρος του εσωτερικού κοσμήτη είναι επίσης από βυζαντινά 

ανάγλυφα spolia. Στον ανατολικό τοίχο και το τύμπανο του τρούλου έχουμε 

μεταβυζαντινή απομίμηση πλινθοπερίκλειστης τοιχοποιίας και το γείσο σε όλη την 

περίμετρο του ναού έχει οδοντωτή ταινία. Η διάπλαση του τρούλου με 12πλευρο 

τύμπανο, τυφλά αψιδώματα, οδοντωτή ταινία ως γείσο και τούβλινη οριζόντια 

διακοσμητική ζώνη προσδίδουν μια πλούσια όψη που αντανακλά τις προθέσεις μιας 

ακμάζουσας μοναστικής κοινότητας ή πλούσιου δωρητή και πιθανώς την μεσολογγίτικη 

αστική κοινωνία των μέσων του 18ου αι. Θεωρείται κτίσμα του 1740 επί του ηγουμένου 

Ταράσιου Τσούμαρη ενώ μετά την Έξοδο (10/4/1826) φαίνεται ότι επισκευάστηκε το 

1836 από τον αρχιμανδρίτη Ιωαννίκιο Αγγελέτο. 



49 

ANNA-ΜΑΡΙΑ ΚΑΣΔΑΓΛΗ 

ΤΡΙΑ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΑ ΚΟΣΜΗΜΑΤΑ ΑΠΟ ΤΙΣ ΑΝΑΣΚΑΦΕΣ ΤΗΣ ΡΟΔΟΥ. 

ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ ΚΑΙ ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ 

Τα κοσμήματα από πολύτιμο μέταλλο είναι μάλλον σπάνιο εύρημα στις ανασκαφές 

της μεσαιωνικής πόλης της Ρόδου. Το 1995 ταφική κατασκευή στο κεντρικό κλίτος του 

καθολικού του Τάγματος των Ιωαννιτών Ιπποτών, του Αγίου Ιωάννη στο Κολλάκιο, απέδωσε 

χρυσό ή επίχρυσο περίαπτο με δισκοειδές σχήμα, μάλλον φυλακτό ή ενθύμιο, με πυρήνα από 

οργανικό ίσως υλικό σε σύνθετο μεταλλικό κέλυφος χωρίς διάκοσμο. 

Το 1999 ο Λευτέρης Πλάτων ανέσκαπτε τμήμα της οχύρωσης του μεγάλου λιμένος 

της ελληνιστικής πόλης στο 'μώλο των Μύλων'. Στις ογκώδεις αρχαίες κατασκευές είχαν εν 

μέρει θεμελιωθεί οι μεσαιωνικοί ανεμόμυλοι που έδωσαν το όνομα τους στην περιοχή: η 

επίχωση στο εσωτερικό ενός απ' αυτούς απέδωσε χρυσό δαχτυλίδι με στεφάνη από λεπτό 

σύρμα και σφενδόνη με βαθυκύανο εξαγωνικό ευμέγεθες ζαφείρι. Ζαφείρια με αυτή την 

απόχρωση απαντούν σε παλιά κοσμήματα και φαίνεται ότι προέρχονται από εξαντλημένα 

κοιτάσματα της Μέσης Ανατολής. Επομένως ενδέχεται το δακτυλίδι να είναι 

μουσουλμανικής προέλευσης. Είναι εξίσου πιθανόν η προέλευση του κοσμήματος να ήταν ο 

ευρύτερος χώρος του Αιγαίου, αλλά τα κατασκευαστικά χαρακτηριστικά του μάλλον 

αποκλείουν την πιθανότητα να προέρχεται από δυτικό εργαστήριο. Ο λίθος ήταν καρφωμένος 

στη σφενδόνη, ενώ το πίσω μέρος της, εκτός από την πεπλατυσμένη κεφαλή του καρφιού, 

έφερε εμφανείς εκδορές από τη λείανση, κίνοντας από τη διάμετρο, το δακτυλίδι πρέπει να 

ήταν γυναικείο κόσμημα. 

Τέλος, το 2003, στον κήπο του μεσαιωνικού 'μεγάλου νοσοκομείου' των Ιωαννιτών, 

σε τάφρο που διανοίχθηκε για τη στεγάνωση τοίχου, βρέθηκε χρυσό δαχτυλίδι, περιμετρικά 

διακοσμημένο με εμπίεστα φυτικά κοσμήματα και την ευχή +en bon an σε γοτθικούς 

χαρακτήρες. Το δαχτυλίδι είχε βάρος μικρότερο από το αναμενόμενο σύμφωνα με τον όγκο 

του και το χρώμα του χρυσού, και πιθανόν προέρχεται από αγγλικό εργαστήριο του 15ου 

αιώνα. Η εύρεση του στην περιοχή του μεσαιωνικού νοσοκομείου, όπου περιθάλπονταν κάθε 

λογής προσκυνητές, εξηγείται εύκολα. Τα μεσαιωνικά γαλλικά στην επιγραφή δηλώνουν ότι 

η αγγλική αριστοκρατία δεν είχε ακόμα ξεχάσει τη νορμανδική καταγωγή της. Η μορφή του 

κατατάσσει το δαχτυλίδι αυτό στην κατηγορία των απλών δακτυλίων που συχνά 

χρησιμοποιούσαν στο μεσαίωνα για να στερεώσουν στο δάχτυλο πιο βαρύτιμα δαχτυλίδια με 



50 

λίθους και σκαλίσματα, που ήταν πιο δύσκολο να τα μικρύνουν. Από τη διάμετρο συνάγεται 

ότι και αυτό ήταν γυναικείο -ή ίσως παιδικό- κόσμημα, που πιθανότατα αποτελούσε 

πρωτοχρονιάτικο δώρο. 

Το Νοέμβριο του 2006 τα τρία κοσμήματα μεταφέρθηκαν στην Αθήνα και 

εξετάστηκαν στο ΕΚΕΦΕ "Δημόκριτος" αλλά και από έμπειρους συντηρητές αρχαιοτήτων 

ειδικευμένους σε μεταλλικά αντικείμενα, 

Σε ότι αφορούσε το περίαπτο, αποδείχθηκε ότι το περίβλημα ήταν από άργυρο 

επιχρυσωμένο με τεχνική που χρησιμοποιεί αμάλγαμα υδραργύρου, γνωστή το μεσαίωνα. 

Το 'βρεταννικό' δαχτυλίδι μάλλον είχε πυρήνα από άργυρο και για τη διακόσμηση 

χρησιμοποιήθηκαν σφραγίδες και εργαλείο χάραξης. 

Τέλος, στο δαχτυλίδι από το μώλο των Μύλων επιβεβαιώθηκε τόσο η παρατήρηση της 

χρήσης συγκολλητικού κράματος με χαλκό όσο και η φύση του λίθου. 

Η έρευνα των τριών αντικειμένων δεν έχει ακόμα ολοκληρωθεί. Εκτός από τα πλήρη 

στοιχεία που αναμένονται από το "Δημόκριτο", φωτογραφίες του συγκριτικού υλικού από 

βρετανικά μουσεία θα μας διαφωτίσουν για την προέλευση του 'αγγλικού' δαχτυλιδιού. Όταν 

βρεθεί η ακριβής χημική σύνθεση τού λίθου από το δαχτυλίδι του μώλου των Μύλων θα 

μπορέσουμε, εν καιρώ, να ερευνήσουμε το θέμα της προέλευσης του σαπφείρου, αν όχι και 

του κοσμήματος. Και, φυσικά, η συνέχεια της έρευνας στη βιβλιογραφία ελπίζεται ότι θα 

αποδώσει, κάποια στιγμή, άλλα δαχτυλίδια με πολύτιμους λίθους 'καρφωμένους' στη 

σφενδόνη. 

Πιο αινιγματικό παραμένει το περίαπτο. Ήταν φυλακτό, ή ενθύμιο; Αυτό το μυστικό 

κρύβεται, ίσως, στο απρόσιτο εσωτερικό του. Ειδικευμένο ακτινολογικό εργαστήριο στην 

Αθήνα θα έδινε κάποια πρώτα στοιχεία για το περιεχόμενο του, αν και αυτό θα απαιτούσε ένα 

ακόμη ταξίδι του αντικειμένου στην πρωτεύουσα. Βέβαια, σήμερα υπάρχουν εξελιγμένες 

τεχνικές για να διερευνηθεί το περιεχόμενο ενός σφραγισμένου κελύφους. Όμως τέτοιες 

μέθοδοι είτε θα καταστήσουν το αντικείμενο προσωρινά ραδιενεργό, είτε τα κατάλληλα 

εξοπλισμένα εργαστήρια βρίσκονται σε χώρες του εξωτερικού- δύο επιλογές για τις οποίες 

δεν είμαστε, ίσως, ακόμα αρκετά έτοιμοι. 



51 

ΚΑΤΣΙΚΗΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ 

ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ 1 7 Ο Υ - 1 8 Ο Υ ΑΙ. ΣΤΟ ΝΟΜΟ ΓΡΕΒΕΝΩΝ 

Η μεταβυζαντινή μνημειακή ζωγραφική του νομού Γρεβενών παρουσιάζει τα 

ίδια χαρακτηριστικά όπως αυτά παρατηρούνται στον ευρύτερο μακεδόνικο χώρο. Τα 

σημαντικότερα μνημεία στα όρια του νομού είναι η Μονή της Κοίμησης της 

Θεοτόκου στο Τορνίκι (150ς αι.), η Μονή του Αγίου Νικάνορα στη Ζάβορδα (16ος αι.) 

και η Μονή Κοίμησης της Θεοτόκου στο χωριό Σπήλαιο (17ο; αι.). Και στις τρεις 

περιπτώσεις οι μοναχοί φαίνεται πως δεν ικανοποιούνταν από την ποιότητα της 

τοπικής παραγωγής και έτσι προσκάλεσαν ζωγράφους από άλλες περιοχές π.χ. οι 

τοιχογραφίες στο Τορνίκι έγιναν οι μεν παλαιές από Καστοριανούς ζωγράφους, οι δε 

νεότερες από Γιαννιώτη, στη Ζάβορδα δούλεψε ο γνωστός ζωγράφος Φράγκος 

Κατελάνος και στο Σπήλαιο Λινοτοπίτες. Αν εξαιρέσουμε τα τρία αυτά σημαντικά 

σύνολα, που εκπροσωπούν τάσεις διαμορφωμένες έξω από τη Μακεδονία ή στον 

ευρύτερο χώρο της, το μεγαλύτερο μέρος των εκκλησιών των οικισμών ή των 

εξωκλησιών οφείλονται σε ντόπιους, με την ευρύτερη έννοια του όρου, δημιουργούς. 

Στη συνέχεια επισημαίνονται ορισμένα χαρακτηριστικά που εντοπίζει η 

έρευνα στην καλλιτεχνική δραστηριότητα της περιοχής. Πρώτο και σημαντικότερο 

στοιχείο είναι η προσήλωση στην παράδοση. Είναι ενδεικτικό ότι τα τρία σημαντικά 

τοιχογραφικά σύνολα που προαναφέρθηκαν (Τορνίκι, Ζάβορδα και Σπήλαιο) δεν 

είχαν καμία επίδραση στους νεότερους ντόπιους ζωγράφους, που πεισματικά μένουν 

πιστοί στην αναπαραγωγή παλαιότερων ντόπιων προτύπων. Ακόμη, φαίνεται πως η 

ποιότητα της ζωγραφικής είναι ανάλογη της οικονομικής και κοινωνικής θέσης των 

κτητόρων. Σε αυτόν τον τομέα τα μοναστήρια είχαν τον πρώτο ρόλο, καθοδηγούμενα 

από ανθρώπους που οι ορίζοντες τους ξεπερνούσαν τα φυσικά όρια της περιοχής. 

Παρατηρήσεις μπορούν να γίνουν και ως προς τη διασπορά των μνημείων στο 

χώρο. Τα παλαιότερα βρίσκονται στο ρου του Αλιάκμονα, χώρο ιδεώδη για την 

ανάπτυξη του μοναχισμού, καθώς το φυσικό περιβάλλον και το μορφολογικό 

ανάγλυφο της περιοχής, με τις δασωμένες πλαγιές των βουνών και τις κοιλάδες των 

ποταμών, προσφέρουν ιδανικές τοποθεσίες για την ίδρυση μοναστηριών. Στους 

τελευταίους, όμως, μεταβυζαντινούς αιώνες παρατηρείται ραγδαία ανάπτυξη των 

οικισμών και τα περισσότερα μνημεία είναι ενοριακοί ναοί ή εξωκλήσια των 

σημαντικότερων χωριών και κωμοπόλεων της περιοχής. Επιπλέον, η έρευνα έχει 

εντοπίσει αρκετά ονόματα ζωγράφων, κυρίως καλλιτεχνών που καλούνται από 



52 

μάκρυνες περιοχές, αλλά απέχει ακόμη από τον εντοπισμό εργαστηρίων ή χαλαρών 

ομάδων, κάτι που θα καταστεί δυνατό μόνο μετά τη μελέτη των μνημείων των 

όμορων περιοχών. 

Τα δεκατέσσερα (14) μνημεία του νομού Γρεβενών που παρουσιάζονται 

χρονολογούνται στο 17° και στο 18° αι. 

17* αι. 

1. Άγιος Αθανάσιος στην Παναγία (1632) 

2. παρεκκλήσι Αγίου Αθανασίου στη Μονή Ζάβορδας (170ς αι.) 

3. Άγιος Δημήτριος στην Άνοιξη (μέσα 17ου αι.) 

4. Μονή Κοίμησης της Θεοτόκου στο Σπήλαιο (1649 - 50 και 1651 - 52 οι δύο 

φάσεις στον κυρίως ναό και 1658 ο νάρθηκας) 

5. Άγιος Αθανάσιος στην Αμυγδαλιά (17ος αι.) 

6. Άγιος Νικόλαος στον Αιμιλιανό ( 17ος αι.) 

18* αι. 

7. Ζωοδόχος Πηγή στο Λειψοκούκι (1717) 

8. Μονή Κοίμησης της Θεοτόκου στο Τορνίκι (1728 - 1730, β' φάση) 

9. Παναγία στο Κολοκυθάκι ( 1741 ) 

10. Άγιος Νικόλαος στη Λόχμη (1742) 

11. Άγιοι Απόστολοι Πέτρος και Παύλος στους Πυλωρούς (1746) 

12. Άγιος Γεώργιος στην Κατάκαλη (1761) 

13. Κοίμηση της Θεοτόκου στη Νουμπενίτσα (1791) 

14. Άγιος Γεώργιος στο Περιβόλι (τέλη 18ου αι.) 

Η σπουδαιότητα της μεταβυζαντινής ζωγραφικής σε όλη τη Δυτική 

Μακεδονία δεν εξαρτάται από την υψηλή ή όχι ποιότητα της αλλά από τη θέση της 

στην ιστορική τεκμηρίωση του παρελθόντος της περιοχής. Και η θέση αυτή είναι 

πρωτεύουσα και εξέχουσα. 



53 

ΧΑΡΙΚΛΕΙΑ ΚΟΙΛΑΚΟΥ 

Ο ΟΡΧΟΜΕΝΟΣ ΑΠΟ ΤΗΝ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΠΕΡΙΟΔΟ ΕΩΣ. 

ΤΟΥΣ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥΣ ΧΡΟΝΟΥΣ 

Η ανέγερση του ναού της Παναγίας στον Ορχομενό από τον Λέοντα, 

βασιλικό πρωτοσπαθάριο, αποτελεί σταθμό όχι μόνο για την αρχιτεκτονική του 

αλλά και για την ιστορική αξία που παρέχουν οι επιγραφές της ίδρυσης του, το 

873/874. Το άφθονο αρχαίο οικοδομικό υλικό που χρησιμοποιήθηκε για το 

μεγάλων προθέσεων οικοδόμημα οδήγησε στη σκέψη τους πρώτους 

ανασκαφείς, στο τέλος του 19ου και στις αρχές του 20ου αιώνα, ότι κάτω από τον 

βυζαντινό ναό υπήρχε το Ιερό των Χαρίτων. 

Αργότερα οι μελετητές του ναού της Παναγίας υπέθεσαν, από τη 

μαρτυρία μιας των κτητορικών επιγραφών και από άλλες ενδείξεις, στην 

ύπαρξη παλαιοχριστιανικής βασιλικής κάτω από αυτήν. 

Πρόσφατες έρευνες στο εσωτερικό του ναού, που έγιναν με αφορμή τις 

αναστηλωτικές εργασίες στο μνημείο, αποκάλυψαν άγνωστα έως τώρα στοιχεία 

- σπαράγματα ψηφιδωτού δαπέδου, ένα πηγάδι, ταφές, τοιχογραφίες. 

Συνεξετάζοντας, όσο είναι δυνατόν, τις ανασκαφές που διενεργήθηκαν 

κατά το παρελθόν γύρω από τον ναό και δυτικότερα και που αποδόθηκαν στη 

βυζαντινή περίοδο, θα προσπαθήσουμε να διερευνήσουμε την ιστορία της 

περιοχής από τους παλαιοχριστιανικούς έως τους μεταβυζαντινούς χρόνους. 



54 

ΑΙΚΑΤΕΡΙΝΗ - ΚΏΝΣΤΑΝΤΙΝΑ ΚΟΝΤΟΠΑΝΑΓΟΥ 

Ο Ι ΚΑΠΕΣΟΒΠΈΣ ΖΩΓΡΆΦΟΙ ΙΩΆΝΝΗΣ ΚΑΙ ΑΝΑΣΤΆΣΙΟΣ ΑΝΑΓΝΏΣΤΗΣ 

ΣΤΟΝ ΑΓΙΟ ΓΕΏΡΓΙΟ ΝΕΓΑΑΩΝ (1795) 

Οι ζωγράφοι Ιωάννης κι ο γιος του Αναστάσιος Αναγνώστης, οι οποίοι 

κατάγονται από το Καπέσοβο των Ιωαννίνων, ιστορούν μία σειρά μνημείων από το 

1792 έως το 1806. Προέρχονται από οικογένεια αγιογράφων, της οποίας γενάρχης 

είναι ο ιερομόναχος Αθανάσιος, πατέρας του Ιωάννη. Την ίδια οικογενειακή 

παράδοση ακολουθούν τόσο ο αδελφός του Ιωάννη Γεώργιος ιερέας, όσο και ο 

δεύτερος γιος του Κωνσταντίνος. 

Συγκεκριμένα ο Ιωάννης και ο Αναστάσιος ιστορούν, σύμφωνα με τις κτητορικές 

επιγραφές, πέντε ναούς στα Ζαγόρια στο χρονικό διάστημα 14 ετών: το καθολικό της 

μονής Κοιμήσεως Θεοτόκου Μακρινού (1792), τον Άγιο Νικόλαο Καπεσόβου 

(1793), τον Άγιο Γεώργιο Νεγάδων (1795), το νάρθηκα του καθολικού της μονής 

Προδρόμου Ζίτσας (1800) και τέλος την Κοίμηση Θεοτόκου στην Αρίστη (1806). 

Με αφετηρία τον διάκοσμο στον Άγιο Γεώργιο Νεγάδων, παραγωγή της ώριμης 

καλλιτεχνικής τους πορείας, θα επιχειρήσουμε εικονογραφικές παρατηρήσεις στο 

συνολικό έργο τους. Οι διαστάσεις του κατάγραφου ναού, τρίκλιτης μεγάλων 

διαστάσεων βασιλικής, επιτρέπουν την ανάπτυξη ποικίλων εικονογραφικών κύκλων, 

οι οποίοι συνθέτουν ένα πλούσιο εικονογραφικό πρόγραμμα, αντιπροσωπευτικό των 

θεματικών τους επιλογών: Δωδεκάορτο, Θεομητορικός κύκλος, Πάθη, Διδασκαλία, 

Παραβολές και Θαύματα του Χριστού, Εωθινά Ευαγγέλια, σκηνές Παλαιάς 

Διαθήκης, Ακάθιστος Ύμνος, βίος αγίου Νικολάου, Μαρτύρια, η σπάνια ιστόρηση 

του κύκλου των 7 Οικουμενικών Συνόδων, καθώς κι η απεικόνιση των δύο σοφών 

της αρχαιότητας Πλουτάρχου κι Αριστοτέλη. Ενότητα χαρακτηρίζει το σύνολο του 

εικονογραφικού διακόσμου, το οποίο σώζεται σε καλή κατάσταση με κάποιες φθορές 

στην ανώτερη ζώνη. 

Οι δύο ζωγράφοι Ιωάννης και Αναστάσιος είναι εξαιρετικά εκλεκτικοί στις 

τοιχογραφίες του μνημείου. Τα πρότυπα τους κυρίως, εντοπίζονται στα έργα των 

Λινοτοπιτών ζωγράφων του 17ου αιώνα, όπως στην αυτοτελή σκηνή της Αναγγελίας 

του θανάτου στην Παναγία κι στην εικοστή τρίτη στροφή από τον Ακάθιστο Ύμνο. 

Ορισμένα θέματα αντλούνται από το πλούσιο θεματολόγιο των μεγάλων μνημείων 



55 

του 16ου αιώνα στην βορειοδυτική Ελλάδα: η αποχώρηση του Ιούδα, ο οποίος πετά 

τον άρτο στην Κοινωνία των Αποστόλων, οι διαδοχικές σκηνές της Κρίσης και 

Απόνιψης του Πιλάτου, η απεικόνιση των δύο σοφών Πλουτάρχου κι Αριστοτέλη, 

Δυτικά στοιχεία κυριαρχούν σε ορισμένες παραστάσεις του μνημείου: η απεικόνιση 

του Λαζάρου καθιστού μέσα στη σαρκοφάγο στη σκηνή της Έγερσης του Λαζάρου, 

η έντονη συστροφή του σώματος του Χριστού στη σκηνή της Ανάστασης, η καθιστή 

Παναγία σε στάση δέησης και το ανοιχτό βιβλίο με την προφητεία στα πόδια της 

στην παράσταση του Ευαγγελισμού, Επίσης, ομοιότητες με χαρακτικά των μέσων 

του 18ου αιώνα εντοπίζονται στην ανακεκλιμένη στάση του Λογγίνου στην 

Ανάσταση. 

Χαρακτηριστικοί εικονογραφικοί τύποι κρητικών φορητών εικόνων υιοθετούνται από 

τους ζωγράφους σε περιορισμένο αριθμό παραστάσεων. 

Ο εκλεκτισμός των ζωγράφων αναδεικνύεται, επίσης, σε ορισμένες παραστάσεις, 

όπως στο δυτικό εικονογραφικό θέμα του Ecce Homo, στις σκηνές της διαταγής του 

Ηρώδη και του Ελκόμενου με το θέμα της έφιππης συνοδείας του Πιλάτου, στα οποία 

συνδυάζουν στοιχεία από την παράδοση των μνημείων της σχολής της βορειοδυτικής 

Ελλάδος καθώς και των κρητικών φορητών εικόνων του 17ου αιώνα, εμπλουτίζοντας 

τα όμως, με λεπτομέρειες από δυτικές αναπαραστάσεις. 

Στα μνημειακά σύνολα, που ιστόρησαν οι δύο ζωγράφοι, διαπιστώνονται κατά 

κανόνα κοινοί εικονογραφικοί τύποι. Τόσο στις συνθέσεις, όσο και στις μεμονωμένες 

μορφές συχνά χρησιμοποιούν κοινά ανθίβολα, χωρίς ωστόσο να λείπουν 

διαφοροποιήσεις και εμπλουτισμοί σε επιμέρους λεπτομέρειες. 

Το έργο τους δεν παραμένει χωρίς συνεχιστές, αφού η απήχηση του διαφαίνεται στη 

ζωγραφική τέχνη του 19ου αιώνα στην Ήπειρο, Χαρακτηριστικό παράδειγμα η μονή 

Ευαγγελίστριας στα Άνω Πεδινά (1807), όπου η σύνθεση του εικονογραφικού 

προγράμματος, η επιλογή θεμάτων κι οι εικονογραφικοί τύποι παρουσιάζουν 

σημαντικές ομοιότητες. Παράλληλα το μπαρόκ ύφος του Αγίου Γεωργίου Νεγάδων, 

το οποίο αποτελεί ήδη διαμέσου των χαλκογραφιών και των εντύπων μία κοινή στην 

Ευρώπη και στα Βαλκάνια, αναπλάθεται εμπλουτισμένο, όμως, με λαϊκά στοίχεία, 

όπως υπαγορεύει η εποχή. 



55 

ΧΑΡΗΣ ΚΟΥΤΕΛΑΚΗΣ 

ΤΟ ΘΕΩΡΟΥΜΕΝΟ ΩΣ «ΞΙΦΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΦΙΛΗΜΟΝΑ» ΣΤΗΝ ΟΜΩΝΥΜΗ ΜΟΝΗ 

ΤΗΣΡΟΔΟΥ 

Το ξίφος (εικ. 1), μαζί με δύο σταυρούς λιτανείας, αποτελεί ένα από τα σημαντικά«κειμήλια 

της μονής του Αγ. Φιλήμονα στην Αρνίθα της Ρόδου, γύρω από το οποίο συν τω χρόνω 

δημιουργήθηκε σχετική παράδοση με κάποιες παραλλαγές Σύμφωνα με την πρώτη «Το 

σπαθί βρέθηκε μέσα στον τάφο του». Σύμφωνα με άλλη εκδοχή που κατέγραψα το 1997, «μ ' 

αυτό έσφαξαν τον άγιο, τη γυναίκα του και τον γιο του». Είναι ενδεχόμενο να βρέθηκε όντως 

σε τάφο κάποιου στρατιωτικού της εποχής γύρω από την οποία χρονολογείται αυτό, αλλά 

είναι προφανές ότι έλκει τη φημολογία που το συνδέει με τον άγιο Φιλήμονα από το 

συναξάρι του αγίου, όπου ως μάρτυρας ο άγιος Φιλήμων αναφέρεται ότι «ξίφει τείχιούται» ή 

«οι άγιοι Φιλήμων και Δομνινος ξίφει τε/χιούνται». 

ΠΕΡΙΓΡΑΦΗ 

Το ξίφος είναι σιδερένιο, με αποκομμένη απόληξη και με σπάσιμο σε δύο σημεία, ένα κοντά 

στον προφυλακτήρα της λαβής (cross) και ένα σε απόσταση από αυτόν 19 εκ. Και στα δύο 

αυτά σημεία συγκολλήθηκε με 6 καρφιά. Φέρει ίσιο προφυλακτήρα του καρπού, μήκους 

16,7 εκ., με ελαφρώς πεπλατυσμένες τις απολήξεις, και λαβή μήκους 6 εκ. (επενδυμένη 

μεταγενέστερα με φύλλο ασημιού) που καταλήγει σε πεπλατυσμένο επίμηλο (pommel) 

διαστάσεων 5 Χ 4 εκ. 

Το σωζόμενο συνολικό μήκος του είναι 48 εκ. και κοντά στη λαβή έχει ασημένια επένδυση 

(μήκους 6 εκ.) με στικτό σχήμα σταυρού που επαναλαμβάνεται όμοια και στην άλλη πλευρά. 

Η ασημένια αυτή επένδυση είναι κοντύτερη κατά 1 εκ. από τη σιδερένια συγκόλληση με 

αποτέλεσμα να αφήνει ακάλυπτα εν μέρει τα κεφάλια των καρφιών. Παρά την προσπάθεια 

του αργυροχόου να καλύψ» την συγκόλληση, διακρίνονται επί της λάμας τα ίχνη ενός 

προϋπάρξαντος σιδερένιου δακτυλίου προφύλαξης του δάχτυλου (δείκτη), διαμέτρου 3 εκ. 

Κατά μήκος της λάμας (λεπίδας) του ξίφους και στο μέσον του πλάτους της διέρχεται 

αύλακα απορροής του αίματος συνολικού μήκους 21 εκ., ενώ επί του σημείου του 

σπασίματος που συγκολλήθηκε με καρφιά, διακρίνονται αμυδρά περί την αύλακα δύο 

ομόκεντροι κύκλοι, ίσως σφραγίδα ή επισήμανση του εργαστηρίου κατασκευής. 



57 

Λαμβάνοντας υπόψη αρκετά κριτήρια κατάταξης των διασωθέντων ξιφών (διαστάσεις, 

βάρος μορφή, μέγεθος, τύπος επίμηλου και προφυλακτήρα του καρπού, δίκοπη ή μονή 

λεπίδα κ.α) το ξίφος ανήκει κατά τη γνώμη μου στην ομάδα XI ή ΧΠ σύμφωνα με την 

κατάταξη του Oakeshott (εικ. 4). Η ύπαρξη ίχνους ενός προστατευτικού σιδερένιου δακτυλίου 

(finger-ring) που κάποτε υπήρχε κάτω από τον προφυλακτήρα, διαμέτρου 3 εκ., του οποίου 

σκοπός ήταν να διαφυλάξει από συντριβή το δάχτυλο του στρατιώτη κατά την ώρα της 

σύγκρουσης, αποτελεί ένα στοιχείο που βεβαίως δεν μετάθετα την κατάταξη του ξίφους σε 

άλλη οικογένεια, αλλά το εντάσσει χρονικά σε άλλη περίοδο χρήσης του συγκεκριμένου 

ξίφους. Με δεδομένο ότι από το πρώτο μισό του 15ου αιώνα προστέθηκε στα ξίφη ένας ακόμη 

σιδερένιος δακτύλιος προστασίας του δάχτυλου κάτω από τον προφυλακτήρα ως εξέλιξη του 

όπλου, έχουμε ένα terminus ante quem για να εντάξουμε χρονολογικά το ξίφος της μονής του 

Αγ. Φιλήμονα. Αν μάλιστα ληφθεί υπόψη η ύπαρξη κάποτε του μονού δακτυλίου (finger -

ring) σ' αυτό, τότε θα πρέπει να θεωρηθεί πολύ πιθανή η προέλευση του από ιταλικό 

ερΎαστήριο (μαρτυρείται εισαγωγή όπλων ειδικά από την Puglia) και μπορεί να ενταχθεί 

χρονικά μέσα στον 15° αιώνα ή και παλαιότερα, σύμφωνα με τη μορφή της λαβής του, που 

διατηρεί αρκετά από τα στοιχεία αντίστοιχων ξιφών του 13ου και 14ου αιώνα. 

Επομένως το θεωρούμενο ως «ξίφος του Αγίου Φιλήμονα», ακόμα κι αν προέρχεται 

από τάφο, όπως δηλώνεται στη σχετική παράδοση, δεν μπορεί να ανήκει στον άγιο, ο οποίος 

μαρτύρησε περί το 63 μ.Χ., αλλά ωστόσο αποτελεί σπάνιο ή το μοναδικό διασωθέν ξίφος για 

την Ρόδο της Μεσαιωνικής περιόδου εξ όσων γνωρίζω. 

Xa XI Xla XII Xlla 

XI 

[) 



58 

ΛΑΖΑΡΟΣ Κ. ΚΩΝΣΤΑΝΉΝΙΔΗΣ 

ΤΑ ΜΟΤΙΒΑ ΤΟΥ ΤΡΟΧΟΥ ΚΑΙ ΤΟΥ ΔΕΝΤΡΟΥ ΤΗΣ ΖΩΗΣ ΣΤΗ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ 

ΤΗΣ «ΖΩΗΣ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ» ΣΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΑΓΙΟΥ ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ ΣΤΟ 

ΑΠΟΖΑΡΙ ΚΑΣΤΟΡΙΑΣ: ΣΗΜΕΙΟΛΟΓΙΚΗ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗ 

Παρουσιάζεται τοιχογραφία με θέμα «Η Ζωή του Ανθρώπου», έργο του ζωγράφου Λαυρεντίου, η οποία είναι 

ιστορημένη το 1727 στο γυναικωνίτη της εκκλησίας του Αγ. Ιωάννη του Προδρόμου στην περιοχή Απόζαρι της 

Καστοριάς. Η σπάνια αυτή σύνθεση αρθρώνεται κατακόρυφα, δημιουργώντας μέσα στο αναπαριστώμενο ερημικό 

τοπίο δύο διαφορετικούς πόλους δράσης, άνω και κάτω. Στο επάνω μέρος της σύνθεσης εικονίζεται ξύλινος τροχός 

σε αριστερόστροφη τροχιά, η βάση του οποίου βυθίζεται μέσα σε ανοιχτό μνήμα. Στο φαρδύ στεφάνι του τροχού 

έχουν δημιουργηθεί οκτώ διαμερισματικοί χώροι, οι οποίοι φιλοξενούν διαδοχικά 8 ανθρώπινες μορφές, η κάθε 

μία από τις οποίες αντιπροσωπεύει μία δεκαετία της ζωής του ανθρώπου. Στην κορυφή του τροχού βρίσκεται 

καθισμένος ένας εστεμμένος σαραντάχρονος άνδρας ντυμένος με ενδύματα βασιλικά. Στη βάση του τροχού ένας 

ηλικιωμένος ογδοντάχρονος άνδρας εικονίζεται να βουτά προς το ανοιχτό μνήμα. Στο κάτω μέρος της σύνθεσης 

υψώνεται δέντρο, στις φυλλωσιές του οποίου εικονίζεται σκαρφαλωμένος ένας άνδρας. Δύο μεγάλοι ποντικοί, ο 

ένας ανοιχτόχρωμος και ο άλλος σκουρόχρωμος, που επιγράφονται ημέρα και η νύχτα, τραγανίζουν με τα δόντια 

τους τον κορμό του δέντρου. Στα αριστερά του δέντρου διασώζεται η ανορθόγραφη επιγραφή: «Η Ζοη του 

ΑΝΘΡώΠΟΥ». 

Ο τροχός της ως άνω σύνθεσης αποτελεί μία συνοπτική απόδοση του εικονογραφικού μοτίβου του «Τροχού της 

Ζωής» ή «Τροχού του Χρόνου», με το οποίο στη χριστιανική τέχνη ιστορείται «ο μάταιος βίος του πλάνου 

κόσμου» (βλ. Διονυσίου τού εκ Φουρνά, Ερμηνεία της Ζωγραφικής Τέχνης, σελ. 213-215). Το μοτίβο του τροχού, 

έχει αρχαίες ανατολικές-ελληνικές καταβολές. Στην αρχαιότητα, ο τροχός ταυτίστηκε με τον Χρόνο, η δε 

παρουσία του ανθρώπου έν τω της ειμαρμένης τέ και γενέσεως τροχφ κατανοήθηκε ως ένα είδος θεϊκής τιμωρίας που 

επιβλήθηκε στον άνθρωπο για παλαιά του αμαρτήματα - την αδικία και την κακότητα που βαραίνουν τις 

ανθρώπινες ψυχές. Η χριστιανική εικονογραφία μετέπλασε το μοτίβο αυτό και του προσέδωσε αλληγορικές και 

διδακτικές προεκτάσεις (βλ. Κωνσταντινίδης, 25° Συμπόσιο, ΧΑΕ). 

Το μοτίβο του δέντρου με τους δύο ποντικούς αποτελεί συνοπτική εικονογραφική απόδοση παραβολής από την 

ψυχωφελή αφηγηματική ιστορία του «Βαρλαάμ και Ιωασάφ» (901· αι. [Kazhdan 1988, pp. 1187-1209]), η οποία 

απαντά και στο μεταβυζαντινό δημώδες άσμα «Απόκοπος» του Μπεργαδή (αρχές 16ου αι.) Η παραβολή 

ενσωματώνει ανατολικές-βουδιστικές παραδόσεις από τη χώρα των Ινδιών σχετικές με τη ματαιότητα των 

ανθρωπίνων, στις οποίες το Βυζάντιο απέδωσε χριστιανικό δογματικό περιεχόμενο. Η παλαιότερη εικαστική 

προσέγγιση της παραβολής σώζεται σε χειρόγραφο του 10ου αι. (Cambridge, King's College 338, fol. 41 ν). 

Εικονογραφική απόδοση της ίδιας παραβολής υπόκειται και σε δυσδιάκριτη ημικατεστραμένη τοιχογραφία του 

15°" αι. στον Άγιο Δημήτριο Θεσσαλονίκης, καθώς επίσης και σε τοιχογραφία του 1615 στον Νάρθηκα του 



59 

παρεκκλησίου του Αγίου Ιωάννη του Θεολόγου στην Μονή Διονυσίου του Αγίου Όρους, έργο του Ιωάννη 

Τραπεζοΰντιου. Η παραβολή μεταφέρθηκε από την ανατολή και στην δυτική παράδοση, όπου εικονογραφήθηκε 

ευρέως (πβ. το περίφημο ανάγλυφο στο βαπτιστήριο της Πάρμας, περί το 1200). 

Η περίφημη αυτή παραβολή αναφέρεται σε όσους μηδόλως των μελλόντων λαμβάνοντες έννοιαν, κα'ι εις μεν τός 

σωματικός αδιαλείπτως επαγόμενους, τόςδέ ψυχάςέωνταςλιμω κστστήκεσθαι καίμυρίοις ταλαιπωρεΐσθαι κακόίς. Σύμφωνα με 

την παραβολή άνθρωπος, διωκόμενος από μαινόμενο μονόκερω (θάνατος), πέφτει σε βάραθρο, και απλώνοντας τα 

χέρια του κρατείται από δέντρο, στο οποίο και σκαρφαλώνει για να σωθεί, παρατηρεί όμως δύο μϋας, λευκόν και 

μέλανα (χρόνος) διεσθίοντας άπαύστως τήνόίζαν τοΰ φυτοϋ (η ζωή εκάστου), και στον πυθμένα του βόθρου φοβερό 

δράκοντα με χαίνον στόμα (Άδης) ο οποίος περιμένει το θύμα του να καταπέσει. Λησμονώντας ο άνθρωπος την 

δυσχερή θέση στην οποία ευρίσκεται, αλόγιστα ρουφά το μέλι (ματαία ηδονή) που στάζει από τα κλαδιά του 

δέντρου (PG 96.976). 

Τα εκονισπκά γνωρίσματα του μοτίβου που αναπαριστούν «το Δέντρο της Ζωής» να φύεται είτε εκ του εδάφους, 

είτε από μία μεγάλη γλάστρα, εκατέρωθεν της οποίας στέκονται δύο αντωπά πτηνά ή λέοντες, προέρχονται από 

την Μεσοποταμία. Οι δύο ποντικοί αντιπροσωπεύουν με την αδιάκοπη εναλλαγή ημέρας και νύκτας, την έννοια 

του χρόνου. Ο χρόνος, νοείται εδώ ως «εξωτερικός» παράγοντας - φθοράς και καταστροφής, που απειλεί και 

εμποδίζει την εξέλιξη της ζωής. Η προέλευση της αντίληψης αυτής, που δεν συνάδει με τη χριστιανική θεώρηση, 

θα πρέπει να αναζητηθεί με βεβαιότητα στην παγανιστική αρχαιότητα, όπου ανιχνεύονται σχετικές δοξασίες, όπως 

ότι ο Χρόνος είναι ο Κρόνος (Plat, Craî. 402b), ο οποίος είναι edax rerum (Ovid. Meiam. XV 234), έχει οξείς 

οδόντας με τους οποίους τα πάντα καταψύχει κα'ι τα βιαιότατα (Simonides, fr. 176 Bgk 4, από Stob. Ed. Phys. 1.8.22), 

είναι συνυφασμένος με τη μείωση φυής (Orph. Η. 13.6), τα γηρατειά, το θάνατο (Μυθογράφος Γ. 1.4) και 

γενικότερα την φθορά (AristoL Ph. 222b, κ.ά.) Το δέντρο εκφράζει το πεπερασμένο χρονικό διάστημα της ζωής 

εκάστου ανθρώπου, δηλαδή τον βίο του, και ως εκ τούτου δεν έχει σχέση με τον ομώνυμο ξύλον της Ζωής που 

βρισκόταν στον Παραδείσιο κήπο και συνδεόταν με την αθανασία, αλλά μάλλον με το έτερον απαγορευμένο ξύλον 

της Γνώσεως το οποίο και οδήγησε στην έξωση των πρωτοπλάστων απ' τον Παράδεισο, ινά μη δρέψουν καρπόν 

και φάγουν από το δέντρο της Ζωής και γίνει το κακόν αθάνατον (Meth. Olymp. Res. 1.39 [PG41.1108B]). 

Ο συνδυασμός των δύο μοτίβων του τροχού και του δέντρου της ζωής στην τοιχογραφία της Καστοριάς 

ενδεχομένως να είναι προϊόν γνωριμίας και επίδρασης του ζωγράφου Λαυρεντίου από δυτικά χαρακτικά, όπως το 

έργο "The W heel ο f F ortune & t he D eath b elow t he Τ ree ο f L ife", το οποίο αποδίδεται στον Master w ith t he 

Banderoles (c. 1464). Ενδέχεται, βέβαια, η σύνθεση της Καστοριάς να είναι προϊόν έμπνευσης του ζωγράφου από 

κάποιο δημώδες βυζαντινό ποίημα, όπως ο Απόκοπος του Μπεργαδή. Το εντυπωσιακό γεγονός όμως είναι ότι η 

συμβολυαί-αλληγορική σύγκλιση των δύο μοτίβων με αναφορά τον βίο του ανθρώπου ανιχνεύεται σε Ορφικό 

κείμενο, το οποίο διέσωσε ο Κλήμης ο Αλεξανδρεύς (Orph. Kern, fr.227 από Clem. Alex. Strom. V 8.45.4). 

Συμπερασματικά, τα δύο μοτίβα του Τροχού και του Δέντρου της Ζωής, με τις αρχαίες ανατολικές-ελληνικές 

καταβολές τους, χρησιμοποιούνται υπομνηματικά για να τονίσουν την παροδικότητα και τη ματαιότητα της 

επίγειας ζωής. 



60 

ΜΑΡΙΑ ΛΑΜΠΡΙΝΟΥ 

Η ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ΟΧΥΡΩΣΗ ΚΑΙ Η ΠΡΩΙΜΗ ΠΥΡΟΒΟΛΙΑ ΠΕΡΙΟΔΟΣ 

ΤΟΥ ΦΡΟΥΡΙΟΥ ΑΓΙΑΣ ΜΑΥΡΑΣ 

Η παρουσία ακρόπολης και οικισμού εντός των τειχών επιβεβαιώνεται σήμερα μόνον από τις 
πηγές, διότι η αρχική μορφή του εσωτερικού χώρου του φρουρίου, που περιελάμβανε την 
οργάνωση της μεσαιωνικής πόλης εξαλείφθηκε κατά την εξέλιξη του φρουρίου. Από τις πηγές 
άλλωστε είναι γνωστές οι διαδοχικές φάσεις μετατροπής του οχυρωμένου οικισμού σε 
φρουριακή εγκατάσταση με αποκλειστική στρατιωτική και διοικητική λειτουργία. Το κάστρο 
των Λατίνων ηγεμόνων, που αποτέλεσε τον πυρήνα του φρουρίου και αργότερα την ακρόπολη 
δεν είναι σήμερα ορατό. Αποσπασματικά σώζονται τμήματα της τοιχοποιίας του 
ενσωματωμένα σε μεταγενέστερες κατασκευές. Η ολοκληρωτική εξαφάνιση του συντελέστηκε 
το 1720-25 με τις μεγάλες μετατροπές, που έγιναν υπό τις οδηγίες του von Schulenburg. To 
κάστρο διακρίνεται σε όλες τις γνωστές απεικονίσεις από το 1504 μέχρι το 1705, αλλά συχνά 
γίνεται αναφορά σε κείμενα της περιόδου 1717-1753 σχετικά με τα παλιά τείχη που 
δημιουργούν προβλήματα επειδή ενσωματώθηκαν στις νεότερες κατασκευές. Στα 
βορειοανατολικά, εκεί όπου σύμφωνα με τις πηγές πριν το 1719, υπήρχε η ακρόπολη, 
διαμορφώνεται σήμερα μια υπερυψωμένη ζώνη κατά μήκος των ανατολικών τειχών, 
συνολικής έκτασης περίπου 5000τμ. 

Η μεταμόρφωση του φρουρίου από οχυρωμένος οικισμός, σε φρούριο με αποκλειστική 
στρατιωτική και διοικητική χρήση τεκμηριώνεται με τα πιο κάτω σχέδια και ολοκληρώθηκε 
μετά την ισοπέδωση της ακρόπολης και τη μεταστέγαση των κατοίκων στον οικισμό της 
Αμαξικής στην ενδοχώρα της Λευκάδας. 

Το αρχικό αυτό φράγκικο οχύρωμα οχυρό αποτέλεσε τον πυρήνα του φρουρίου και από τα 
μέσα του 15ου αιώνα , συλλειτουργούσε με τον οχυρωμένο οικισμό, που το περιέβαλλε στην 
νότια και δυτική πλευρά του. 

Με αναγωγή των σχεδίων των Coronelli, Mora, Vemeda στο σημερινό υπόβαθρο 
τοπογραφικής αποτύπωσης και με γεωφυσικές διασκοπίσεις αρχικά και ακολούθως με 
αρχαιολογικές διερευνητικές τομές, εντοπίσαμε χαρακτηριστικά τμήματα της ακρόπολης 
ώστε καταρχήν να ταυτιστούν τα ερείπια με τα σχέδια των πηγών και να αναγνωριστούν τα 
κτίρια στα οποία ανήκαν. Με τον τρόπο αυτό αποκτήσαμε μετρήσιμα μεγέθη και προσεγγίσαμε 
το τρόπο δομής και τα υλικά που είχαν χρησιμοποιηθεί. Για το λόγο αυτό, αναζητήθηκαν στα 
πλαίσια και των ερευνητικών προγραμμάτων του ΕΜΠ, πιθανά κατάλοιπα παλαιότερων 
κατασκευών στο εσωτερικό των οχυρώσεων. 

Η συστηματική ανασκαφή του χώρου και η αξιολόγηση των ευρημάτων ελπίζουμε να 
πραγματοποιηθεί στο σύντομο μέλλον ώστε να διαλευκάνουν μερικά σκοτεινά σημεία των 
πρωταρχικών φάσεων κατασκευής της που παραμένουν ασαφή λόγω του χαρακτήρα της 
πρώτης αυτής δειγματοληπτικής έρευνας. 



61 

Κατά την επιτόπια έρευνα, εντοπίστηκαν στο οριζόντιο και κατακόρυφο επίπεδο, δηλαδή στο 
υπέδαφος και σε τοίχους της οχύρωσης κατάλοιπα αρχαιότερων αρχιτεκτονικών κατασκευών, 
που θα μπορούσαν με τη βοήθεια των αρχειακών πηγών να στοιχειοθετήσουν το υπόβαθρο για 
τον επαναπροσδιορισμό των αρχικών φάσεων κατασκευής της ακρόπολης. Επιβεβαιώθηκε με 
το τρόπο αυτό, ότι οι πολύ ισχυρές τοιχοποιίες της ακρόπολης δεν καθαιρέθηκαν με 
ομοιόμορφο τρόπο, αλλά κάποια τμήματα τους σε μεγάλο βαθμό τα οικήματα και οι 
οχυρώσεις της ακρόπολης διατηρήθηκαν σε αρκετό ύψος και εντάχθηκαν σε νέα κτίσματα, 
όπως στη πυριτιδαποθήκη , ενώ κάποια άλλα ισοπεδώθηκαν μέχρι τη νέα στάθμη του 
διαμορφωμένου από τους Ενετούς εδάφους. Με επίστρωση των υλικών κατεδάφισης των 
κατοικιών του οχυρωμένου οικισμού, που μετεγκαταστάθηκε και ετοιμόρροπων 
σεισμόπληκτων κτισμάτων του φρουρίου καλύφθηκε όλη η εσωτερική επιφάνεια του 
οχυρωμένου χώρου. Μερικά από τα αρτιότερα οικήματα επισκευάστηκαν και διατήρησαν τον 
αρχικό προορισμό τους όπως οι δεξαμενές νερού, ενώ κάποια άλλα παρέμειναν με 
διαφορετική χρήση. 

Μέσα στο Φρούριο, διακρίνονται αραιά διάσπαρτα ερείπια, υπολείμματα παλαιοτέρων 
κτισμάτων, ενδεχομένως και ταχών ή και ιχνών από τοίχους. Στην πορεία εισόδου από την 
ανατολική πύλη υπάρχει μικρό ορθογώνιο κτίσμα παράλληλα στο δυτικό πρανές της περιοχής 
σε υψηλότερη στάθμη. Σημειώνουμε μεταξύ αυτών την σκάλα (α) που στέκεται μεμονωμένα 
στο νοτιοανατολικό τμήμα του φρουρίου και προφανώς οδηγούσε στη στάθμη του ορόφου του 
γραμμικού συγκροτήματος κτισμάτων των εφαπτόμενων στο νότιο τείχος με κατεύθυνση 
εγκάρσια προς αυτό. Επίσης στόμιο δεξαμενής πλησίον της σκάλας αυτής. Στην ίδια περιοχή 
υπάρχει διαμήκης τοίχος σωζόμενος ως ίχνος επί τους εδάφους πλησίον της προηγούμενης 
σκάλας και ανατολικά της με κατεύθυνση ΒΔ - ΝΑ. Ακόμα υπολείμματα χαμηλών τοίχων 
ύψους περί τα 50 εκατ. στη ζώνη ανατολικά των τριών διώροφων παράλληλων κτισμάτων 
εποχής Αγγλοκρατίας. Χαμηλά τοιχία διαφόρου μήκους και μορφής σε κάτοψη έχουμε και επί 
των τειχών. Εκτός από τα ερείπια, υπάρχουν βυθίσματα και τρύπες σε ορισμένες περιοχές του 
χαμηλής στάθμης επιπέδου, που μαρτυρούν την ύπαρξη των υπό το έδαφος 



62 

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Α. ΑΙΑΚΟΣ 

ΞΥΛΟΓΛΥΠΤΟΙ ΣΤΑΥΡΟΙ ΜΕ ΕΠΕΝΔΥΣΕΙΣ 

ΣΤΗΝ ΑΓΙΟΡΕΙΤΙΚΗ ΜΟΝΗ ΙΒΗΡΩΝ (16 0 Σ - 17°Σ ΑΙΩΝΑΣ) 

Στη μονή Ιβήρων φυλάσσεται μία από τις μεγαλύτερες συλλογές σταυρών των 

μεταβυζαντινών χρόνων. Από το σύνολο αυτό, στην ανακοίνωση μας παρουσιάζεται 

ένας μικρός αριθμός έργων των τελευταίων δεκαετιών του 16ου και του 17ου au, που 

προέρχονται από το σκευοφυλάκιο, αλλά και τους δύο σημαντικότερους ναούς της 

μονής: το καθολικό και το παρεκκλήσι της Παναγίας Πορταΐτισσας. Όλοι οι σταυροί 

έχουν αμφιπρόσωπο ξυλόγλυπτο πυρήνα και φέρουν αργυρεπίχρυσες επενδύσεις με 

διάκοσμο εγχάρακτο, ανάγλυφο ή συρματερό, που ποικίλλεται με διαφόρων 

αποχρώσεων σμάλτα, χρωματιστούς λίθους, κοράλλια ή μαργαριτάρια. 

Τα παλαιότερα παραδείγματα (δεύτερο μισό 16ου - μέσα 17ου αι.) ανήκουν σε 

έναν πρώιμο σύνθετο τύπο φυλλοφόρου σταυρού, μεγάλων σχετικά διαστάσεων, με 

πρόσθετα τμήματα στις πλευρικές επιφάνειες. Στα έργα αυτά περιλαμβάνονται οι 

ενεπίγραφοι σταυροί λιτανείας του παρεκκλησίου της Παναγίας Πορταΐτισσας και 

του καθολικού, που χρονολογούνται το 1586 και 1607 αντίστοιχα. Ένα ακόμη 

παράδειγμα της πρώιμης αυτής ομάδας αποτελεί ο σταυρός που αφιέρωσε στη μονή 

κάποιος ζουπάνος Ράντου Βεάγκ το 1650. Στους ξυλόγλυπτους πυρήνες τους 

επισημαίνονται κοινά χαρακτηριστικά, τόσο στην εικονογραφική τους σύνθεση 

(πολυπρόσωπες παραστάσεις κυρίως από τον χριστολογικό κύκλο, αλλά και τον βίο 

της Θεοτόκου, του Ιωάννη του Προδρόμου, την Παλαιά Διαθήκη κ.ά.), όσο και στην 

τεχνοτροπική απόδοση, που παρουσιάζει μία σχετική ποικιλία, χαρακτηρίζεται όμως 

από κοινά στοιχεία, όπως το έξεργο ανάγλυφο και η πλαστικότητα των μορφών. 

Στις επενδύσεις τους κυριαρχούν ανάγλυφα ή εγχάρακτα θέματα, πολλά από 

αυτά ισλαμικής προέλευσης, πολύχρωμα συρματερά σμάλτα ή φυτικά 

αραβουργήματα που προβάλλουν σε κάμπο με λακκωτά σμάλτα. Το όλο σύνολο 

ποικίλλουν χρωματιστοί λίθοι, μαργαριτάρια ή κοράλλια, απηχώντας την προσφιλή 

πολύχρωμη διάλιθη όψη την εποχή αυτή. 

Στο δεύτερο μισό του 17ου αι. τον σύνθετο τύπο φυλλοφόρου σταυρού 

διαδέχεται μία πολυάριθμη ομάδα σταυρών ευλογίας και αγιασμού, μικρότερων 

διαστάσεων. Οι εικονογραφικές τους συνθέσεις περιλαμβάνουν περιορισμένο αριθμό 

θεμάτων προερχόμενων κατά κανόνα από τον χριστολογικό κύκλο, με συνοπτική 



63 

ορισμένες φορές απόδοση. Αντιπροσωπευτικά παραδείγματα της περιόδου αποτελούν 

δύο σταυροί ευλογίας που αφιέρωσαν ο μητροπολίτης Δράμας και Φιλίππων 

Σωφρόνιος το 1667 και ο προηγούμενος της μονής Χρύσανθος στη δεκαετία του 

1670. Οι παραστάσεις στους ξυλόγλυπτους πυρήνες τους αποδίδονται σε σαφές πια 

διάτρητο βάθος, με πλαστικότητα και καλή πτυχολογία, με φανερή όμως πτώση στην 

ποιότητα δουλειάς σε σχέση με τα προγενέστερα έργα. Στις επενδύσεις τους 

κυριαρχούν τα εγχάρακτα ή ανάγλυφα ισλαμικού τύπου φυτικά θέματα, αλλά και η 

ισλαμικής προέλευσης χρωματική αντίθεση μεταξύ επίχρυσων και αποδοσμένων με 

νιέλο φυτικών θεμάτων, απηχώντας ένα διαδεδομένο την εποχή διακοσμητικό ύφος. 

Μία διαφορετική αντίληψη εκπροσωπεί ένας σταυρός ευλογίας του 1680. 

Στον ξυλόγλυπτο πυρήνα του το λιτό εικονογραφικό σχήμα με μορφές 

σχηματοποιημένες, γραμμικές, επίπεδες και χωρίς όγκο, σηματοδοτεί την τάση που 

χαρακτηρίζει πλήθος έργων από τα μέσα του 17ου αι. και μετά. Στην επένδυση του τα 

ζωγραφιστά σμάλτα πιστοποιούν την επίδραση της ευρωπαϊκής διακοσμητικής", που 

χαρακτηρίζει έναν μεγάλο αριθμό έργων την εποχή αυτή. 

Το οψιμότερο παράδειγμα που μας απασχολεί, είναι ένας σταυρός ευλογίας 

που κατασκευάστηκε το 1700, Στον ξυλόγλυπτο πυρήνα του κυριαρχεί το 

διαδεδομένο την εποχή λιτό εικονογραφικό σχήμα, με παραστάσεις γραμμικές και 

σχηματοποιημένες. Η επένδυση του με τα συρματερά επιζωγραφισμένα σμάλτα, τα 

μικρά σε αυτά ένθετα χυτά κοσμήματα κ.ά.. αποτελεί τυπικό δείγμα παραγωγής 

ρωσικού εργαστηρίου. 

Το μικρό αυτό σύνολο σταυρών από τη μονή Ιβήρων, ως έργα τέχνης, ως 

λατρευτικά αντικείμενα και ιστορικά τεκμήρια, αποτελούν χαρακτηριστικό δείγμα 

της παραγωγής μιας περιόδου, της οποίας λίγα έργα είναι έως σήμερα γνωστά στο 

Άγιον Όρος, σχήμα οξύμωρο αν αναλογιστεί κανείς τον μεγάλο αριθμό κειμηλίων, 

δυστυχώς άγνωστων ακόμη, που φυλάσσονται στις αγιορείτικες μονές. Η μελέτη τους 

αποκαλύπτει τις καλλιτεχνικές τάσεις της εποχής, φωτίζει τις σχέσεις της μονής με τα 

κέντρα παραγωγής, ταυτόχρονα όμως θέτει και ορισμένα ουσιαστικά ζητήματα, όπως 

η δραστηριότητα των μοναχών ξυλογλύπτων, η διαδικασία ανάληψης των 

παραγγελιών κ.ά. Η συνέχιση της έρευνας και η δημοσίευση του συνόλου των 

κειμηλίων του σκευοφυλακίου της μονής, θα συμβάλει στην αποσαφήνιση τέτοιων 

ερωτημάτων και σε μία κατά το δυνατόν συνολική αποτίμηση της καλλιτεχνικής 

αυτής δημιουργίας. 



64 

ΟΛΓΑ ΜΑΓΟΥΛΑ 

Η ΕΙΣΑΓΩΓΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΕΝΔΥΜΑΤΟΛΟΠΚΟΥ ΣΥΣΤΗΜΑΤΟΣ ΣΤΗΝ 

ΜΕΡΟΒΙΓΓΕΙΑΔΥΣΗ; Η ΜΑΡΤΥΡΙΑ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ. 

Η συνάρτηση των γενικών ιστορικών συνθηκών επηρρέασε σημαντικά την μορφή 

και τον τρόπο ενδυμασίας στα διάφορα κοινωνικά επίπεδα της ρωμαιο-βαρβαρικής 

Γαλατίας και των εθνολογικών μορφωμάτων υπό την πολιτισμική της επιρροή. Στα 

ενδυματολογικά συστήματα που μαρτυρούνται μεταξύ του τέλους του 5ου αιώνα ως τα 

μέσα του 7ου, από τα ανασκαφικά δεδομένα, τα σπανίως διατηρημένα λείψανα αγίων και 

τις γραπτές πηγές, υπεισέρχονται παράγοντες όπως ο τρόπος ένδυσης και οι συρμοί, 

φαινόμενο κατεξοχήν ιστορικό.Την περίοδο ακριβώς που οι ηγετικές ομάδες έχουν 

ασπαστεί και προωθούν τον Χριστιανισμό και την οργανωμένη εκκλησία, 

παρατηρούνται οι κτερισμένες και πλήρως ενδεδυμένες ταφές που απουσιάζουν από την 

παγανιστική περίοδο. 

Στα στοιχεία που σημασιοδοτούν αυτήν την αλλαγή περιλαμβάνονται υλικά 

κατάλοιπα, υφαντά, αντικείμενα, κοσμήματα και εξαρτήματα βυζαντινής προέλευσης όχι 

μόνο στο επίπεδο των προνομιούχων ομάδων αλλά και των απλών ανθρώπων. Ακόμη 

πιό σημαντικό είναι ότι υιοθετούνται κάποια δομικά στοιχεία στα ενδυματολογικά 

συστήματα που απαντώνται, όπως το κάλυμμα της κεφαλής για τις γυναίκες (maforium, 

maforîis) και τα pendilia, και σταυροί, οι μονοκόμματες τουνίκες και ο μανδύας, το 

paludamenîum, που έκλεινε στον δεξί ώμο με πόρπη {fibula, φιβλήν), σε αξιόλογο 

κοινωνικό εύρος. 

Πρόκειται λοιπόν για τα εισηγμένα είδη πολυτελείας, σημεία αναφοράς και 

διεκδίκησης ως προς την κληρονομιά της Romanitas, εκ μέρους της φράγκικης, 

λομβαρδικής, αγγλοσαξωνικής νέας χριστιανικής αριστοκρατίας; ή, για μιά ευρέως 

αποδεκτή υιοθέτηση μιας ή περισσοτέρων τροποποιημένων εκδοχών ενός βυζαντινού 

ενδυματολογικού συστήματος που εκφράζει αυτήν την συνειδητοποίηση σε βάθος των 

εννοιών της Christianitas και Romanitas στον 6° και 7° αιώνα , όταν οι ετερογενείς 

αυτοί πληθυσμοί στα βαρβαρικά βασίλεια βρίσκονται σε συνεχή αναζήτηση ταυτότητας; 

Το ένα δεν αποκλείει το άλλο. 



65 

Ποιες είναι οι βασικές διαφορές στην υιοθέτηση αυτών των βυζαντινών ή ρωμαϊκών 

στοιχείων κατά περιοχές, περιόδους, κοινωνικές κατηγορίες; Και τί μπορούμε να 

συνάγουμε από αυτά τα στοιχεία για το καθαυτό βυζαντινό ενδυματολογικό σύστημα; 

Επί παραδείγματι, οι διακρίσεις στην ένδυση,στις δημόσιες και-ιδιωτικές 

κοινωνικές σχέσεις, εκφράζονται με οπτικούς όρους: ορισμένα στοιχεία της ένδυσης 

παραμένουν σύμβολα ενδεικτικά αξιωμάτων και της προστασίας που απολαμβάνει 

κάποιος από έναν ηγεμόνα , Στα ανασκαφικά δεδομένα, που θα χρησιμοποιηθούν εδώ, 

μαρτυρείται ένα πλήρες ή μερικό ενδυματολογικό σύστημα όπου τα υφαντά, τα 

κοσμήματα, τα όπλα, ντύνουν το σώμα για τον θάνατο . Ωστόσο, είναι παραδεκτό ότι 

υπάρχουν κάποιες διαφορές από την ένδυση εν ζωή, που αφορούν στην διαφορετική 

χρήση και λειτουργία των τεχνέργων και την ιεράρχηση των δομικών στοιχείων του 

συστήματος, βάσει της διαφορετικής οπτικής αντίληψης, χρήσης και σημασιολογίας του 

ενδύματος εντός ταφικής συνάφειας. 

Το ερμηνευτικό εργαλείο που προτείνεται εδώ προς την προσέγγιση των άνωθι 

ερωτημάτων και προβληματισμών, είναι η αναζήτηση της ταυτότητας των διάφορων 

λαών στον πρώιμο μεσαίωνα . Επιχειρείται ως μεθοδολογική αρχή, η ανάλυση των 

δομικών στοιχείων ένδυσης, κοινών και στην ζωή και στο θάνατο, εμπειρικά 

ευρισκόμενα σε εφαρμογή σε μιά σειρά από παραδείγματα που μαρτυρούν την 

παράλληλη χρησιμοποίηση βυζαντινών ενδυματολογικών στοιχείων ή συστημάτων από 

τις τοπικές ελίτ αλλά και τα άλλα στρώμματα . Τα χαρακτηριστικά παραδείγματα που 

συνιστούν την βάση αυτής της ανάλυσης αντλούν υλικό από την Μασσαλία (τέλος 5ου 

αιώνα), Ile - de - France (Chelles), (6ος -7ος αιώνας), τον άνω Λείγηρα, (Perrusson, 6ος 

-7ος αιώνας), την κεντρική Βουργουνδία (6ος -7ος αιώνας), την νοτιοανατολική 

Βρεταννία ( Kent) και το Πιεμόντε και την Πάρμα ( Collegno και Cividale). 



66 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΝΙΚΟΛ. ΜΑΔΕΡΑΚΗΣ 

ΥΠΑΡΧΕΙ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΓΠΚΗ ΤΕΧΝΗ ΚΑΙ ΜΝΗΜΕΙΑ ΙΣΤΟΡΗΜΕΝΑ 

ΑΠΟ ΖΩΓΡΑΦΟΥΣ ΑΠΟ ΤΗΝ ΠΟΑΗΣΤΠΝ ΚΡΗΤΗ; 

Μπορούμε με βάση τα σωζόμενα μνημεία της Κρήτης να ομιλούμε για τέχνη 
κωνσταντινούπολίτικη της Κρήτης και τον ρόλο των ζωγράφων, που έρχονται από την Πόλη, 
στην διαμόρφωση της Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Τέχνης του Νησιού; Ποια είναι η 
μαρτυρία των κρητικών μνημείων σήμερα; Είναι, νομίζω, γνωστή σε όσους ασχολούμαστε με 
τα κρητικά η άποψη: « Για τις μελέτες της ύστερης βυζαντινής ζωγραφικής η Κρήτη μένει 
πάντοτε ένας τόπος μαγικός και λίγο μυθικός» (Μ. Χατζηδάκης), και η παρατήρηση, από το 
1935, του Gerola: « Είναι περίεργο, ότι όλοι οι ιστορικοί της βυζαντινής τέχνης μιλούν για 
μια Κρητική ζωγραφική Σχολή, για τα ιδιαίτερα της γνωρίσματα και την επίδραση, που 
άσκησε στην εξέλιξη της τελευταίας περιόδου της ζωγραφικής στον ορθόδοξο κόσμο, 
βασίζοντας ο καθένας τις απόψεις του αφ' ενός πάνω στα ελάχιστα και ύστερα ενυπόγραφα 
έργα κρητών ζωγράφων, που δούλεψαν μακρυά από την πατρίδα τους, και αφ' ετέρου σε μια 
σειρά εικασιών, που μπορεί να 'ναι όσο θέλετε έξυπνες, αλλά καθόλου τεκμηριωμένες. Και 
εν τω μεταξύ η Κρήτη έχει αφθονώτατα αρχαία μνημεία τοπικής ζωγραφικής τέχνης, που 
έμειναν ολότελα ανεξερεύνητα μέχρι σήμερα και θα έπρεπε να αποτελέσουν το πρώτο και 
κοινό θεμέλιο οποιασδήποτε μελέτης πάνω σ' αυτή τη ζωγραφική σχολή». Είναι επίσης πολύ 
γνωστό ότι οι πιο πολλοί, που μιλούν για την «Κρητική Σχολή», δεν επάτησαν ποτέ το πόδι 
των στην Κρήτη, δεν είδαν μια βυζαντινή κρητική εκκλησία' από πς εννιακόσιες, που 
σώζονται σήμερα στις επαρχίες του Νησιού και, όταν γύρω στο 1950 εστραφήκαμε και προς 
τα Βυζαντινές Κρητικές Εκκλησίες, τα διαφέροντα μας περιορίστηκαν, εκτός των άλλων, στο 
να βρούμε επιχειρήματα να αντιμετωπίσομε τις επιθέσεις, και πς εικασίες, που αναφέρει ο 
Gerola. Τα μνημεία προσεγγίστηκαν τότε-και τώρα;- μέσω του καλειδοσκοπίου των εικόνων 
και από την προσπάθεια ερμηνείας του πώς εφθάσαμε στις Πάγκαλες και Πανάγιες Κρητικές 
Εικόνες. Για να ερμηνεύσομε την υψηλή ποιότητα των κρητικών εικόνων, επειδή τα κρητικά 
μνημεία, και αυτά, τα οποία εθεωρήθηκαν προδρομικά, η Παναγία στο Σκλαβεροχώρι, οι 
τοιχογραφίες των Μονών Βροντησίου και Βαλσαμονέρου, το έργο των Φωκάδων, έργα του 
πρώτου μισού του 15ου αιώνα και κάποια ίσως του τέλους του 14ου αιώνα, ήταν ελλιπέστατα 
γνωστά, τα λίγα βυζαντινά κρητικά μνημεία ενετάχθησαν σε σχήματα, τρέχοντα και για τη 
βυζαντινή τέχνη γενικά. Ομιλήσαμε για «συντηρητική», τέχνης «μοναστικής», «ανατολικής», 
«καππαδοκικής» κατά προτίμηση, ζωγραφική και ότι μόνον πολύ αργά στον 14ον αιώνα 
γίνεται αισθητό το καινούριο, που έφερε η Παλαιολόγεια Τέχνη. Πώς λοιπόν είναι δυνατό να 
ερμηνευθεί το ότι η Κρήτη από τις τελευταίες δεκαετίες ήδη του 15ου αιώνα είναι έτοιμη και 
ανέλαβε την συνέχιση της βυζαντινής παράδοσης, μάλιστα της Κωνσταντινούπολης, όπως 
δείχνουν οι πάγκαλες εικόνες, και να μπορέσει να στείλει ζωγράφους να συνεχίσουν και να 
ανανεώσουν την τέχνη στον Ορθόδοξο Κόσμο; Μόνη απάντηση στην ερώτηση είναι, είπαμε, 
η έξοδος και ζωγράφων από την Πόλη μετά το 1453 ή λίγο ενωρίτερα και προς την Κρήτη, 
όπως συνέβη και με τους λογίους, που κατέφυγαν στη Δύση. Παρά το ότι η άποψη είναι κατά 
βάση λογική, δεν ελήφθησαν καθόλου υπόψη τα ιστορικά γεγονότα της Κρήτης μετά κυρίως 
την Σύνοδο της Φερράρας-Φλωρεντίας (1438/9), ο διωγμός της Ορθόδοξης Εκκλησίας και 
των Κρητών, ύστερα μάλιστα από την προδοσία των κινημάτων του Βλαστού και του 1460, η 
δράση των ουνιτών και η απαγόρευση της χειροτονίας ορθοδόξων παπάδων, ότι δεν είδαν 
ποτέ με καλό μάτι οι βενετοί όσους εσχετίζονταν με την Πόλη και το Πατριαρχείο και ότι 
μπορεί να ερχόταν στην Κρήτη κατά καιρούς λόγιοι, κάποιοι ζωγράφοι, ιεράρχες και άλλοι 
ιερείς απεσταλμένοι του Πατριαρχείου, αυτοί όμως ή ανήκαν στην φιλενωτική μερίδα των 
βυζαντινών, άρα δεν ήταν αποδεκτοί από τον κρητικό λαό, ή έρχονταν κρυφά και, όταν τους 
ανεκάλυπταν οι βενετικές αρχές, υφίσταντο σοβαρές διώξεις και ίσως τον μαρτυρικό θάνατο, 
όπως ο Άνθιμος Αθηνών, που εμαρτύρησε στον λάκκο των βενετικών φυλακών το 1371. Προ 
πάντων δεν έλαβαν υπόψη ότι όνομα ξένου ζωγράφου δεν είχεν επισημανθεί εκτός αυτό του 
Ξένου Διγενή, ο οποίος, όπως δείχνουν οι τοιχογραφίες των Αγίων Πατέρων στα Απάνω 
Φλώρια Σελίνου (1472 και όχι 1460 ή 1462), έργο ίσως δύο ζωγράφων, έμαθε την τέχνη του 
στην Κρήτη και είναι ο πρώτος ζωγράφος, που έφερε μια μορφή της τέχνης της Κρήτης στον 
Ελλαδικό χώρο, γιατί είναι, νομίζω, ατεκμηρίωτη και βιαστικά διατυπωμένη η άποψη: «...ο 
Ξένος Διγενής από τον «Μορέαν εκ χώρας Μουχλίου», που μετά την Αλωση, 1453, φ ε ύ γ ε ι 



67 

από την Κ ω ν σ τ α ν τ ι ν ο ύ π ο λ η και για ένα διάστημα περιπλανάται στη ν Κ ρ ή τ η , 
όπου το 1462 ζωγραφίζει την μικρή εκκλησία των Αγίων Πατέρων στα Απάνω Φλώρια 
Σελίνου» ( Μπορμπουδάκης). Το θέμα των ζωγράφων από την Πόλη τίθεται σε άλλες βάσεις 
μετά την δημοσίευση των Καταλόγων των κρητικών ζωγράφων από τον M. Cattapan (1968, 
1972), σπουδαιότατης σημασίας, που πρέπει όμως να ελεγχθούν, όπως και τα έγγραφα και η 
θεωρία, που προσπαθεί να προωθήσει, και να αξιολογηθούν ορθά. Τα έντεκα ονόματα 
ζωγράφων, μερικά γνωστά και παλαιότερα, που εντοπίζονται γύρω στα 1400 και μετά στην 
Κρήτη, μπορεί να είναι κάποια και ονόματα κρητικά, που συναντούνται και στην Πόλη και 
αλλού, το παλαιότερο είναι του Θεοδώρου Μουζελα (Mousele), ο οποίος έμαθε την τέχνη 
του σε κρητικό εργαστήριο και ζητεί με όρους δουλείας να εργαστεί πάλιν στο ίδιο 
εργαστήριο για έναν και μισό χρόνο το 1331, ίδια ίσως περίπτωση με του Ξένου Διγενή, 
μόνον που ξέρομε και το έργο του Ξένου, και δεν είναι για την ώρα παρά ονόματα κενά 
περιεχομένου, γιατί αγνοούμε το έργο των. Είναι λοιπόν φοβερά ελκυστικά και λογικά τα 
όσα λέγομε για τους ζωγράφους αυτούς και η απόδοση εικόνων στην τέχνη της Πόλης, όμως 
για την ώρα αυτά δεν τεκμηριώνονται αδιαμφισβήτητα. 

Όταν γύρω στο 1250 ξαναρχίζει εντονότερη η ιστόρηση εκκλησιών στην Κρήτη και μέχρι 
το 1450 περίπου, περίοδος, που συμπίπτει με αυτήν των Παλαιολόγων, παρά στην αρχή τις 
παλινδρομήσεις στην προ του 1200 κρητική τέχνη, η ζωγραφική των, υψηλότατης ποιότητας 
συνήθως, παρακολουθεί ης τάσεις της Παλαιολόγειας Τέχνης, της οποίας η παρουσία είναι 
αισθητή ήδη στο τέλος του Που αιώνα. Επειδή τα όσα φθάνουν από την Πόλη και τα άλλα 
κέντρα του ελληνισμού είναι έμμεσα, κάποια εικόνα, ένα χειρόγραφο, κάποιο ταξίδι 
ζωγράφου, και μάλλον δεν τά φέρνουν ζωγράφοι, που έρχονται ή μετακαλούνται, υποτίθεται, 
από κρητικές οικογένειες, όπως είναι του συρμού να λέγομε, η Παλαιολόγεια Τέχνη παίρνει 
αμέσως την κρητική της μορφή. Σ' αυτή την εικόνα συντελεί και η μορφή των μνημείων και 
ίσως το ότι τα μνημεία των πόλεων δεν σώθηκαν. Η τέχνη κανενός κρητικού μνημείου, όσο 
πολύ καλά γνωρίζω και μπορώ να δείξω, δεν αντέχει στην σύγκριση με οποιοδήποτε γνωστό 
εκτός Κρήτης μνημείο. Το σχήμα, που εκπονήθηκε και έχομε ευαγγέλιο από το 1950 και εξής 
δεν ανταποκρίνεται, νομίζω, στα πράγματα και στηρίζεται σε ελλιπές υλικό. Στην Κρήτη την 
περίοδο αυτή έχομε μόνον Βυζαντινή Ζωγραφική, υψηλότατης ποιότητας, Παλαιολόγειας 
παράδοσης και προσανατολισμένη προς αυτή της Πόλης. Γύρω στα 1400 και μέχρι τα 1430 
περίπου στην Κρήτη συναντούμε μιαν υψηλότατης ποιότητας εντοίχια ζωγραφική, που 
αντιπροσωπεύεται από περισσότερα από είκοσι μνημεία, που ξέρω σήμερα, αν και θα 
υπάρχουν και άλλα,, η οποία είναι ο πρόδρομος της μετά το 1450 και κυρίως το 1500 τέχνης 
της κρητικής εικόνας. Η τέχνη αυτή είναι η κατάληξη ώς ένα βαθμό των αναζητήσεων 
γενεών κρητικών αγιογράφων, αν δε σ' αυτό συνέβαλαν και κάποιοι ζωγράφοι, που ήλθαν 
από την Πόλη και μαρτυρούνται στην Κρήτη την ίδια περίοδο, όσο κι αν είναι πιθανό, δεν 
έχομε αποδείξεις για την ώρα, ώστε να τό τεκμηριώσομε. Δεν μπορούμε, εκτός αν θέλομε να 
γενικεύομε και να επανέλθομε στις παλαιότερες εικασίες, να αποδώσομε κανένα από τα 
γνωστά κρητικά μνημεία της ομάδας σε κωνσταντινουπολίτη επώνυμο ή ανώνυμο ζωγράφο, 
όπως δείχνει η σύγκριση με μνημεία εκτός Κρήτης σαφώς οφειλόμενα σε ζωγράφους από την 
Πόλη. Η επιχειρηματολογία, που στηρίζεται στη μελέτη των εικόνων, δεν αρκεί, γιατί δεν 
ξέρομε τον ακριβή τόπο παραγωγής των, που μπορεί να είναι και η Κωνσταντινούπολη και η 
Κρήτη και άλλο κέντρο. Δεν υπάρχουν καλοί και ταλαντούχοι ζωγράφοι μόνον στην Πόλη ή 
την Κρήτη αυτή την εποχή. Ύστερα οι εικόνες δεν είναι οι πιο πολλές χρονολογημένες και το 
έργο του Αγγέλου, όποιος ή όποιοι είναι, δεν αρκεί να αποδείξει πολλά. Η Βενετία 
απουσιάζει παντελώς από τα όσα συμβαίνουν στην Κρήτη κατά την περίοδο αυτή ή 
παλαιότερα, όπως δείχνει η προσεκτική και συστηματική μελέτη της ζωγραφικής των 
σωζόμενων εκκλησιών μας. Αντί λοιπόν να ταλανιζόμαστε, εμείς οι κρητικοί τουλάχιστον, με 
όσα τώρα και έναν αιώνα λέγομε, κάποτε και αβασάνιστα, ας ακούσομε την συμβουλή του 
Gerola και ας μελετήσομε τη Βυζαντινή Ζωγραφική της Κρήτης και ίσως κάποιοι από μάς θα 
είναι τυχεροί και θα μπορέσουν να τεκμηριώσουν τα περί κωνσταντινουπολίτικης τέχνης της 
Κρήτης, τρομερά ενδιαφέροντα και λογικά εκ πρώτης όψεως, για την ώρα όμως, επειδή δεν 
μπορούν ατυχώς και να τεκμηριωθούν και από τα μνημειακή βυζαντινή ζωγραφική της 
Κρήτης φαίνονται επίσης «...μια σειρά εικασιών, που μπορεί να είναι όσο θέλετε έξυπνες, 
αλλά καθόλου τεκμηριωμένες». 



68 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΜΑΜΑΛΟΥΚΟΣ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΔΙΑΜΟΡΦΩΣΗ ΤΩΝ ΑΝΟΙΓΜΑΤΩΝ ΤΩΝ ΘΥΡΩΝ ΚΑΙ ΤΩΝ ΠΑΡΑΘΥΡΩΝ 

ΣΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ 

Παρά το ότι από παλιά έχει καταστεί σαφής μεταξύ των βυζαντινολόγων η σημασία της μελέτης 

των ανοιγμάτων των θυρών και των παραθύρων για τη σπουδή της βυζαντινής αρχιτεκτονικής εν γένει, 

οι προσπάθειες για τη μελέτη τους είναι όχι μόνο σπάνιες αλλά, πολύ συχνά, και ανεπαρκείς, καθώς 

στις περισσότερες περιπτώσεις το θέμα αντιμετωπίζεται περισσότερο «εικονογραφικά» και όχι όσο θα 

έπρεπε τεχνικά. Στη βιβλιογραφία υπάρχουν αρκετές αξιόλογες μελέτες για τις μορφές του διακόσμου 

των πλαισίων των ανοιγμάτων, καθώς και των θυροφύλλων και των διαφραγμάτων των παραθύρων 

και ελάχιστες για τη γενική δομή και την κατασκευή των ίδιων των ανοιγμάτων. Έτσι δεν έχει 

αξιοποιηθεί επαρκώς η μελέτη αυτών των τόσο σημαντικών οικοδομικών στοιχείων στα πλαίσια της 

προσπάθειας για τη μελέτη της εξέλιξης της αρχιτεκτονικής εν γένει. Διευκρινήσεις σε ζητήματα 

ορολογίας για όρους όπως : άνοιγμα, κούφωμα, πλαίσιο ανοίγματος, πλαίσιο κουφώματος, σύνθετο 

άνοιγμα κλπ και η άρση παρανοήσεων που μια τυχόν άκριτη χρήση τους μπορεί να επιφέρει, 

επιβάλλεται να προηγηθούν μιας προσπάθειας συστηματικής μελέτης θεμάτων που σχετίζονται με τη 

δομή, την κατασκευή και τη μορφή των ανοιγμάτων. 

Τα ανοίγματα των θυρών και των παραθύρων των ναών στην παλαιοχριστιανική και στη 

μεσοβυζαντινή περίοδο είχαν τη μορφή απλού ανοίγματος με τις παρειές κάθετες στα πρόσωπα του 

τοίχου, σταθμούς διαμορφωμένους από απλή τοιχοποιία ή από μονολιθικά στοιχεία και ανώφλι είτε 

τοξωτό είτε οριζόντιο ξύλινο ή λίθινο, επάνω από το οποίο υπήρχε τυφλό αψίδωμα. Οι θύρες είχαν 

μαρμάρινα ή ξύλινα πλαίσια τοποθετημένα στο έξω πρόσωπο του τοίχου. Πίσω από τα πλαίσια ήταν 

τοποθετημένα τα ξύλινα, επενδεδυμένα συχνά σε πολυτελή κτήρια με ορείχαλκο, θυρόφυλλα, τα οποία 

άνοιγαν, κατά τον αρχαίο τρόπο, στρεφόμενα σε κατακόρυφο άξονα μεταξύ ανωφλίου και κατωφλίου. 

Τα παράθυρα ήταν συνήθως τοξωτά : μονόλοβα, δίλοβα, τρίλοβα ή πολύλοβα, «τύπου 

ελεύθερης τοξοστοιχίας» («arcade type») ή «σύνθετου τύπου». Τα μεταξύ των λοβών στηρίγματα είχαν 

συνήθως μορφή αμφικιονίσκων. Στην παλαιοχριστιανική εποχή τα παράθυρα ήταν μεγάλων γενικά 

διαστάσεων με χαμηλές μάλλον αναλογίες. Συν τω χρόνω οι διαστάσεις των παραθύρων μειώνονται 

και οι αναλογίες τους γίνονται πιο ραδινές. Η κατασκευή των παραθύρων παρουσιάζει μεγάλες 

διαφοροποιήσεις στις διάφορες περιοχές και περιόδους. Στις περιπτώσεις παραθύρων με ανοιγόμενα 

παραθυρόφυλλα, των γνωστών ως «παρακυπτικών θυρίδων», στα ανοίγματα τους προσαρμοζόταν, 

ανάλογης με εκείνα των θυρών μαρμάρινα ή ξύλινα πλαίσια κουφωμάτων. 

Συνδυασμός ανοιγμάτων θυρών και παραθύρων των παραπάνω τύπων απαντούν στα 

λεγόμενα «σύνθετα ανοίγματα», δηλαδή τα δίβηλα, τρίβηλα ή πολύβηλα ανοίγματα, τα οποία περι­

λαμβάνουν θύρες και παράθυρα με ανοιγόμενα φύλλα ή και σταθερά διαφράγματα. Στη Μεσοβυζαντινή 

περίοδο τα ανοίγματα αυτά, η καταγωγή των οποίων είναι αναμφίβολα παλαιοχριστιανική, θεωρούνται 



69 

χαρακτηριστικά της αρχιτεκτονικής της Κωνσταντινουπόλεως. Στην πραγματικότητα, όμως, η εφαρμογή 

τους φαίνεται ότι σχετίζεται με τις προθέσεις και τις δυνατότητες των κτητόρων των διαφόρων κτηρίων. 

Τον 12° ή, το πιθανότερο, τον 13° αιώνα, υπό την καταλυτική επίδραση της δυτικοευρωπαϊκής 

αρχιτεκτονικής που οι Φράγκοι έφεραν στα βυζαντινά εδάφη, φαίνεται ότι διαδόθηκε κατά τόπους, 

αρκετά ευρέως, χωρίς, όμως, να υποκαταστήσει εντελώς τον παραπάνω τύπο, ένας από παλιά ήδη 

γνωστός τύπος ανοιγμάτων, ο οποίος είχε μεγάλη εφαρμογή στην υστεροβυζαντινή περίοδο και στην 

Τουρκοκρατία. Τα ανοίγματα του τύπου αυτού έχουν συμφυές με τις παραστάδες τους, μικρού σχετικά 

πάχους λίθινο πλαίσιο, διαμορφωμένο στην εξωτερική παρειά ενός ανοίγματος ορθογωνικού, με λίθινο 

ή ξύλινο ανώφλι, ή τοξωτού, με λίθινο σχήματος, συνήθως, χαμηλωμένου τόξου. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον 

παρουσιάζουν διάφορες παραλλαγές του τύπου αυτού ανοιγμάτων, όπως εκείνα με πλαίσιο με τοξωτό 

ανώφλι αλλά χωρίς παραστάδες ή με παραστάδες χωρίς ανώφλι. 

Τα ανοίγματα των θυρών και των παραθύρων προσφέρονται για τη μελέτη γνωστών από παλιά 

φαινομένων που σχετίζονται με εξελικτικές τάσεις που παρατηρούνται κατά καιρούς στη βυζαντινή 

αρχιτεκτονική, όπως εκείνο που παρατηρείται στην «Ελλαδική Σχολή» ήδη από το 12° αιώνα, και το 

οποίο εξακολουθεί και εντείνεται αργότερα υπό την επίδραση της φραγκικής αρχιτεκτονικής, στα 

πλαίσια μιας προσπάθειας για τεχνική τελειοποίηση και ακρίβεια στην κατασκευή, ακολουθώντας, 

όμως, σε μεγάλο βαθμό ήδη τυποποιημένες μορφές. Πρόκειται για την κατασκευή των πλαισίων των 

ανοιγμάτων θυρών και παραθύρων, όπως, εξ άλλου, και διαφόρων άλλων οικοδομικών στοιχείων (λ.χ. 

τα γείσα των στεγών), με χρήση λαξευτών λίθων αντί πλίνθων. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον στα πλαίσια αυτής 

της τάσεως συχνά τα ανοίγματα ορισμένων θυρών και, κυρίως, παραθύρων δεν έχουν απολύτως καμία 

οργανική σχέση με τα πλαίσια τους, τα οποία, όμως, παρά ταύτα διατηρούν με μανιεριστικό τρόπο τα 

βασικά χαρακτηριστικά της μορφολογίας των παλαιών προτύπων τους. 

Τέλος, επιμέρους ζητήματα σχετικά με την κατασκευή των θυρών και των παραθύρων, η μελέτη 

των οποίων παρουσιάζει ενδιαφέρον είναι η κατασκευή των ίδιων των ανοιγμάτων, ο τρόπος στερέω­

σης των πλαισίων ξύλινων κουφωμάτων σε μαρμάρινα κατώφλια με «μόρσο» και σε ξύλινα ανώφλια με 

κατάλληλο «λοξό» κόψιμο και η διαμόρφωση των υποδοχών των στροφέων των θυροφύλλων. 



70 

ΘΑΝΑΣΗΣ ΜΑΪΛΗΣ 

ΤΟ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΒΑΠΤΙΣΤΗΡΙΟ ΤΟΥ ΦΟΔΕΛΕ 

Το μέχρι σήμερα αδημοσίευτο βαπτιοτήριο της βασιλικής του Φόδελε 

αποκαλύπτει νέα στοιχεία για την τέλεση του βαπτίσματος στην Κρήτη, 

υποδεικνύοντας παράλληλα την ανάγκη επανεξέτασης ανάλογων 

αρχιτεκτονικών/λειτουργικών διευθετήσεων σε άλλες βασιλικές του 

νησιού. 

Το βαπτιοτήριο, που ανασκάφηκε από τον Μ. Μπορμπουδάκη, 

εντοπίστηκε στο βόρειο παράβημα της τριάψιδης βασιλικής που βρίσκεται 

κάτω από τον σταυροειδή εγγεγραμμένο ναό των Εισοδίων της Θεοτόκου, 

του Φόδελε. Αποτελείται από δύο δεξαμενές άνισων διαστάσεων, οι οποίες 

οδηγούν στην κολυμβήθρα. Η πρώτη δεξαμενή (2,11 Χ 2,05 Χ 0,16μ. 

βάθος), που ήταν εγκατεστημένη ανατολικά της εισόδου του 

παραβήματος, πλαισιωνόταν από θρανίο και εφοδιάζονταν με νερό μέσω 

ιδιαίτερου αγωγού στα δυτικά. Το ανατολικό τμήμα της περατώνονταν σε 

2 ορθογώνιες εξέδρες, οι οποίες σχημάτιζαν μία δεύτερη Πιόσχημη 

δεξαμενή μικρών διαστάσεων, Η κολυμβήθρα καταλάμβανε τον εσωτερικό 

χώρο της βόρειας αψίδας της βασιλικής (1,61 Χ 1,39 Χ 0, 50μ. βάθος) και 

εφοδιάζονταν με νερό μέσω ενός δεύτερου αγωγού, ενώ ο πυθμένας της 

διέθετε οπή αποχέτευσης. 

Η τοποθέτηση της κολυμβήθρας σε χώρο παραπλεύρως του Ιερού 

Βήματος απαντάται σε άλλες δύο τουλάχιστον βασιλικές της Κρητής (στο 

νότιο πτερύγιο του εγκαρσίου κλίτους της βασιλικής του Πανόρμου, στο 

νότιο παράβημα της τριάψιδης βασιλικής του Βυζαρίου), Η συγκεκριμένη 

διευθέτηση εμφανίζεται σπάνια στις βασιλικές του Ανατολικού Ιλλυρικού, 

στο οποίο υπάγονταν διοικητικά η εκκλησία της Κρήτης κατά την 

παλαιοχριστιανική περίοδο. Η συνηθέστερη διάταξη των βαπτιστηρίων του 

Ιλλυρικού περιελάμβανε την οικοδόμηση ενός συγκροτήματος 

προσκτισμάτων, απομακρυσμένου από το κύριο ευχαριοτηριακό χώρο, στα 

δυτικά της εκκλησίας. Η ενσωμάτωση του βαπτιστηρίου στα ανατολικά του 



71 

ναού απαντάται με σχετική συχνότητα στα νησιά του ανατολικού Αιγαίου, 

τα οποία ανήκαν εκκλησιαστικά στην επαρχία της Ασιανής (Μικρός Ασίας), 

ενώ αποτελεί σχεδόν τυπική διευθέτηση για τις βασιλικές περιοχών που 

υπόκεινται στη δικαιοδοσία των Πατριαρχείων Αντιοχείας και 

Αλεξανδρείας, 

Η παρουσία δευτερευουσών δεξαμενών στο βαπτιστήριο του Φόδελε 

υποδεικνύει την ύπαρξη μίας τελετουργικής πράξης συμπληρωματικής του 

βαπτίσματος, Η εγκατάσταση εμβαθύνσεων, δεξαμενών και μικρών 

κολυμβηθρών κοντά στην κύρια κολυμβήθρα αποτελεί μία διευθέτηση με 

ευρεία γεωγραφική εξάπλωση. Η χρήση τους ερμηνεύεται με βάση κυρίως 

τις τοπικές λατρευτικές συνήθειες (νηπιοβαπτισμός, νίψη ποδιών κ.α.)· 

Ιδιαίτερα η μεταβαπτισματική νίψη των ποδιών φέρεται ως τελετουργικό 

δρώμενο ενσωματωμένο στο επίσημο λατρευτικό τυπικό της Δύσης, σε 

αντίθεση με την Ανατολή, όπου δεν εντοπίζονται γραπτές πηγές με σαφή 

αναφορά της πράξης ως τμήματος της επίσημης τελετουργίας. Η θέση, οι 

διαστάσεις και τα αρχαιολογικά παράλληλα των δεξαμενών του Φόδελε 

υποδεικνύουν την ύπαρξη μίας ανεπίσημης τελετουργικής πράξης 

ανάλογου τύπου, 

Τέλος η ενσωμάτωση του βαπτιστηρίου στο βόρειο παράβημα της 

βασιλικής του Φόδελε, δηλώνει την κατασκευή του σε μία περίοδο, όπου η 

χρήση του συγκεκριμένου χώρου δεν έχει αποκρυσταλλωθεί ως 

«Πρόθεση», Η συγκεκριμένη λειτουργική αμφισημία εντάσσει τη 

δημιουργία του μέσα στο ευρύτερο πλαίσιο της μετάπλασης των 

παλαιοχριστιανικών αρχιτεκτονικών/λατρευτικών μορφών σε μεσαιωνικές 

βυζαντινές, υπογραμμίζοντας τη σημασία των επαρχιακών μνημείων στη 

συγκεκριμένη διεργασία. 



72 

ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΜΑΝΟΥΣΟΥ - ΝΤΕΛΛΑ 

ΝΕΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΟΧΥΡΩΣΗ ΤΟΥ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΟΥ ΛΙΜΑΝΙΟΥ 

ΤΗΣ ΠΟΛΗΣ ΤΗΣ ΡΟΔΟΥ 

Στον Ηλία Κόλλια 

αξέχαστο δάσκαλο, 

εμπνευστή της έρευνας για τη 

μεσαιωνική πόλη 

και αιώνιο πολίτη της Ρόδου ... 

Ο μόλος των Μύλων ή ανατολικός μόλος του «μεγάλου λιμένος» κατά την 

αρχική διευθέτηση της κλασικής πόλης της Ρόδου το 408 π.Χ. ήταν ανοχύρωτος και 

ιδιαίτερα ευάλωτος. 

Λαμπρή αποκάλυψη των πρόσφατων ανασκαφικών ερευνών είναι ένα 

στιβαρό μέτωπο ελληνιστικής οχύρωσης με ογκώδεις τετράγωνους πύργους που 

κατασκευάστηκε μετά την πολιορκία του Δημητρίου του Πολιορκητή το 305 π.Χ. και 

αναπτύσσεται σε συνολικό μήκος ~ 100 μέτρα. 

Με αφετηρία της περίοδο αυτή προκύπτουν στοιχεία για την γραφική 

αποκατάσταση της πληθώρας μεταγενέστερων ιστορικών φάσεων του αρχαίου -

μεσαιωνικού μόλου που ανέτρεψαν τα μέχρι το 1999 δεδομένα της έρευνας για τις 

οχυρώσεις και τα λιμάνια της πόλης της Ρόδου, τόσο κατά την αρχαιότητα όσο και 

κατά την ιπποτοκρατία. 

Κατά τη δεύτερη φάση της ανασκαφής, που προχώρησε από την άνοιξη του 

2006 η έρευνα εντοπίστηκε στο βορειότερο τμήμα του μόλου, όπου φαίνεται ότι 

διακόπτονται οι ογκώδεις ελληνιστικές κατασκευές. Στον ένα χρόνο που ακολούθησε 

μέχρι σήμερα αποκαλύφθηκαν σημαντικά τμήματα μεσαιωνικών τοιχοποιιών που 

οριοθετούν την πρώιμη οικοδομική φάση του μόλου των Μύλων της ιπποτοκρατίας 

κατά τον 14ο αι., πριν την επέκταση και συστηματική οχύρωση της βόρειας 

απόληξης του το α' μισό του 15ου αι. 

Κατά τη γνώμη μου τα στοιχεία αυτά οδηγούν εκ νέου σε ανατροπή, 

δημιουργώντας νέα δεδομένα για περαιτέρω μελέτη της οικοδομικής εξέλιξης των 



73 

κατασκευών αλλά και της διευθέτησης και λειτουργίας του «μεγάλου λιμένα» της 

αρχαίας πόλης, που μετασχηματίστηκε σταδιακά ως κεντρικό εμπορικό λιμάνι της 

πόλης των ιπποτών. 

Θεωρώ ότι η διατύπωση των υποθέσεων της έρευνας στο σημείο αυτό, κατά 

τη συνέχιση της ανασκαφής, είναι εξαιρετικά σημαντική για την ορθή καθοδήγηση 

της. Η κατανόηση των ιδιαίτερων παραμέτρων του γεωγραφικού χώρου5 του 

πολιτισμικού τοπίου στο οποίο εντάσσεται ο συγκεκριμένος χώρος και των ειδικών 

κοινωνικοοικονομικών συνθηκών που αναπτύχθηκαν κατά την ιστορική εξέλιξη του 

αποτελεί απαραίτητη προϋπόθεση. 

Επικεντρώνοντας την έρευνα στις πρώιμες οχυρωματικές φάσεις της 

ιπποτοκρατίας μπορούμε συνοπτικά να διατυπώσουμε συμπεράσματα σχετικά με : 

α). Τις συνθήκες εγκατάστασης των μεσαιωνικών ανεμόμυλων, που πιθανότατα 

ανάγονται στα τελευταία χρόνια της βυζαντινής κυριαρχίας στο νησί και τη σχέση 

τους με την πλατφόρμα - αποβάθρα που δημιουργήθηκε στα δυτικά και βόρεια μετά 

την κατάργηση της αρχαίας οχύρωσης και το μετασχηματισμό της σε μόλο. 

β). Την πρώιμη προσπάθεια οχύρωσης της δυτικής πλευράς του μόλου και ελέγχου 

της εισόδου του «μεγάλου λιμένος» γύρω στα μέσα του 14ου αι. από το μεγάλο 

μάγιστρο Dieudonne de Gozon (1346-1353). 

γ). Την εγκατάσταση της αλυσίδας που έκλεινε το στόμιο του λιμανιού από το 

μεγάλο μάγιστρο Philibert de Naillac (1396-1421) στο τέλος του 14ου αι., παράλληλα 

με τη διαμόρφωση της δυτικής πλευράς του μόλου στην ίδια στάθμη με τα 

υπολείμματα της αρχαίας οχύρωσης. 

δ). Την επέκταση και σταδιακή οχύρωση της βόρειας απόληξης του μόλου των 

Μύλων στο α' μισό του 15ου αι. 

ε). Το μετασχηματισμό και ενίσχυση του βόρειου οχυρού με την προσθήκη του 

κυλινδρικού πύργου και του ημικυκλικού προπυργίου του το 1451 επί μεγάλου 

μαγίστρου Jean de Lastic (1437-1454), όπως τεκμηριώνεται από δημοσιευμένη 

αρχειακή πηγή. 



74 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΜΕΡΤΖΙΜΕΚΗΣ - ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΣΙΩΜΚΟΣ 

ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΓΡΗΓΟΡΙΑΤΙΚΟΥ ΚΕΛΙΟΥ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΤΡΥΦΩΝΑ 

ΣΤΙΣ ΚΑΡΥΕΣ ΑΓΙΟΥ ΟΡΟΥΣ ΚΑΙ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΗΣΕΩΣ ΤΟΥ ΝΑΟΥ ΤΟΥ 

Το κελί του Αγίου Τρύφωνα που βρίσκεται στο ανατολικό άκρο των Καρεών 

αποτελεί το αντιπροσωπείο της μονής Γρηγορίου, Η πρώτη γραπτή μνεία για το κελί 

ανάγεται στα 1500 όταν, μετά από παράκληση του ηγουμένου της μονής Γρηγορίου, 

Σπυρίδωνα, ο μολδαβός ηγεμόνας Στέφανος ΣΤ' (1457-1504), αγόρασε από τον 

Πρώτο του Αγίου Όρους «...πρωτατινόν κελλίον έναντι τεσσάρας χιλιάδας άσπρα και 

είκοσι...» και το αφιέρωσε στη μονή. Το 1513 η Ιερά Σύναξη των Καρεών 

αποφασίζει ότι στο κελί μπορούν να μονάζουν μέχρι και τρεις μοναχοί οι οποίοι 

«...οφείλουσι διδόναι εις το Πρωτάτον οίνον μέτρα τρία, ώπτοκάρυα πινάκια δύο, και 

δουλεύειν τας δου/χίας του πρωτάτον, ως και λοιποί καθισματαρέοι...». Την ίδια 

αφιερωματική πολιτική προς τη μονή Γρηγορίου ακολούθησε και ο γιος τού 

Στεφάνου, Μπογδάνος ο Γ' (1504-1517), που αυξάνει τους μοναχούς του κελίου από 

τρεις σε τέσσερις και «...το κε/Jsiov ανεγείρρει εκ κρηπίδων συν τη Εκκλησία του 

Αγίου Μεγαλ,ομάρτυρος Τρύφωνος». Πληροφορίες επίσης για το κελί αντλούμε και 

από οθωμανικό έγγραφο του 1765, το οποίο μας ενημερώνει για τα εντός του Αγίου 

Όρους περιουσιακά στοιχεία της μονής και μεταξύ των άλλων αναφέρει ότι «Το 

κονάκιον Γρηγοριάτικον κείμενον εν Καρυαίς ...έχει τέσσαρα δωμάτια, ένα σταύλον, εν 

εργαστήριον,...». 

Το υφιστάμενο παρεκκλήσιο του Αγίου Τρύφωνα ανήκει στον τύπο του 

μονόχωρου απλού τρουλαίου ναού και ανάγεται στο δεύτερο μισό του 18ου αιώνα. 

Πιο συγκεκριμένα γνωρίζουμε ότι το 1775, στο πλαίσιο της νέας οργάνωσης της 

μονής που ακολούθησε μετά την καταστροφική πυρκαγιά του 1761, η αδελφότητα 

πούλησε το κελί στον «οσιότατον εν μοναχοίς γέροντα κυρ Θεοδόσιον» έναντι του 

ποσού των 440 γροσιών. Η παραπάνω πληροφορία επιβεβαιώνεται από την 

ενεπίγραφη πλάκα - παρρησία που βρίσκεται εντοιχισμένη στην πρόθεση του 

παρεκκλησίου του κελίου. Σε αυτήν μνημονεύεται η συνοδεία του Θεοδοσίου και 

Ανανία, καθώς και σειρά ονομάτων λαϊκών οι οποίοι το 1773 μερίμνησαν για την 

ανέγερση του εν λόγω παρεκκλησίου. Το 1805 η μονή εκ νέου πουλά το κελί στον 

«οσιότατον εν μοναχοίς γέροντα κυρ Ανανία», ο οποίος υποθέτουμε ότι είναι ο 

δεύτερος μετά το Θεοδόσιο που μνημονεύεται στην παραπάνω παρρησία. 



75 

Η αγιογράφηση του ναού καλύπτει το μεγαλύτερο μέρος των διαθέσιμων 

επιφανειών και συνδέεται με τη δράση της παραπάνω συνοδείας. Η ολόσωμη 

παράσταση του προστάτη αγίου Τρύφωνα κοσμεί εξωτερικά, το τυφλό αψίδωμα 

πάνω από την είσοδο. Στον χωρίς τύμπανο τρούλο απεικονίζεται ο Χριστός 

Παντοκράτορας περιστοιχισμένος από μία ζώνη προφητών και τους τέσσερις 

ευαγγελιστές στα σφαιρικά τρίγωνα. Στηθαίοι άγιοι παριστάνονται στην κάτω ζώνη 

του κυρίως ναού. Ανάμεσα τους ιδιαίτερη θέση καταλαμβάνουν οι ομώνυμοι άγιοι 

των γερόντων-κτιτόρων που μνημονεύονται στην επιγραφή-παρρησία της πρόθεσης: 

ο άγιος Θεοδόσιος στον νότιο τοίχο, δίπλα από το τέμπλο, και ο απόστολος Ανανίας 

στη δυτική κεραία, δίπλα από τους κορυφαίους Πέτρο και Παύλο. Τόσο η άνω ζώνη 

των τοίχων του κυρίως ναού, όσο και οι περισσότερες επιφάνειες του ιερού 

παρέμειναν ακόσμητες. Ο διάκοσμος του παρεκκλησίου φαίνεται λοιπόν πως έμεινε 

ημιτελής. 

Οι φυσιογνωμικοί τύποι και τα προσωπογραφικά χαρακτηριστικά των μορφών 

που αντανακλούν, σύμφωνα με το πνεύμα της σύγχρονης αθωνικής ζωγραφικής, 

παλαιολόγειους τρόπους, καθώς και η υιοθέτηση δυτικών μπαρόκ μοτίβων στην 

πλαισίωση των μορφών και στη διακόσμηση των ενδυμάτων συμφωνούν με τις 

καλλιτεχνικές τάσεις που εκδηλώνονται στο Άγιον Όρος κατά το δεύτερο μισό του 

18ου αιώνα. Πιο συγκεκριμένα τα ιδιαίτερα τεχνοτροπικά χαρακτηριστικά των 

τοιχογραφιών του Αγίου Τρύφωνα απαντούν στις τοιχογραφίες του καθολικού της 

μονής Γρηγορίου (1779), έργο των ζωγράφων Γαβριήλ και Γρηγόριου από την 

Καστοριά, αλλά και στις εικόνες του παρεκκλησίου της Κοίμησης Θεοτόκου στη 

μονή Ζωγράφου και του παρεκκλησίου του Αγίου Γεωργίου του λαυριώτικου κελιού 

των Σκουρταίων στις Καρυές, που φαίνεται να ανήκουν στον χρωστήρα του ίδιου 

καλλιτέχνη. 

Η χρονολόγηση, λοιπόν, των τοιχογραφιών του Αγίου Τρύφωνα, μπορεί να 

τοποθετηθεί βάσει τεχνοτροπικών χαρακτηριστικών στις τελευταίες δεκαετίες του 

18ου αιώνα και σίγουρα μετά το 1773, έτος ανέγερσης του παρεκκλησίου. Τέλος, ο 

διάκοσμος του ναού αλλά και το σύνολο των παραπάνω αγιορείτικων εικόνων 

διευρύνουν ης γνώσεις μας για την καλλιτεχνική παραγωγή ενός συνεργείου που 

δραστηριοποιείται στην αθωνική χερσόνησο κατά το δεύτερο μισό του 18ου αιώνα. 



76 

ΙΩΑΝΝΗΣ ΜΟΤΣΙΑΝΟΣ 

ΘΥΜΙΑΤΙΖΟΝΤΑΣ ΜΕ ΚΑΝΔΗΛΙΑ; ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΙΣΜΟ! ΓΙΑ ΤΟΝ 
ΔΙΑΧΩΡΙΣΜΟ ΤΩΝ ΜΕΤΑΛΛΙΚΩΝ ΘΥΜΙΑΤΗΡΙΩΝ ΚΑΙ ΚΑΝΔΗΛΙΩΝ ΤΗΣ 
ΠΡΩΤΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΕΠΟΧΗΣ ( 4 ° ^ αι. μ.Χ.) 

Στην πρωτοβυζαντινή εποχή το θυμιατήριον (ή ο θυμιατός) ήταν 

σκεύος προορισμένο και σχεδιασμένο να περιέχει πυρακτωμένα κάρβουνα 

πάνω στα οποία το θυμίαμα καιγόταν αναδίδοντας ευωδία και ευλογία. Ήταν 

είτε στατό για να τοποθετείται πάνω σε οριζόντιο επίπεδο είτε αιωρούμενο 

από αλυσίδες. Στη δεύτερη περίπτωση πρόκειται για μεταλλικό σκεύος 

ημισφαιρικού ή πολυεδρικού σχήματος το οποίο φέρει στην περίμετρο του 

χείλους του οπές ή κρίκους στους οποίους προσαρμόζονταν οι αλυσίδες 

ανάρτησης του. Ωστόσο, σε αρκετές περιπτώσεις παρόμοια είναι και η 

διαμόρφωση μεταλλικών αντικειμένων που έχουν δημοσιευτεί ή εκτίθενται σε 

προθήκες μουσείων και χαρακτηρίζονται ως αιωρούμενες μεταλλικές 

κανδήλες. 

Στόχος της παρούσας μελέτης είναι να διερευνηθούν τα στοιχεία εκείνα 

των μεταλλικών αυτών σκευών τα οποία μπορούν να διαμορφώσουν 

ορισμένα κριτήρια ή έναν συνδυασμό αυτών ώστε σε κάθε περίπτωση να 

καθορίζεται με ακρίβεια η χρήση των σκευών αυτών ως θυμιατηρίων ή ως 

κανδηλιών. 

Παρατηρήσεις στα ίδια τα αντικείμενα της πρωτοβυζαντινής περιόδου, 

σε αντίστοιχα μεταγενέστερων εποχών αλλά και σε σύγχρονα. - καθώς η 

χρήση των σκευών αυτών έχει διαχρονικό χαρακτήρα και φτάνει έως σήμερα-

σε απεικονίσεις τους που χρονολογούνται στην πρωτοβυζαντινή και σε λίγο 

μεταγενέστερη περίοδο, όπως επίσης ο συσχετισμός των πληροφοριών που 

αυτά μας παρέχουν με άλλα στοιχεία της καθημερινής ζωής αξιοποιούνται για 

να οδηγηθούμε στον καθορισμό χαρακτηριστικών που θα αποτελέσουν 

κριτήρια για τον διαχωρισμό των σκευών αυτών σε κανδήλες ή θυμιατήρια. 

Τα κριτήρια σχετίζονται: 

α) με κατασκευαστικά χαρακτηριστικά: 

1. Διαμόρφωση λεπτών ή χοντρών τοιχωμάτων σε συνδυασμό με το 

υλικό κατασκευής τους. 



77 

2. Παρουσία γυάλινης ή μεταλλικής εσωτερικής κούπας 

3. Βαθύ ή ρηχό σώμα 

4. Ενισχυμένες ή όχι αλυσίδες ανάρτησης και διαμόρφωση τους με τη 

συνένωση κρίκων ή αγκίστρων καθώς και ο τρόπος διαμόρφωσης 

του στοιχείου συνένωσης και συγκράτησης των αλυσίδων 

ανάρτησης στην απόληξη τους. 

5. Ενιαία ή διάτρητη επιφάνεια του σώματος των σκευών αυτών. 

6. Η διαμόρφωση της βάσης τους 

β) με χαρακτηριστικά διακόσμησης: 

1. Ύπαρξη ή όχι διακόσμησης στην εξωτερική τους επιφάνεια και 

εικονογραφικά θέματα που επιλέγονται όταν αυτή υπάρχει 

2. Επέκταση της διακόσμησης στο κάτω μέρος του σώματος. 



78 

ΕΡΣΗ ΜΠΡΟΥΣΚΑΡΗ 

ΥΦΑΣΜΑΤΑ ΑΠΟ ΤΟ ΜΟΥΣΕΙΟ Π. ΚΑΙ Α.ΚΑΝΕΛΛΟΠΟΥΛΟΥ 

Στο Μουσείο Π. και Α. Κανελλοπούλου φυλάσσονται 19 κομμάτια 

υφασμάτων, χρονολογούμενα από τον 6ο έως τον 12ο αι. Τα περισσότερα 

ανήκουν στην κατηγορία που συμβατικά ονομάζουμε κοπτικά. Η προέλευση 

τους είναι άγνωστη, είναι εύλογο όμως να υποθέσουμε ότι προέρχονται από 

την Αίγυπτο.Όλα τα κομμάτια αποτελούν τμήματα ενδυμάτων. Στην παρούσα 

ανακοίνωση (θα ακολουθήσει λεπτομερής δημοσίευση όλων των κομματιών) 

θα μας απασχολήσουν δύο κομμάτια με παράσταση κυνηγιού, ένα με 

απεικόνιση Ορφέως καθώς και ταινία με σκηνές από την Παλαιά Διαθήκη. 



79 

ΖΙΕΛΙΝΣΚΑ ΝΤΟΜΠΡΟΧΝΑ, ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ ΤΣΑΚΟΣ 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ CORPUS ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗΣ ΝΟΥΒΙΑΣ 

Η ανακάλυψη της ζωγραφικής τέχνης της Μεσαιωνικής Νουβίας αποτέλεσε μια 

από τις μεγαλύτερες εκπλήξεις στην αρχαιολογική έρευνα κατά τον Κ' αιώνα. Συνδέθηκε 

κυρίως με τις εκστρατείες για τη διάσωση της πολιτιστικής κληρονομιάς της Νουβίας, 

λόγω της κατασκευής του φράγματος στο Ασσουάν, και συνεχίζεται ως τις μέρες μας. 

Οι έρευνες αυτές φωτίζουν με τον καλύτερο τρόπο όχι μόνο το παρελθόν, αλλά 

και το παρόν του τι μπορεί να ονομάζεται «Νουβία», Γεωγραφικές, αρχαιολογικές, 

γλωσσολογικές και εθνογραφικές έρευνες έχουν προωθήσει ιδιαίτερα την κατανόηση του 

χαρακτήρα της μοναδικής αυτής περιοχής της κοιλάδας του Νείλου και της αφρικανικής 

ηπείρου. 

Από τις πρώτες, λοιπόν, έρευνες στις αρχές του Κ' αιώνα - με προεξέχοντα τον 

ιταλό Ugo Monneret de Villard - ειδικό βάρος δόθηκε στην περιγραφή των 

τοιχογραφιών των εγκαταλελειμένων εκκλησιών της μεσαιωνικής Νουβίας. 

Σήμερα πλέον, εκτός από τις περιοχές που έχουν καταποντιστεί από την 

επονομαζόμενη «λίμνη Νάσσερ» που δημιούργησε το Μεγάλο Φράγμα στο Ασσουάν, 

τοιχογραφίες έχουν αποκαλυφθεί κυρίως στην περιοχή γύρω από την Παλαιά 

Ντόνγκολα, την πρωτεύουσα του βασιλείου της Μακουρίας, που ήλεγχε το Κεντρικό 

Σουδάν ανάμεσα στους Στ' και ΙΔ' περίπου αιώνες. 

Η μνημειακή ζωγραφική της χριστιανικής Νουβίας έχει την ακόλουθη 

ιδιαιτερότητα: εκτός από τις τοιχογραφίες της περιοχής της Ντόνγκολα, τα υπόλοιπα 

μνημεία, που αποτελούν και τη συντριπτική πλειονότητα, δεν βρίσκονται in situ, αφού οι 

ναοί έχουν καταποντιστεί, αλλά έχουν ενταχθεί στις συλλογές τουλάχιστον έξι μουσείων 

στον κόσμο: Χαρτούμ, Κάιρο, Βαρσοβία, Ρώμη, Βιέννη και Γκάνα. 

Η κατάσταση αυτή, σε συνδυασμό με κάποιους δισταγμούς από τους φορείς που 

ελέγχουν τη δημοσίευση του σχετικού υλικού, έχουν δυσκολέψει πολύ την προσπάθεια 

για τη σύνταξη του corpus των τοιχογράφων της Νουβίας. Η τελευταία νουβιολογική 

συνάντηση, όμως, στη Βαρσοβία (11° Διεθνές Συνέδριο Νουβικών Σπουδών, 27/8-

2/9/2006) έδειξε ότι πλέον υπάρχει η κατάλληλη διάθεση για την επανεκκίνηση μιας 

τέτοιας προσπάθειας. 



80 

Αφορμή στάθηκε αφ' ενός το γεγονός ότι το Κέντρο Έρευνας της Βυζαντινής και 

Μεταβυζαντινής Τέχνης της Ακαδημίας Αθηνών έχει αναλάβει το συντονισμό σύνταξης 

ενός ευρετηρίου (corpus) των βυζαντινών / μεσαιωνικών τοιχογραφιών αφ' ετέρου η 

συνάντηση πλειάδας νέων ερευνητών που ενδιαφέρονται για τη συγκέντρωση και 

καλύτερη μελέτη αυτού του υλικού, προεξαρχούσης της Ma. Dobrochna Zielinska, 

υποψηφίας διδάκτορος του Πανεπιστημίου της Βαρσοβίας. 

Οι έρευνες που πραγματοποιεί, άλλωστε, ο γράφων στο Εθνικό Μουσείο του 

Σουδάν στο Χαρτούμ επί της συλλογής μεσαιωνικών αντικειμένων έδωσε την ευκαιρία 

να μελετηθεί ένα πρώτο μέρος των τοιχογραφιών της Νουβίας που φυλάσσονται στο εκεί 

μουσείο. Στη συλλογή αυτή ανήκουν τοιχογραφίες από το Φάρας, την Ντόνγκολα, το 

Μεϊνάρτι, το Κουλουμπνάρτι, το Σόνκι Τίνο και το Αμπντελγκάντιρ. 

Επιλέξαμε το τελευταίο σύνολο για μια πρώτη παραδειγματική παρουσίαση του 

τρόπου που αντιλαμβανόμαστε αυτό το corpus. Ο κατάλογος των τοιχογραφιών 

περιλαμβάνει όλες τις καταχωρήσεις που χρησιμοποιούνται από την Ακαδημία Αθηνών 

για τη σύνταξη του corpus των ελλαδικών τοιχογραφιών (περιοχή προέλευσης, μνημείο, 

αρχιτεκτονικός τύπος μνημείου, εντοπισμός τοιχογραφιών στο μνημείο, κατάσταση 

διατήρησης, χρονολόγηση, επιγραφές, παρατηρήσεις, βιβλιογραφία). 

Μέχρι να βρεθούν οι κατάλληλες χορηγίες για την έντυπη έκδοση του corpus, 

στόχος μας είναι η κατασκευή μιας ηλεκτρονικής βάσης δεδομένων με πολλαπλά κλειδιά 

διερεύνησης του υλικού, και απώτερο στόχο την εικονική αναπαράσταση του 

εσωτερικού των εκκλησιών. Ο στόχος αυτός έχει ήδη επιτευχθεί σε ό,τι αφορά την 

εκκλησία στο Αμπντελγκάντιρ. 

Τέτοιες παρουσιάσεις πιστεύουμε ότι βοηθούν την κατανόηση του χαρακτήρα της 

μνημειακής αυτής τέχνης και του τρόπου που η νουβική της έκφραση συνδέει τη Μέση 

Κοιλάδα του Νείλου με τη χριστιανοσύνη της Μεσογείου, και δη του Βυζαντίου. 



81 

ΑΝΝΑ Γ. ΝΙΚΑ 

ΧΑΛΚΙΝΕΣ ΠΟΡΠΕΣ ΑΠΟ ΤΗ ΡΟΔΟ. ΕΞΑΡΤΗΜΑΤΑ ΕΝΔΥΣΗΣ 

«ΦΟΙΔΕΡΑΤΩΝ»Ή ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ; 

Στην μνήμη του Εφόρου Αρχαιοτήτων ε.τ, 

Ηλία Κόλλια 

Στο οστεοφυλάκιο της παλαιοχριστιανικής βασιλικής της Ιαλυσίας στη Ρόδο, 

που έφερε στο φως το 1996 η σωστική ανασκαφή της Am Ε.Β.Α., η συμβατική 

μεταποθετική διαδικασία, προνομιακού χαρακτήρα, ενός ικανού αριθμού χάλκινων 

κυρίως πορπών, ανάμεσα σε άλλες ταφικές προσφορές, πιστοποιεί τη συνέχιση της 

ζωής στον χριστιανικό αυτό οικισμό κατά τον 7ου αι. μ.Χ., ενώ η χρήση του χώρου 

ανάγεται στον 11-13° αι.μ.Χ. 

Το αξιοπρόσεκτο αυτό ανασκαφικό υλικό, συνεισφέρει στην εικόνα που 

παρουσιάζει η Ρόδος κατά τη μεταβατική αυτή περίοδο από την ύστερη αρχαιότητα 

στον πρώιμο μεσαίωνα, φέροντας όλα τα χαρακτηριστικά γνωρίσματα ανάλογων 

βυζαντινών κέντρων, όπως είναι η Αθήνα, η Κόρινθος, η Μάνη, η Αμαθούντα στην 

Κύπρο, η Ελεύθερνα στην Κρήτη κ.ά. 

Σχετικά με την αντιπαράθεση που προέκυψε εξ' αφορμής του τόπου 

προέλευσης των πορπών, οι οποίες αρχικά θεωρήθηκαν «βαρβαρικές», ενώ η θεωρία 

αυτή καταρρίφθηκε σύντομα με ασφαλή κριτήρια που συνετέλεσαν στην 

αναχρονολόγησή τους, αποδείχτηκε περίτρανα ότι τα πολύτιμα αυτά κοσμήματα 

αποτελούσαν στοιχεία ένδυσης γηγενούς πληθυσμού και όχι επείσακτων φύλων. Στο 

παράδειγμα των οστεοφυλακίων της Ιαλυσίας, καταδεικνύεται το ομοιογενές βιοτικό 

επίπεδο των ενταφιασθέντων σε χώρο χριστιανικό, το οποίο σε συνδυασμό με τα 

άλλα ανασκαφικά και ανθρωπολογικά στοιχεία, ισχυροποιεί την ένδειξη των 

οικογενειακών ταφών και τη σύνδεση τους με την εκκλησιαστική κοινότητα της 

περιοχής. 

Το μείζον θέμα που προέκυψε από τη θεωρία των «φοιδεράτων», οι οποίοι 

υπηρετώντας ως μισθοφόροι στο βυζαντινό στρατό, έφεραν πόρπες δηλωτικές του 

αξιώματος τους, στην περίπτωση της Ρόδου, αποδεικνύεται αβάσιμο καθώς τα 

αρχαιολογικά τεκμήρια των οικογενειών που ετάφησαν στο χώρο πιστοποιούν την 



82 

ενιαία κοινωνική τους συγκρότηση και κατ' επέκτασιν δεν συνάδουν με ενδεχόμενη 

παρουσία επήλυδων πληθυσμών, οι οποίοι ακόμα κι αν είχαν εγκατασταθεί 

πρόσκαιρα στη Ρόδο, θα διαφοροποιούντο ως προς τα έθιμα ταφής. 

Η εμφάνιση όμως ιδιαίτερων ταφικών εθίμων κατά παρέκκλιση των 

παραδοσιακών, δεν διαπιστώνεται ανασκαφικά, ενώ οι γραπτές πηγές κάνουν μνεία 

για την έντονη βυζαντινή παρουσία στο νησί κατά τον 7° αι, 

Για τους ίδιους λόγους, το ενδεχόμενο παραγωγής αντιγράφων 

κατασκευασμένων σε βυζαντινά εργαστήρια, όπως υποστηρίχθηκε παλαιότερα από 

την Alison Frantz, για ανάλογα ευρήματα προερχόμενα από τον Ακροκόρινθο, θα 

πρέπει να αποκλεισθεί. 

Σχετικά με τη συνύπαρξη πόρπης-εγχειριδίου (ή άλλου οπλισμού) στον ίδιο 

τάφο, όπως ανιχνεύεται στην περίπτωση της ταφής Α της Έδεσσας, είναι πολύ 

πιθανόν να πρόκειται για ταφή στρατιωτικού, ενώ ο Steckner συνδέοντας αυτόν τον 

τύπο («Συρακουσών») μαζί με τον τύπο πόρπης «Bologna» υποστηρίζει ότι αυτοί οι 

δύο τύποι παραπέμπουν σε στρατιωτικούς. 

Η σύνδεση ορισμένων τύπων πορπών, όπως έχει υποστηριχθεί, με την 

παρουσία στρατιωτικών ή ακόμα και αυτοκρατορικών αξιωματούχων, και με την 

ύπαρξη στρατιωτικής φρουράς σε μέρη όπως η Αθήνα, ο Ακροκόρινθος, η Μάνη και 

η Σάμος αφήνει προς διερεύνηση το ενδεχόμενο να συμβαίνει το ίδιο και στη 

περίπτωση της Ρόδου, εφόσον οι όμοιες τυπολογικά πόρπες που ανευρέθησαν στο 

οστεοφυλάκιο της βασιλικής, είναι πολύ πιθανόν να προέρχονται από βυζαντινούς 

στρατιώτες, θύματα επιδρομών των Αράβων. 

Από ιστορικές πληροφορίες γνωρίζουμε ότι το 642 διέρχεται από το νησί ο 

βυζαντινός στρατός καθώς απέπλευσε από την Αλεξάνδρεια και την ίδια αυτή 

περίοδο η Ρόδος λεηλατείται από τους Πέρσες και τους Άραβες, ενώ οι ανασκαφικές 

έρευνες στην πόλη της Ρόδου επιβεβαιώνουν την πληροφορία των Αραβικών πηγών 

για την εγκατάσταση φρουράς στο κάστρο και την ίδρυση αποικίας στο νησί. 

Στον Codex Paris, VIII, 3, σ.σ. 171-172 μεταξύ άλλων αναφέρεται : « Εν ταις ημέρες 

Κώνστα βασιλέως Κωνσταντινουπόλεως, εγγονού δε Ηρακλείου, Μοαβίας ο των 

Αράβων αρχηγός μετά δυνάμεως πλείστης εξελθών κατήλθε μέχρι της Ρόδου την γην 

των Ρωμαίων, ληίζων ως και ταύτην κατέστρεψε και πάσαν τη παραλίαν ταύτης 

ελεηλάτησε...» 



83 

ΘΕΤΙΣ ΞΑΝΘΑΚΗ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΗΣ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΣΤΟ ΑΝΙΣΑΡΑΚΙΚΑΝΔΑΝΟΥ: 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΕΣ ΙΔΙΑΙΤΕΡΟΤΗΤΕΣ 

0 μικρός, μονόχωρος ναός της Παναγίας στο Ανισαράκι, λίγο έξω από την 

Κάνδανο της επαρχίας Σελίνου του νομού Χανίων, στεγάζεται με οξυκόρυφη καμάρα 

που διακόπτεται από δύο σφενδόνια στηριγμένα σε υφαψίδια. Το μνημείο είναι 

κατάγραφο με τοιχογραφίες, που, παρά την κακή τους διατήρηση, παρουσιάζουν 

ιδιαίτερο ενδιαφέρον για την εικονογραφική τους διαπραγμάτευση, την τεχνοτροπική 

τους αποτύπωση και την τεχνική τους εκτέλεση. 

Ο θεομητορικός κύκλος, που περιορίζεται σε πέντε, καθιερωμένες, σκηνές από την 

παιδική ζωή της Παναγίας (Προσευχή Άννας, Προσευχή Ιωακείμ, Κολακεία, 

Γέννηση Θεοτόκου, Εισόδια), εμπλουτίζεται με την Ευλογηθείσα εν τω ναώ, 

παράσταση καινοφανή όσο γνωρίζω, και συμπληρώνεται με τη θριαμβευτική, 

μνημειακή απεικόνιση ένθρονης Βρεφοκρατούσας που δορυφορείται από 

αρχαγγέλους με αυτοκρατορική ένδυση. 

Ο χριστολογικός κύκλος, με δεκατρία επεισόδια, εμφαντικά υπογραμμίζει την «εν 

δόξη», θριαμβευτική παρουσία του Χριστού, όχι μόνο με την Ανάληψη και τη 

Δευτέρα Παρουσία, αλλά και με τη δοξαστική παράσταση του Ιησού στο δυτικό 

τμήμα της καμάρας, που υψιπετεί, συνοδευόμενος από πολυπληθή χορεία αγγέλων. 

Η Θεοτόκος ως Βλαχερνίτισσα με σεβίζοντες αγγέλους σε μετάλλια κοσμεί το 

τεταρτοσφαίριο της αψίδας του ιερού, η Φιλοξενία του Αβραάμ το μέτωπο του 

θριαμβευτικού τόξου, με τη σπάνια, συμβολική παράσταση της δαμάλεως μπροστά 

από το τραπέζι της αγγελικής ευωχίας, και ο Ευαγγελισμός, μεγαλόπρεπος και 

χαρίης, με την Παναγία να κρατεί ακόμη το αδράχτι στο χέρι της, τις στενές πλευρές 

του. 

Ιδιαίτερη θέση κατέχει η Δευτέρα Παρουσία που απλώνεται σε ολόκληρο τον 

δυτικό τοίχο και συνεχίζεται με μια πλημμυρίδα αγίων και δικαίων στον Παράδεισο, 

στον νότιο, και τη γη αποδίδουσα τους νεκρούς της, όπως και η θάλασσα, ίδια 

γοργόνα με φολιδωτό ψαρίσιο σώμα, σε χωριστούς πίνακες στον βόρειο τοίχο. 



84 

Η άνιση στην τεχνοτροπική της αποτύπωση και τεχνική της επεξεργασία 

ζωγραφική του μνημείου, δημιουργεί μορφές αρχοντικές και ευφρόσυνες αλλά και 

απλοϊκές και δυναμικές στην παρουσία τους. Ντυμένες με πλούσια, κατακόσμητα 

ενδύματα ή με ταπεινά, καθημερινά ρούχα, κινούνται μπροστά σε φυσικό ή 

αρχιτεκτονικό τοπίο που αποδίδεται περιληπτικά, με εντυπωσιακή αφαίρεση και 

οικονομία, χωρίς ιδιαίτερη προσπάθεια δήλωσης του βάθους, αποκαλύπτοντας και 

υπογραμμίζοντας το ουσιώδες. 

Η σχεδιαστική λειτουργία της γραμμής πρυτανεύει, καθορίζοντας τα 

περιγράμματα, τα κυρίαρχα χαρακτηριστικά, τη διάταξη της πτυχολογίας, τον 

εσωτερικό ρυθμό της σύνθεσης. Το χρώμα συνεπικουρεί, με σκούρο μπλε στο φόντο, 

τα συμπληρωματικά κόκκινο και πράσινο να κατακλύζουν τις μορφές, την ώχρα να 

χρησιμοποιείται με φειδώ και να φωτίζει επιλεκτικά φωτοστέφανους, αφού κι αυτοί 

ακόμη διαφοροποιούνται, πράσινοι ή κόκκινοι. 

Κράμα ιδεαλιστικής, αριστοκρατικής τέχνης και πραγματιστικής, επαρχιακής 

ζωγραφικής, οι τοιχογραφίες του ναού της Παναγίας, αντιπροσωπεύουν μια πρώιμη, 

εξελικτική φάση της οριστικής διαμόρφωση της μνημειακής κρητικής ζωγραφικής 

και μπορούν πιθανότατα να χρονολογηθούν στο τρίτο τέταρτο του Μου αιώνα ή λίγο 

αργότερα.-



85 

ΝΙΚΟΣ ΠΑΖΑΡΑΣ - ΕΦΗ ΔΟΥΛΓΚΕΡΗ 

«ΚΕΝΤΗΤΟΣ ΕΠΙΤΑΦΙΟΣ ΤΗΣ ΚΟΚΚΩΝΑΣ ΤΟΥ ΙΩΑΝΝΟΥ ΑΠΟ ΤΟ 
ΑΡΧΑΙΟΠΩΛΕΙΟ ΚΑΛΦΑΓΙΑΝ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ» 

Στην κατοχή του αρχαιοπωλείου Καλφαγιάν στη Θεσσαλονίκη περιήλθε 
πρόσφατα επιτάφιος κεντημένος επάνω σε βάση από κόκκινο ατλάζι, με τη συνήθη 
σκηνή του Επιταφίου Θρήνου. Κατά μήκος της κάτω οριζόντιας παρυφής του 
αναπτύσσεται αναθηματική επιγραφή, που περιλαμβάνει και το όνομα της 
κεντήτριας, «Κοκόνας του Ιωάννου». Το όνομα της τελευταίας μας είναι γνωστό 
μόλις από ένα δημοσιευμένο έως σήμερα έργο της, πύλη από τη Μονή Πανάχραντου 
στην Άνδρο, με τη χρονολογία «1743». 

Από εικονογραφικής και τεχνοτροπικής απόψεως, ο επιτάφιος της Κοκκώνας 
συνιστά αντιπροσωπευτικό παράδειγμα του αποκρυσταλλωμένου τύπου του 
Επιταφίου Θρήνου, όπως αυτός διαμορφώθηκε από τα τέλη του Που αιώνα και εξής 
στην Κωνσταντινούπολη, με πρωτεργάτρια την περίφημη Δεσποινέτα του Αργύρη. 
Τα έργα των δύο κεντητριών διέπουν κοινές αρχές, με κυριότερη την απομάκρυνση 
από την υπερφορτωμένη εικονογραφία του Που αιώνα προς μία απλούστερη 
σύνθεση του θέματος. Η σκηνή διατηρεί χαρακτήρα μνημειακό με έντονο το 
ανθρώπινο στοιχείο, χωρίς ωστόσο τη δραματική ένταση παλαιοτέρων εποχών. Οι 
μορφές διατάσσονται συμμετρικά και εύρυθμα γύρω από το Χριστό, παρουσιάζονται 
μ' ανάλαφρες στάσεις, προσεγμένη πτυχολογία, ακρίβεια και σταθερότητα σχεδίου. 
Αξιοσημείωτη καινοτομία στην απόδοση τους συνιστά η διακριτική ενσωμάτωση 
στοιχείων από την τέχνη της Δύσης. Η οργάνωση του χώρου χαρακτηρίζεται από 
λιτότητα, φυσιοκρατική διάθεση και προσπάθεια για ορθή προοπτική απόδοση του 
βάθους. Τα ίδια στοιχεία εντοπίζονται και σε μεταγενέστερα έργα του καλλιτεχνικού 
περιβάλλοντος της Δεσποινέτας, καθώς και σε επιταφίους της Μαριώρας, αλλά και 
ανώνυμων κωνστανπνουπολιτών καλλιτεχνών του πρώτου μισού του 18ου αιώνα. 

Σε ό, τι αφορά στην τεχνική της κεντήστρας, ο επιτάφιος χαρακτηρίζεται κυρίως 
για την υψηλή ποιότητα της εκτέλεσης. Η μεγαλύτερη επιφάνεια του έργου έχει 
κεντηθεί με χρυσονήματα και αργυρονήματα. Σε ελάχιστες περιπτώσεις 
χρησιμοποιείται αμιγές χρυσό σύρμα, ενώ τα γυμνά μέλη και τα κεφάλια των μορφών 
αποδίδονται με μεταξωτές κλωστές. Η μεγάλη ποικιλία των βελονιών, η εξαιρετική 
ικανότητα στην εναλλαγή τους και η αυξημένη αναγλυφικότητα του κεντήματος 
οδηγούν εκ νέου σε συγκρίσεις με τα έργα των κεντητριών της Κωνσταντινούπολης 
του τέλους του 17ου και του πρώτου μισού του 18ου αιώνα. 

Συνολικά, ο επιτάφιος της Κοκκώνας του Ιωάννου συνιστά απόλυτα 
αντιπροσωπευτικό δείγμα της άνθησης της χρυσοκεντητικής της Κωνσταντινούπολης 
κατά τη λεγόμενη περίοδο των Φαναριωτών (1680-1780). Στη νέα αυτή ακμή της 
τέχνης, τα θεμελιώδη στοιχεία της βυζαντινής κεντητικής αναδιατυπώνονται και 
συγχωνεύονται δημιουργικά με τις αναπόφευκτες, την περίοδο αυτή, επιδράσεις της 
δυτικής τέχνης, οδηγώντας σε υψηλού επιπέδου καλλιτεχνικά προϊόντα, τεκμήρια της 
οικονομικής και πολιτιστικής αναζωογόνησης του ελληνισμού της Ανατολής. 



86 

ΕΛΕΝΑ ΠΑΠΑΣΤΑΥΡΟΥ ΔΑΦΝΗ ΦΙΛΙΟΥ 

ΝΕΑ ΑΠΟΚΤΗΜΑΤΑ ΚΟΠΤΙΚΩΝ ΥΦΑΣΜΑΤΩΝ ΣΤΗ ΣΥΛΛΟΓΗ ΤΟΥ 
ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΚΑΙ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ 

Τα τελευταία χρόνια, η συλλογή των Κοπτικών υφασμάτων του ΒΧΜ 
εμπλουτίσθηκε με 92 τεμάχια χάριν δύο σημαντικών αγορών. Πρόκειται για 
υφάσματα από την Αίγυπτο, που χρονολογούνται από τον 5ο ως τον 12ο αιώνα. 
Παρουσιάζουν ποικιλία τόσο στη θεματολογία, όσο και στην τεχνική. Τα αντικείμενα 
αυτά δεν παύουν να εκπλήσσουν τον μελετητή για τον πλούτο των παραστάσεων, την 
αισθητική τους ευαισθησία, την καλλιτεχνική τους αρτιότητα και την πρωτοτυπία των 
χρωματικών συνδυασμών. 

Στην ανακοίνωση γίνεται προσπάθεια να παρουσιασθούν όσο το δυνατόν 
περισσότερα από τα νέα αυτά αποκτήματα, ομαδοποιημένα, λαμβάνοντας υπ' όψιν 
το θεματολόγιο, την τεχνική και τη χρονολογική τους κατάταξη. 



87 

ΜΙΧΑΗΛ ΠΑΠΑΒΑΡΝΑΒΑΣ 

Η ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΤΙΜΙΟΥ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ 

ΒΟΜΒΟΚΟΥΣ ΝΑΥΠΑΚΤΊΑΣ 

Η ιστορία και η αρχιτεκτονική της Μονής του Τιμίου Προδρόμου στην Βομβοκού Ναυπακτίας δεν 

έχουν ερευνηθεί έως σήμερα συστηματικά με αποτέλεσμα οι σχετικές αναφορές στη βιβλιογραφία να 

είναι εξαιρετικά περιορισμένες. 

Η Μονή είναι κτισμένη σε πλάτωμα με μικρή σχετική κλίση από τα ανατολικά προς τα δυτικά, στην 

ανατολική πλευρά του όρους Ριγάνι, στο φρύδι του φαραγγιού που δημιουργεί ο χείμαρρος Σκας. Το 

οικοδομικό συγκρότημα της Μονής έχει σχήμα τραπεζίου με μέγιστες διαστάσεις 40 Χ 30 μ. περίπου 

και περιλαμβάνει το Καθολικό και δύο παλαιές αλλά σοβαρά αλλοιωμένες πτέρυγες μοναστηριακών 

κτισμάτων, διατεταγμένες κατά μήκος της ανατολικής και της νότιας πλευράς του περιβόλου. 

Το Καθολικό της Μονής είναι ένας απλός τετρακιόνιος σταυροειδής εγγεγραμμένος τρουλαίος 

ναός με πλάγιες κόγχες (χορούς) και σύγχρονο νάρθηκα. Οι εξωτερικές του διαστάσεις είναι 6.85 Χ 

15.50 μ. περίπου, χωρίς τις εξάπλευρες, εξωτερικά, κόγχες του ιερού και των χορών. Η κάλυψη του 

κυρίως ναού γίνεται με τον τυπικό για τους τετρακιόνιους, σταυροειδείς εγγεγραμμένους ναούς τρόπο, 

με ορισμένες διαφοροποιήσεις. Συγκεκριμένα, ο επιμηκυσμένος κατά τον άξονα ανατολής - δύσης 

κεντρικός από τους εννέα χώρους που σχηματίζεται στο εσωτερικό του καλύπτεται με τρούλο 

εκατέρωθεν του οποίου σχηματίζονται δύο τόξα πλάτους 40 εκ. περίπου. Τα τέσσερα σκέλη του 

σταυρού καλύπτονται με ημικυλινδρικούς θόλους. Από αυτούς ο θόλος του ανατολικού σκέλους 

διευρύνεται προς ανατολάς, ενώ εκείνοι του βόρειου και του νότιου συνέχονται με τους 

τεταρτοσφαιρικούς θόλους των χορών. Τα γωνιαία διαμερίσματα καλύπτονται με δύο φουρνικά εν 

σειρά, μεταξύ των οποίων διαμορφώνεται σφενδόνιο. Το εσωτερικό του κυρίως ναού φωτίζεται από, τα 

τρία δίλοβα παράθυρα των κογχών, τα δύο μονόλοβα πάνω από τα δίλοβα των χορών, τα τρία τοξωτά 

παράθυρα που είναι διαμορφωμένα ψηλά στους πλάγιους τοίχους των γωνιακών διαμερισμάτων και 

τις έξι φωτιστικές σχισμές του τρούλλου. Η κάλυψη του νάρθηκα είναι τριμερής. Ο κεντρικός χώρος 

καλύπτεται με ημικυλινδρικό θόλο, κατά τον άξονα ανατολής δύσης, ενώ οι πλάγιοι με δύο 

μοναστηριακούς θόλους εν σειρά. Μεταξύ των μοναστηριακών θόλων διαμορφώνεται σφενδόνιο. Το 

κέντρο των θόλων κοσμεί πολυγωνικό λίθινο «κουκουνάρι» που προεξέχει. Η προσπέλαση του κυρίως 

ναού γίνεται μέσω μίας θύρας που βρίσκεται στον δυτικό του τοίχο και εξυπηρετεί την επικοινωνία του 

χώρου με τον νάρθηκα, ενώ στον τελευταίο η είσοδος γίνεται μέσω τριών θυρών οι οποίες ανοίγονται 

στο μέσον του δυτικού τοίχου του και στο ανατολικό άκρο του βόρειου και του νότιου τοίχου αντίστοιχα. 

Ο φωτισμός του νάρθηκα γίνεται από τρία μικρά παράθυρα που ανοίγονται ψηλά, το ένα πάνω από την 

δυτική θύρα, ενώ τα άλλα δυο στο δυτικό άκρο του νότιου και βόρειου τοίχου αντίστοιχα. Οι εσωτερικές 

επιφάνειες των τοίχων, τόσο του κυρίως ναού, όσο και του νάρθηκα καλύπτονται με επιχρίσματα που 

φέρουν τοιχογραφίες με επισκευές και επιζωγραφίσεις. 



88 

Ο όγκος του κτιρίου είναι απλός. Το καλυμμένο με δίριχτη στέγη σώμα του διακόπτεται στη 

περιοχή της εγκάρσιας κεραίας του ναού από το σύστημα των πλαγίων κογχών, των στεγών τους, των 

ενοποιημένων με αυτές στεγών του βορείου και του νοτίου σκέλους του ναού και του τρούλου. Οι όψεις 

του μνημείου είναι γενικά απλές, με ψηλές μάλλον αναλογίες. Τα μορφολογικά τους στοιχεία 

περιορίζονται στα ανοίγματα των θυρών και των παραθύρων, με εξαίρεση τις κόγχες και την δυτική 

όψη. Οι τοίχοι του ναού είναι κτισμένοι με αμελούς κατασκευής λιθοδομή από αργούς ασβεστόλιθους, 

αρμολογημένη με φαρδύ αρμολόγημα, με εξαίρεση τις τρεις κόγχες, οι οποίες είναι κτισμένες χαμηλά 

από τοιχοποιία όμοια με αυτή που περιγράφηκε πιο πάνω, ενώ ψηλότερα από μετρίου μεγέθους 

ορθογώνιους λαξευμένους πωρόλιθους, μεταξύ των οποίων παρεμβάλλονται οριζόντιες σειρές 

πλίνθων. Καθώς στους κατακόρυφους αρμούς υπάρχουν απλές κατακόρυφες πλίνθοι παρουσιάζεται 

κατά τόπους η εικόνα αμελούς πλινθοπερικλείστου συστήματος δομής. Τις όψεις του ναού διατρέχουν 

πλίνθινες οδοντωτές ταινίες. Ψηλά, στη στέψη των τοίχων υπάρχει πλίνθινο απλό οδοντωτό γείσο. 

Η οικοδόμηση του καθολικού, με βάση την εντοιχισμένη επιγραφή πάνω από την δυτική του 

πύλη, ανάγεται στο έτος 1695. Όπως αναφέρει ο καθηγητής Δ. Τριανταφυλλόπουλος το καθολικό έχει 

πιθανότατα καταλάβει τη θέση ενός παλαιότερου ναού, του οποίου η μορφή και η χρονολογία 

κατασκευής παραμένουν άγνωστα. Ο ζωγραφικός διάκοσμος, έργο των «ζωγράφων Πάνου και 

Χρήστου», σύμφωνα με επιγραφή στην κόγχη της προθέσεως, είναι μάλλον σύγχρονος με τον ναό, 

όπως αναφέρουν τόσο ο Δ. Λαζαρίδης, όσο και ο Π. Χριστόπουλος. Το 1966 έγιναν στο Καθολικό 

περιορισμένης εκτάσεως επεμβάσεις με σκοπό κυρίως την στεγάνωση του κτηρίου από την 

Αρχαιολογική Υπηρεσία, υπό την εποπτεία του Π. Λαζαρίδη. Το 1978 ο τρούλος του Καθολικού επλήγη 

από κεραυνό και έγιναν εκ νέου επεμβάσεις από την Αρχαιολογική Υπηρεσία, αυτή την φορά υπό την 

εποπτεία του Δ. Τριανταφυλλόπουλου. 

Όσον αφορά το χαρακτήρα της αρχιτεκτονικής που μνημείου αυτό εντάσσεται πλήρως στα 

πλαίσια της πρώιμης μεταβυζαντινής αρχιτεκτονικής, καθώς διατηρεί πολυάριθμα στοιχεία της βυζα­

ντινής παράδοσης όπως αυτή εξελίχθηκε στη διάρκεια της τουρκοκρατίας (όπως η γενική διάταξη, η 

μορφή του τρούλου και των παραθύρων, το πλινθοπερίκλειστο σύστημα δομής κα.), ενσωματώνοντας, 

συνάμα, αρκετά στοιχεία που προέρχονται από την οθωμανική αρχιτεκτονική, όπως τόξα διπλής 

καμπυλότητας και θλαστά καμπύλα πλαίσια παραθύρων. 

0 1 2 3 4 5Μ 



89 

ΣΩΤΗΡΗΣ ΠΑΡΑΣΧΟΥ 

Η ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΠΑΝΤΟΚΡΑΤΟΡΟΣ 

ΣΤΟ ΑΓΓΕΛΟΚΑΣΤΡΟ ΑΙΤΩΛΙΑΣ 

Η Μονή Παντοκράτορος, αφιερωμένη στη Μεταμόρφωση του Σωτήρος, βρίσκεται σε ύψωμα της 

λοφοσειράς που εκτείνεται ανατολικά του Αγγελοκάστρου, απέναντι από το λόφο του βυζαντινού κάστρου. 

Με την ιστορία και την τέχνη του μοναστηριού έχει ασχοληθεί ο καθηγητής Αθ. Παλιούρας, η αρχιτεκτονική 

της, ωστόσο, δεν μπορεί να θεωρηθεί επαρκώς δημοσιευμένη. 

Το οικοδομικό συγκρότημα της Μονής έχει σε κάτοψη σχήμα ορθογωνίου παραλληλογράμμου με 

γενικές διαστάσεις 64 μ. Χ 33 μ. Τα μοναστηριακά κτίσματα είναι διατεταγμένα κατά μήκος της ανατολικής 

και της δυτικής πλευράς του περιβόλου. Ανατολικά βρίσκονται ο παλαιός πυλών της Μονής και δύο ισόγεια 

κτήρια της δεκαετίας του 1960, ενώ στα δυτικά είναι χτισμένη στη δεκαετία του 1980 μια διώροφη πτέρυγα 

με κάτοψη σχήματος Π. 

Το καθολικό έχει κτισθεί, σύμφωνα με δύο κτητορικές επιγραφές, το 1746 στη θέση, πιθανότατα, 

παλαιότερου, βυζαντινού ναού όπως προκύπτει από τα εντοιχισμένα στο νεώτερο ναό κομμάτια 

βυζαντινής τοιχοποιίας. Όπως προκύπτει από τις επιγραφές των δεσποτικών και μία χρονολογία 

λαξευμένη στην ημικυκλική βαθμίδα του στυλοβάτη του τέμπλου εμπρός από την ωραία πύλη, το 1914 ο 

ναός δέχτηκε μιαν εκτεταμένη επέμβαση, κατά την οποία αναμορφώθηκε ριζικά το εσωτερικό του καθώς 

και ορισμένα από τα αρχικά του παράθυρα. 

Ο ναός έχει σε κάτοψη σχήμα ορθογωνίου παραλληλογράμμου με εξωτερικές διαστάσεις 18.50 μ. 

Χ 10.55 μ., χωρίς την επτάπλευρη εξωτερικά κόγχη του ιερού του. Τυπολογικά ανήκει στον τύπο του 

σύνθετου τετρακιονίου σταυροειδούς εγγεγραμμένου με νάρθηκα εξ αρχής ενοποιημένο με τον κυρίως 

ναό. Η κάλυψη του κυρίως ναού είναι η συνήθης για τους ναούς του τύπου : ο κεντρικός από τους εννέα 

χώρους που σχηματίζονται στο εσωτερικό του καλύπτεται με τρούλο, τα τέσσερα σκέλη του σταυρού 

καλύπτονται με ημικυλινδρικούς θόλους και τα γωνιαία διαμερίσματα και τα παραβήματα με φουρνικά. Ο 

νάρθηκας έχει τριμερή κάλυψη με φουρνικό στο μέσον και σκαφοειδείς θόλους εκατέρωθεν. 

Η προσπέλαση στο εσωτερικό του κτηρίου γίνεται από τέσσερεις θύρες, την κύρια στη δυτική 

πλευρά, μια στη βόρεια και δύο στη νότια. Ο φωτισμός του εσωτερικού του ναού γίνεται από τρία 

στενόμακρα τοξωτά και δύο μικρά ορθογώνια παράθυρα που ανοίγονται σε καθεμιά από τις δύο μεγάλες 

πλευρές του ναού, δύο δίλοβα διατεταγμένα ψηλά στα τύμπανα του βόρειου και νότιου σκέλους του 

σταυρού, ένα κυκλικό φεγγίτη που σχηματίζεται στο ανατολικό σκέλος, πάνω από το θόλο της κόγχης του 



90 

ιερού, καθώς και από τα οκτώ μονόλοβα παράθυρα με οξυκόρυφο τοξωτό ανώφλι σε καθεμιά από τις 

πλευρές του οκταγωνικού τρούλου. 

Η διαμόρφωση των όγκων του ναού είναι απλή. Το κτήριο καλύπτεται με ενιαία δίριχτη στέγη με 

ελαφρώς αποτετμημένο αρχικά το δυτικό της αέτωμα. Η στέγη διακόπτεται στο μέσον της από τη 

μικρότερη δίριχτη στέγη της εγκάρσιας κεραίας του σταυρού. Στο κέντρο της στέγης αυτής υψώνεται, 

επάνω σε κυβικό βάθρο, ο τρούλος με το σχήματος οκταγωνικού πρίσματος τύμπανο του. Η διάταξη αυτή 

των στεγών είναι τυπική της ναοδομίας της περιόδου της Τουρκοκρατίας η οποία όμως βασίζεται σε μια 

υστεροβυζαντινή πρακτική. Όλες οι στέγες του ναού καταλήγουν σε απλά πλίνθινα οδοντωτά γείσα. Οι 

όψεις του ναού έχουν χαμηλές αναλογίες και είναι επίπεδες και αδιάρθρωτες. Τα μορφολογικά στοιχεία 

τους περιορίζονται στα ανοίγματα των θυρών και των παραθύρων. 

Κατασκευαστικά το κτήριο ανήκει στην τυπική οικοδομική παράδοση που διαμορφώθηκε στην 

ευρύτερη περιοχή κατά τη διάρκεια της τουρκοκρατίας. Οι πιθανότατα ενισχυμένοι με ξυλοδεσιές τοίχοι του 

είναι χτισμένοι με λαξευτούς και ημιλάξευτους πρασινόφαιους φλύσχες, λίγους πωρόλιθους και κατά 

τόπους ελάχιστους ασβεστόλιθους. Τα ψηλότερα τμήματα τους είναι χτισμένα με αργολιθοδομή. 

Ο ναός παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον από μορφολογικής απόψεως. Η γενική διάταξη των 

όγκων και των όψεων ανήκει στην υστεροβυζαντινή παράδοση όπως αυτή συνεχίστηκε και εξελίχθηκε κατά 

τη διάρκεια της τουρκοκρατίας. Επιμέρους στοιχεία όπως τα πλίνθινα απλά οδοντωτά γείσα και τα δίλοβα 

παράθυρα ανήκουν στη βυζαντινή παράδοση. Στοιχεία της οθωμανικής αρχιτεκτονικής είναι τα αρχικά 

παράθυρα των πλαγίων όψεων και τα τόξα ορισμένων ανοιγμάτων και αψιδωμάτων. Απαντώνται, τέλος, 

στοιχεία από το επτανησιακό Μπαρόκ, όπως τα επίκρανα των πλαισίων πλάγιων θυρών και το πλαίσιο της 

δυτικής θύρας με το τοξωτό υπέρθυρο προσκυνητάρι του. 

\> 

Η κ 
3 

|Ι> 

— Π — 
-<|j( ))Κ-

1 ) ί 
• Π ' Ö '"" 

'V 

r\ 

! C 

: · . Γ 

if J) 

•. A 

H w 

I J 

ID D Q: 

Έ> 
Tf 

1 2 3 4 5M 



91 

ΑΦΡΟΔΙΤΗ Α. ΠΑΣΑΛΗ 

ΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΠΡΟΥΣΟΥ ΕΥΡΥΤΑΝΙΑΣ 

Ή μονή Προυσοϋ βρίσκεται οτό νοτιοδυτικό τμήμα του νομοΰ Ευρυτανίας στα όρια 

προς τήν Αιτωλοακαρνανία, σέ απόσταση 31 χλμ. νσποδυτικώς του Καρπενησίου και 53 χλμ, 

βορείως τοϋ Αγρινίου. Τό μοναστηριακό συγκρότημα είναι κτισμένο σέ πλάτωμα βαθειας 

χαράδρας, ανάμεσα σέ απόκρημνα βράχια και δασωμένο τοπίο, οτό βουνό της Χελιδόνας της 

οροσειράς τοϋ Τυμφρηστού, σέ θέση απομακρυσμένη, μέ θέα μεγαλοπρεπή. 

Τό καθολικό βρίσκεται κάτω άπό απόκρημνο βράχο και τό βόρειο και ανατολικό τμήμα 

του αποτελεί μέρος τοϋ υπάρχοντος σπηλαίου. Ό ναός είναι σταυροειδής εγγεγραμμένος τής 

παραλλαγής των δικιονίων, μέ πλάγιο χορό οτόν νότιο τοίχο, ένώ στή θέση του ελλείποντος 

χοροϋ οτόν βόρειο τοίχο υπάρχει παρεκκλήσιο. 

Τό καθολικό έχει τετράπλευρο σχήμα πού άποκλείνει τοϋ ορθογωνίου, μέ μέσες 

εξωτερικές διαστάσεις 7,00 χ 9,00 μ., χωρίς τόν πλάγιο χορό και τό παρεκκλήσιο. Ό 

οκταγωνικός τροϋλλος είναι τοποθετημένος περίπου οτό κέντρο. Ή πλάγια κόγχη είναι 

έπτάπλευρη έξωτερικώς, ένώ οι κόγχες τοϋ Ίεροϋ Βήματος εφάπτονται τοϋ βράχου. Τά 

ανατολικά γωνιαία διαμερίσματα καλύπτονται μέ τεταρτοκυλινδρικούς θόλους κατά τόν κατά 

μήκος άξονα και τά δυτικά μέ φουρνικά, ελλειπτικής κατόψεως τό βορειοδυτικό, κυκλικής τό 

νοτιοδυτικό. 

Στή βόρεια πλευρά τοϋ καθολικού, μέσα οτό σπήλαιο, βρίσκεται τό παρεκκλήσιο. Έχει 

σχήμα τετράπλευρο πού άποκλείνει τοϋ ορθογωνίου, μέ μέσες εξωτερικές διαστάσεις 4,00 χ 

5,00 μ. Είναι μονόχωρο, λαξευμένο έξ ολοκλήρου οτό βράχο και καλύπτεται μέ κατά μήκος 

ήμικύλινδρο. Τό παρεκκλήσιο είναι τό αρχικό καθολικό τής μονής μέ μικρό νάρθηκα στή 

δυτική πλευρά του, άλλα λόγω των αυξημένων αναγκών πού δημιουργήθηκαν μέ τήν πάροδο 

τοϋ χρόνου, προστέθηκε νέος ναός στή νότια πλευρά, τό σημερινό καθολικό. Απότομη 

κλίμακα στά βόρεια τοϋ νάρθηκα τοϋ παρεκκλησίου όδηγεϊ σέ κρύπτη υπεράνω τής οροφής 

τοϋ παρεκκλησίου και κάτω άπό τόν βράχο, οι απότομες πλαγιές τοϋ όποιου διαμορφώνουν 

τό περίβλημα τής κρύπτης. 

Επειδή τό βόρειο και ανατολικό τμήμα τοϋ συμπλέγματος καθολικοϋ-παρεκκλησίου 

κρύπτης βρίσκεται κάτω άπό τόν απότομο βράχο και μέσα οτό σπήλαιο, τό υπόλοιπο τμήμα 

καλύπτεται μέ ενιαία μονόρριχτη στέγη πού έχει κλίση προς τά νότια. Από τή στέγη 

προβάλλει ή νότια κεραία τοϋ σταυρού και ό τροϋλλος πού πατά σέ υποτυπώδη κυβόσχημη 

βάση. Ό χορός έχει ανεξάρτητη στέγη χαμηλότερα. 



92 

Δυτικώς του καθολικού υπάρχει θολωτό πρόπυλο, μπροστά άπό τό όποιο προστέθηκε 

τά τελευταία χρόνια στοά προκειμένου νά τονισθεί ή είσοδος. Ό φωτισμός τοϋ ναοϋ είναι 

ελάχιστος Στό καθολικό άλλα και στό παρεκκλήσιο υπάρχουν ξυλόγλυπτα τέμπλα, έργα τοϋ 

1810 συμφώνως προς τις προσγεγραμμένες ανάγλυφες επιγραφές. 

Τό εσωτερικό του καθολικού είναι κατάγραφο άπό τοιχογραφίες τοϋ 1785, έργα των 

Γεωργίου Γεωργίου και Γεωργίου Άναγνώστου, όπως αναφέρει ή κτητορική επιγραφή. Τό 

εσωτερικό τοϋ παρεκκλησίου είναι και αυτό κατάγραφο. Εδώ οι τοιχογραφίες 

φιλοτεχνήθηκαν σέ διαφορετικά χρονικά διαστήματα. Στό εσωτερικό τοϋ παρεκκλησίου 

υπήρχαν δύο στρώματα. Τό νεώτερο, χρονολογούμενο στά 1518, άποτειχίσθηκε και 

αποκαλύφθηκε τό παλαιότερο, μέ ωραίες συνθέσεις πού τοποθετήθηκαν προχείρως στον ΙΓ' 

αιώνα. Στην εξωτερική, δυτική πλευρά τοϋ παρεκκλησίου υπάρχουν τοιχογραφίες πού είναι 

έργα καλής άλλα επαρχιακής τέχνης τοϋ ΙΓ'-ΙΔ" αι. κατά τόν αείμνηστο Π. Λαζαρίδη. Στον 

ίδιο τοίχο αποκαλύφθηκαν μεταγενέστερες επιγραφές τοϋ ΙΖ' και ΙΗ' αιώνα πού 

αναφέρονται σέ επιδρομές τών «Αγαρινών», σέ βαπτίσεις προσώπων κ.λπ. 

Στό τέμπλο τοϋ παρεκκλησίου, σέ ιδιαίτερο ξυλόγλυπτο εικονοστάσι βρίσκεται ή 

εικόνα της Παναγίας Προυσιώτισσας, ή κύρια αίτια ιδρύσεως της μονής, Φέρει 

άργυρεπίχρυοη επένδυση πού, συμφώνως προς τήν προσγεγραμμένη επιγραφή, είναι δώρο 

τοϋ Γ. Καραϊσκάκη. 

Τό σημερινό καθολικό είναι τό τρίτο κατά σειρά άπό τά νεώτερα κτίσματα. Τό πρώτο 

πυρπολήθηκε και ανακαινίσθηκε τό έτος 1587 και πάλι τό 1754 συμφώνως προς τήν Ιερά 

Διήγηση, γραπτή διατύπωση τοϋ ιστορικού της εικόνας της Παναγίας Προυσιώτισσας άπό 

τόν λόγιο ανακαινιστή της μονής Κύριλλο Καστανοφύλλη γιά τήν παράδοση πού έχει τήν 

αφετηρία της στον χειρόγραφο κώδικα πού φυλάσσεται στή μονή. Πάντως σέ πωρόλιθο πού 

βρίσκεται εντοιχισμένος στην νότια όψη, δίπλα στην είσοδο, υπάρχει ανάγλυφη ή 

χρονολογία 1752, πού αναφέρεται προφανώς στην ανέγερση τοϋ καθολικοϋ. 

Παρά τό γεγονός ότι μόνο τό ήμισυ τοϋ κτίσματος είναι ορατό, τό μνημείο είναι κομψό 

και άπό κάθε άποψη αξιόλογο. 'Ενταγμένο σέ ένα μοναστηριακό συγκρότημα πού 

αποτελούσε πνευματικό κέντρο στά χρόνια της Τουρκοκρατίας και πανορθόδοξο κέντρο 

λατρείας και προσκυνήσεως σήμερα, προσθέτει ένα ακόμη παράδειγμα δικιονίου στους 

λίγους ναούς τοϋ ναοδομικοϋ αΰτοϋ τύπου πού υπάρχουν στον χώρο τής κεντρικής Ελλάδος, 

τόσο κατά τή βυζαντινή, οσο και κατά τή μεταβυζαντινή περίοδο. 



93 

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ-ΠΕΝΝΑΣ 

ΚΑΤΑΚΟΜΒΕΣ ΤΗΣ ΜΗΛΟΥ: ΝΕΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ 

Από τα πιο σπουδαία παλαιοχριστιανικά μνημεία, οι Κατακόμβες της Μήλου, 

αποκαλύφθηκαν από χωρικούς λίγο πριν το 1840. Στα 1843 ο Ross αντιλαμβάνεται το 

χαρακτήρα του υπόγειου νεκροταφείου και δίνει μια σύντομη περιγραφή του. 

Ακολουθεί το 1878 ο Bayet που κάνει και το πρώτο γνωστό σχέδιο της νεκρόπολης. Ο 

Λαμπάκης παρουσιάζει στο πρώτο αρχαιολογικό συνέδριο των Αθηνών, το 1905, ένα 

πιστότερο σχέδιο των κατακομβών που το χρησιμοποιεί αργότερα, το 1927, ο 

Σωτηρίου και όλοι οι μεταγενέστεροι μελετητές. 

Οι κατακόμβες που εκτείνονται σε μήκος περίπου διακοσίων μέτρων, 

αποτελούνται από ένα σύνολο στοών και αιθουσών: 

Η κατακόμβη Α περιλαμβάνει την αίθουσα Α και τη στοά 1. 

Η κατακόμβη Β την αίθουσα α και τις στοές 1, 2 και 3. 

Η κατακόμβη Γ τις στοές 1 και 2. 

Δεν ξέρουμε όλη την έκταση της νεκρόπολης διότι οι κατολισθήσεις έχουν 

καταστρέψει τις στοές και τις αίθουσες και μετέτρεψαν το αρχικό σχέδιο της, π. χ. οι 

στοές 1 και 2 της κατακόμβης Γ δεν επικοινωνούν μεταξύ τους. Όταν αποκαλύφθηκαν 

κάθε κατακόμβη είχε το δικό της άνοιγμα προσπέλασης. Με τον καιρό οι προσβάσεις 

αυτές έχουν επιχωσθεί και η μόνη επικοινωνία με το εξωτερικό περιβάλλον γίνεται 

σήμερα από το άνοιγμα της πρόσβασης στην κατακόμβη Β. 

Πρόσφατες εργασίες κατασκευής εξόδου κινδύνου στην είσοδο της κατακόμβης 

Α οδήγησε στην αποκάλυψη μιας νέας στοάς που δεν περιλαμβάνεται στα σχέδια που 

χρησιμοποιούμε στις μέρες μας, επικοινωνεί με τη στοά Α και σώζει ενδεχομένως τη 

μοναδική αρχική είσοδο των κατακομβών. Η νέα στοά ταυτίζεται εν πολλοίς με το 

σχέδιο αποτύπωσης του Bayet και σώζει στοιχεία που βοηθούν στην ερμηνεία της 

κατασκευής και της διακόσμησης των Κατακομβών της Μήλου. 



94 

Β Ο Ρ Ρ Α Σ 

ΕΊχών \. 
Αρ^«τ£κ-:οΜκιι κύτοΐης τ£>ν KotOKOuCuv της Μήλον 

KUTÔ ιόν Α . I t o n e a n . 

Β Ο Ρ Ρ Α Σ 

FLAN 

NecroDole Chpcüenne 
ι. 

MI L u 

η τ τ τ 1 ataaEaaca a^r 
V V 

ΕΙχών ± 

•Αρχι«»:τονική κΰτοΑις tûv κατακομβών τϋς Μήλον κατά τον l ia i y e t . 



95 

ΑΡΓΥΡΗΣ Π.Π. ΠΕΤΡΟΝΩΤΗΣ 

ΤΖΟΥΜΕΡΚΙΩΤΙΚΑ ΚΩΔΩΝΟΣΤΑΣΙΑ 

ΕΝΑ ΔΥΤΙΚΟΤΡΟΠΟ ΕΙΔΟΣ ΚΑΜΠΑΝΑΡΙΩΝ 19ου - 20ου ΑΙΩΝΑ 

Οι Τζουμερκιώτες μαστόροι αναγνώριζαν το προβάδισμα των ομοτέχνων 

τους της περιοχής Κόνιτσας, ρητά αυτών από την Πυρσόγιαννη και Βούρμπιανη. 

Ίσως γιατί προηγήθηκαν στην τέχνη. Η απουσία πρώιμων μαστόρων από τα Τζου-

μερκοχώρια φαίνεται ως ένα σημείο τόσο από την απουσία τους στον κατάλογο 

των πλέον των 789 μαστόρων και 621 βοηθών εργατών από όλη την επικράτεια 

του Αλή πασά Τελελενλή της 19ης Σεπτεμβρίου 1801, που εργάστηκαν «στο κά­

στρο» των Ιωαννίνων (σύμφωνα με τα εκδοθησόμενα Αρχεία του Αλή), όσο και 

από την παρουσία οικοδόμων ένα χρόνο πριν (1800) από τα Κονιτσοχώρια Λούψι-

κο & Σέλτση που έχτισαν τη βασιλική της Αγίας Τριάδας στο Λοζέτσι (νυν Ελλη­

νικό), ήτοι μέσα στο ζωτικό εργασιακό χώρο των μαστόρων από τα Τζουμέρκα, 

Έκανα αυτή την εισαγωγή για να δείξω ότι οι Τζουμερκιώτες μαστόροι παρ' 

ότι καθυστέρησαν (αν καθυστέρησαν πράγματι), δεν υστέρησαν σε παραγωγικό 

έργο, το οποίο μάλιστα αποτελεί ομαδική δημιουργία. Εμπνεύστηκαν από τα τοι-

χωτά κωδωνοστάσια επτανησιακού μπαρόκ μια λιτότερη αδρότερη μορφή καμπα­

ναριού βαθμιαία εξελισσόμενη, που μόνο αυτοί οι Τζουμερκιώτες μαστόροι 

εφάρμοζαν, ώστε να χτίζεται ακόμα και στο Μεσοπόλεμο, Τα «τζουμερκιώτικα 

κωδωνοστάσια» είναι λοιπόν τοιχωτά (όχι πυργωτά) με τους ανώτερους ορόφους 

τους να έχουν τις πλάγιες πλευρές τους 

(όχι κατακόρυφες, όπως απαιτεί η στατι­

κή, αλλά) κοίλες. Οι πλευρές αυτές κατα­

λήγουν στα άκρα τους σε (λίθινους) κυ­

λίνδρους. Η απόληξη τους επάνω είτε 

είναι αετωματική, είτε οριζόντια με σειρά 

λίγα (συνήθως τρία) μικρού σχήματος 

ισόπλευρα τρίγωνα. Κτίζονταν είτε ανε­

ξάρτητα συχνά ως πυλώνες, είτε στη δυτι­

κή πρόσοψη κατ' επαφήν της ή πάνω σ' 

αυτή σε μικρό μέγεθος. Στα δύο εικονι­

ζόμενα παραδείγματα παρουσιάζονται οι 

δύο περιπτώσεις: Στη Σίμου ορεινής Ναυ­

πακτίας (στα Κράβαρα) το κωδωνοστάσιο 

(εικ. 1) είναι κτισμένο κατ' επαφήν στην ^ ^ < < Τ ζ ο υ μ ε ρ κ χ ώ π κ ο Κ ω δ ω ν ο σ τ ά σ ι ο» 

πρόσοψη και απολήγει σε αέτωμα. Ση- σχη Σίμου Ναυπακτίας 1869 (Σχέδιο Α.Π.). 



96 

μειώνεται δε ότι αυτό το καμπαναριό είναι το πα­

λαιότερο «τζουμερκιώτικο» (του 1869) που γνωρί­

ζουμε. Στην Ανέζα Άρτας (εικ. 2) είναι ανεξάρτη­

το και στέφεται με σειρά τριγώνων, έργο του 1873 

επωνύμων μαστόρων από την Πράμαντα Τζου-

μέρκων. 

Ο χώρος που κτίστηκαν τα «τζουμερκιώτι­

κο κωδωνοστάσια» κατ' αρχήν εκτείνεται στα 

καμποχώρια της Άρτας (όπου κυριαρχεί το καμπα­

ναριό τύπου Ανέζας, - ως προς το κορύφωμα, ίσως 

κατ' επίδραση και του κωδωνοστασίου της Κορα-

κονησίας). Απλώνεται προς βορράν στα εκεί Κα-

τσανοχώρια και σκόρπια στα συνεχόμενα νότια 

μέρη του νομού Ιωαννίνων, καθώς και στα βόρεια 

με λιγότερα παραδείγματα. Και πέρα από τη μεθό­

ριο υπάρχουν δύο: στους Δρυμάδες Χειμάρρας 

(όχι και τόσο τυπικό) και στη Σούχα της Λιντζου-

ριάς (όχι στη Σούχα απέναντι από την Τρεμπεσίνα 

που λέει ο Γιάννης Μπεράτης στο Πλατύ ποτάμι). 

Εικ. 2. «Τζουμερκιώτικο Κω-

δωνοστάσιο» στην Ανέζα Άρ­

τας. Αυλόθυρα στον περίβολο 

της εκκλησίας Αγίων Νικολάου 

& Κωνσταντίνου 1873, μαστό­

ρων από την Πράμαντα (Σχέδιο 

Σταύρου Μαμαλούκου). Νοτιότερα από την Άρτα χτίστηκαν αραιότερα 

στην Αιτωλοακαρνανία. Ανατολικά διείσδυσαν στον ορεινό όγκο της Πίνδου έως 

τα κράσπεδα του θεσσαλικού κάμπου (κυρίως χάρη σε Πραμαντιώτες). Από τα 61 

συνολικά παραδείγματα, λίγα έχουν επιγραφές με ονόματα μαστόρων, πάντοτε από 

τα Τζουμερκοχώρια. (Δεν συνάντησα ούτε ένα «τζουμερκιώτικο καμπαναριό» 

χτισμένο από άλλους Ηπειρώτες πρωτομαστόρους, π.χ. Πυρσογιαννίτες: αυτοί 

χτίζανε κατά κανόνα πυργωτά κωδωνοστάσια). 

Πλησιέστερες πηγές έμπνευσης των μαστόρων από τα Τζουμέρκα βρήκα ότι 

ήσαν παραδείγματα από την Κεφαλληνία (Ευαγγελίστρια Κάστρου, Μονή Αγίου 

Γερασίμου Ομαλών). Οι επιδράσεις αυτές εμφανίζονται εναργέστερα σε δύο από 

τα παλαιότερα παραδείγματα που γνωρίζουμε από απεικόνιση τους: στον παλαιό 

Αγιώργη Αιτωλικού, και στην Αγία Θεοδώρα Άρτας (εικ. 3). Μετά από αυτά η 

μορφή ραγδαία απλοποιήθηκε, 

Εικ. 3. «Τζουμερκιώτικο Κωδωνοστάσιο» 

πρώιμης προς μεταβατική φάση στην Αγία 

Θεοδώρα της Άρτας. (Κατεδαφίστηκε το 1936). 

καρίφημα Α.Π.). 



97 

ΝΕΚΤΑΡΙΟΣ Ν. ΠΕΤΤΑΣ 

ΣΠΑΝΙΑ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΑ ΘΕΜΑΤΑ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΑΓΙΟΥ ΝΙΚΟΛΑΟΥ 

ΤΟΥ ΟΡΟΥΣ (ΤΖΙΩΡΑΣ) ΙΩΑΝΝΙΝΩΝ 

Τρία χιλιόμετρα έξω από το χωριό Βασιλική (πρώην Γιάννιστα ή Ιωάννιστα) 

Ιωαννίνων, σε ένα πλάτωμα της δυτικής πλευράς του Δρίσκου, βρίσκεται η μονή του 

Αγ. Νικολάου Τζιώρας, ο τοιχογραφικός διάκοσμος της οποίας βάσει επιγραφής 

χρονολογείται στα 1663. Στο εικονογραφικό πρόγραμμα του καθολικού εμφανίζονται 

σπάνια εικονογραφικά θέματα όπως η μορφή του νεομάρτυρα Ιωάννου του εκ 

Τουρνώβου, αλλά και παραστάσεις που απομακρύνονται από την παραδοσιακή 

αυστηρή τέχνη και επηρεάζονται από δυτικά πρότυπα. 

Στον βόρειο τοίχο εικονίζεται σε μετάλλιο, μεταξύ άλλων, ο άγιος Ιωάννης ο 

εκ Τουρνώβου, ώριμος αρχιγένης, ενδεδυμένος όμοια και σε ανάλογη στάση με τον 

γειτνιάζοντα ομώνυμο νεομάρτυρα εξ Ιωαννίνων. Ο εν λόγω άγιος δεν αναφέρεται με 

αυτή την ονομασία ούτε στα συναξάρια ή τα τοπικά ηπειρωτικά αγιολόγια ούτε στην 

Ερμηνεία. Εντοπίζεται αρκετά σπάνια σε έργα που σχετίζονται με τη Μονή Τζιώρας, 

όπως στη Μονή Πλάκας στα Τσουμέρκα και την Κοίμηση Πλαισίων στα 

Καστανοχώρια, καθώς επίσης στο παρεκκλήσι της Μεταμορφώσεως της Μονής 

Πέτρας στο Καταφύγι Αγράφων. Στα δύο τελευταία μνημεία εικονίζεται νέος 

αγένειος, όπως ο συνονόματος του, νεομάρτυς από το Τέρροβο Ιωαννίνων. 

Προφανώς πρόκειται για επανάληψη λόγω παρανοήσεως του ίδιου αγίου σε δύο 

συνεχόμενα μετάλλια' στο ένα ο ζωγράφος τον επιγράφει με την καθιερωμένη 

ονομασία του και στο άλλο βάσει του τόπου γεννήσεως του (κατά παραφθορά 

Τούρνωβο). 

Μια άλλη σπάνια σκηνή, είναι η βασιζόμενη στα ευαγγελικά χωρία των 

Μάρκου και Λουκά Ίαση Μαρίας της Μαγδαληνής. Η παράσταση ακολουθεί στα 

βασικά στοιχεία τον αποκρυσταλλωμένο ήδη από τον 15ο αιώνα εικονογραφικό τύπο, 

δανεισμένο από δυτικά έργα του βιογραφικού κύκλου της αγίας. Το ίδιο θέμα 

εμφανίζεται σε σχετικά με την Τζιώρα μνημεία, όπως στις μονές Πλαισίων, Πλάκας 

και Βουτσάς στο Γρεβενήτι Ιωαννίνων. 

Ένα ασύνηθες επίσης στοιχείο παρατηρείται στη σκηνή της Απονίψεως του 

Πιλάτου. Στο δεξιό της τμήμα εικονογραφείται ο Χριστός καθήμενος να 

συνδιαλέγεται με τον Πιλάτο. Η συναπεικόνιση του Διαλόγου του Ιησού με τον 



98 

Πιλάτο με την Απόνιψη του Πιλάτου, προκύπτει από τη διάθεση του καλλιτέχνη να 

αποδώσει με ακρίβεια την ευαγγελική διήγηση του Ιωάννου (Ιω. 18, 28-40), στην 

οποία τα δύο επεισόδια διαδραματίζονται ταυτόχρονα. Αυτή η εικονογραφική 

σύζευξη εφαρμόζεται σε περιορισμένο αριθμό μνημείων, όπως στα καθολικά των 

μονών Πλαισίων, Προφήτη Ηλία Δραγαμέστου στον Αστακό Ακαρνανίας, Τσούκας 

στο Ελληνικό Ιωαννίνων και τη Ζωοδόχο Πηγή στη Ζωοδόχο Ιωαννίνων. Το σπάνιο 

εικονογραφικό επεισόδιο του Διαλόγου του Ιησού με τον Πιλάτο, εμφανίζεται επίσης 

στην Αγία Αικατερίνη Καρουσάδων στην Κέρκυρα. 

Εικονογραφικά στοιχεία από δυτικά έργα εντοπίζονται ακόμα στην 

Προσήλωση στον Σταυρό στη Μονή Τζιώρας και κυρίως από την χαλκογραφία του J. 

Sadeler «Η επί του Σταυρού Προσήλωσης», την οποία αντιγράφει αργότερα ο 

Markazinis (1647). Ιδιαίτερο εικονογραφικό στοιχείο στην παράσταση αποτελεί η 

συμμετοχή του έφιππου Πιλάτου και της συνοδείας του στη σκηνή, στοιχείο 

δανεισμένο από δυτικά έργα που συναντάται σε εντασσόμενες στη σχολή της ΒΔ 

Ελλάδας παραστάσεις του Ελκόμενου. Ενδιαφέρον έχουν οι παρόμοιες παραστάσεις 

σε μνημεία που εντάσσονται στο ίδιο πνεύμα με τη Μονή Τζιώρας, όπως στη Μονή 

Πλαισίων, τον Άγιο Δημήτριο Γρεβενητίου, τον Άγιο Βασίλειο Άρτας και τον 

Προφήτη Ηλία Δραγαμέστου. 

Στην παράσταση της Πεντηκοστής ο ζωγράφος της Μονής Τζιώρας 

χρησιμοποιεί στοιχεία κυρίως από δυτικά έργα. όπως η παρουσία της Παναγίας στην 

κορυφή του εδράνου, η απεικόνιση των μαθητών και διακόνων που στέκονται πίσω 

από τους αποστόλους, ενώ είναι αισθητή η απουσία του Παύλου. Τα ίδια στοιχεία 

απαντούν στις μονές Πλαισίων και Πλάκας και σε μνημεία των Αγράφων. 

Η Μονή Τζιώρας, καθώς και τα μνημεία που σχετίζονται με αυτή, 

χαρακτηρίζονται από μια απομάκρυνση από την παραδοσιακή αυστηρή τέχνη των 

πρωιμότερων περιόδων, επηρεάζονται από την τέχνη του μπαρόκ και είναι εμφανής η 

επίδραση των χαλκογραφιών, με κύριο χαρακτηριστικό τη φυσιοκρατική απόδοση 

των μορφών και του φυσικού τοπίου. 



99 
ΝΑΤΑΛΙΑ ΠΟΥΛΟΥ- ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 

«...ΜΗΑ ΚΑΣΕΛΑ ΜΕ ΠΗΑΤΑ ΜΑΓΗΟΛΗΚΑ ΠΕΝΗΝΤΑ,ΚΟΜΑΤΗΑ...»: 
ΕΙΣΗΓΜΕΝΑ ΚΕΡΑΜΙΚΑ ΣΤΟΝ ΒΕΝΕΤΟΚΡΑΤΟΥΜΕΝΟ ΧΑΝΔΑΚΑ 

Στην ανακοίνωση παρουσιάζονται κεραμικά από ανασκαφές οικοπέδων της πόλης 

του Ηρακλείου που χρονολογούνται από τον 13° μέχρι και το πρώτο μισό του 17ου 

αι. Πρόκειται για αντικείμενα εισηγμένα τόσο από την Ιταλία, όσο και από περιοχές 

της ανατολικής Μεσογείου. 

Η σημαντική γεωπολιτική θέση της Κρήτης και τη σημασία των λιμανιών της ήταν 

γνωστή στη Βενετία προτού το νησί γίνει κτήση της. Ήδη τον 11° και 12° αι. Βενετοί, 

Γενοβέζοι και Πιζάνοι έμποροι αγοράζουν και πωλούν εμπορεύματα στο λιμάνι του 

Χάνδακα και θεωρούν το νησί σημαντικό σταθμό για το ταξίδι τους προς την 

Ανατολή. Όμως μετά το 1211 ο Χάνδακας αποτελεί σημαντικότατο κέντρο εξαγωγών 

και διαμετακομιστικού εμπορίου της Γαληνότατης. Η ναυτιλιακή κίνηση είναι έντονη 

και ειδικά μετά τα μέσα του 14ου αι. σημειώνεται οικονομική ανάπτυξη η οποία οδηγεί 

σταδιακά προς την πνευματική άνθηση. 

Τα ευρήματα των ανασκαφών σκιαγραφούν την κατάσταση που επικρατούσε στην 

πόλη του Χάνδακα αυτή την περίοδο. Η οικονομική άνεση, οι επαφές, εμπορικές και 

άλλες, με τα μεγαλύτερα πνευματικά και οικονομικά κέντρα της εποχής, 

αποτυπώνεται στα αντικείμενα που υπήρχαν στα σπίτια των ευγενών και των αστών 

της πόλης. Εξάλλου στις καταγραφές περιουσιών που υπάρχουν στα νοταριακά 

έγγραφα αποτυπώνεται με τον καλύτερο τρόπο αυτός ο πλούτος. 

Κεραμικά από τις ανατολικές περιοχές της Μεσογείου, την Αίγυπτο, τη Βόρειο Συρία 

και την Νίκαια της Μικράς Ασίας εισάγονται σε μικρό αριθμό από τα τέλη του 12ου αι. 

στον Χάνδακα. Παράλληλα, κεραμικά από τη Βενετία και το Βένετο, από τα 

εργαστήρια της κοιλάδας του Πάδου, αρχαϊκά majolica από την Κεντρική και Βόρειο 

Ιταλία, πολυτελή majolica από τη Βενετία, τη Φλωρεντία, το Montelupo και τη Siena 

εισάγονται στην Κρήτη ήδη από τον 13° αι., κυρίως όμως από τον 15° και μετά. Και 

αν ένα μέρος αυτών των εισαγωγών μπορεί να δικαιολογηθεί από την επιθυμία των 

Βενετών αποίκων να έχουν αντικείμενα από τη μακρινή τους πατρίδα, ο σημαντικός 

αριθμός τους, που έχει βρεθεί στο νησί, ερμηνεύεται μόνο αν γνωρίζουμε, ότι, τόσο 

στις υπόλοιπες ιταλικές δημοκρατίες όσο και στην ίδια τη Βενετία, η παραγωγή και 

το εμπόριο κεραμικών ενισχυόταν με κρατική παρέμβαση, με τη θέσπιση ειδικών 

νόμων. 



100 

ΓΙΟΥΛΗ ΣΠΑΝΤΙΔΑΚΗ 

ΔΥΟ ΤΜΗΜΑΤΑ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΚΕΝΤΗΜΑΤΟΣ 

ΑΠΟ ΤΟ ΜΟΥΣΕΙΟ ΥΦΑΣΜΑΤΩΝ ΤΗΣ ΛΥΩΝ. 

Στο Μουσείο Υφασμάτων της Λυών φυλάσσονται δύο τμήματα ενός βυζαντινού κεντήματος 

χρονολογούμενου στα τέλη του 12ου με αρχές του 13ου αιώνα. 

Η θεματολογία τους είναι η ακόλουθη: 

-Η Θεοτόκος ένθρονη βρεφοκρατούσα περιστοιχισμένη από δύο σεβίζοντες αγγέλους. 

-Ο Χριστός ευλόγων, περιστοιχισμένος από τα σύμβολα των 4 Ευαγγελιστών. 

Το μεταξωτό ύφασμα πάνω στο οποίο έχει γίνει το κέντημα είναι εξάμιτο σκούρου κόκκινου 
χρώματος. Το κέντημα, απολύτως επίπεδο, στηριγμένο μόνο στο μεταξωτό ύφασμα, 
δημιουργείται κατά κύριο λόγο με χρυσονήματα ενώ γίνεται και μικρή χρήση μεταξωτών 
κλωστών σε ελάχιστα χρώματα. 

Η κακή κατάσταση διατήρησης του συνόλου αυτού μας επιτρέπει να παρακολουθήσουμε τα 

στάδια προετοιμασίας και κατασκευής του. 

Τα βυζαντινά κεντήματα αυτής της εποχής που έχουν διατηρηθεί είναι ελάχιστα και η μελέτη 
τους επιτρέπει να εξάγουμε πολύτιμες πληροφορίες που προωθούν την γνώση μας σχετικά με 
τον τρόπο κατασκευής αυτών των έργων τέχνης υψηλής τεχνολογίας. 



101 

ΞΑΝΘΗ ΣΑΒΒΟΠΟΥΛΟΥ -ΚΑΤΣΙΚΗ 

ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΕΣ ΕΚΚΛΗΣΙΕΣ ΣΤΟ ΑΝΩ ΒΟΪΟ ΝΟΜΟΥ ΚΟΖΑΝΗΣ 

Ο χώρος της παρούσας έρευνας περιλαμβάνει το δυτικό τμήμα της επαρχίας Βοΐου 

του νομού Κοζάνης, περιοχή όπου δεσπόζει ο ορεινός όγκος του Βοΐου Όρους, στο 

οποίο οφείλεται και η ονομασία της. Αντιστοιχεί στην επαρχία Ανασελίτσας, όπως 

ονομαζόταν πριν από το 1928. Στις πλαγιές του είναι διάσπαρτοι 65 περίπου οικισμοί 

ενώ στις ρεματιές του κυλούν οι παραπόταμοι του Αλιάκμονα, στα περάσματα των 

οποίων σώζονται μέχρι σήμερα μονότοξα ή πολύτοξα πέτρινα γεφύρια. 

Στους οικισμούς του Άνω Βοΐου σώζονται 27 μεταβυζαντινές εκκλησίες, ενοριακές ή 

κοιμητηριακές. Τα καθολικά των μοναστηριών δεν περιλαμβάνονται στην παρούσα 

μελέτη. Έχουν παρουσιαστεί σε προηγούμενο Συμπόσιο της Χριστιανικής 

Αρχαιολογικής Εταιρείας. Τέσσερις από τις εκκλησίες ανήκουν στον 18° αι. ( Αγία 

Παρασκευή στο Κλήμα, Αγία Παρασκευή στο Πολυκάστανο, Άγιος Αχίλλειος στον 

Πεντάλοφο, Μεταμόρφωση του Σωτήρος στην Αγία Σωτήρα) και οι υπόλοιπες 

χρονολογούνται στον 19° αι. Έντονη οικοδομική δραστηριότητα παρατηρείται στα 

μέσα του αιώνα και ιδιαίτερα στο 3° τέταρτο ( ποσοστό 5% ανήκει στο α τέταρτο, 

18% στο β'τέταρτο, 54% στο γ' και 23% στο δ' τέταρτο του 19ου αι.). Σχεδόν όλες οι 

εκκλησίες χρονολογούνται από επιγραφές στις όψεις και κυρίως στα διακοσμητικά 

θυρώματα και τις εντοιχισμένες πλάκες στην κόγχη του ιερού. 

Τυπολογικά στους ναούς του 19ου αι. κυρίαρχος είναι ο τύπος της τρίκλιτης 

ξυλόστεγης βασιλικής με χαγιάτι σε μία ή δύο πλευρές ( δυτική και νότια). Υπάρχει, 

επίσης, η περίπτωση της τρίκλιτης θολοσκεπούς βασιλικής ( Κοίμηση της Θεοτόκου 

στο Δίλοφο) καθώς και δύο παραδείγματα με δυτικό προστώο και υπερκείμενο 

γυναικωνίτη σχήματος πι με όλες τις κεραίες εξέχουσες από το ορθογώνιο της 

κάτοψης του ναού ( άγιος Ευστάθιος στο Κριμήνι, Ταξιάρχης στην Περιστέρα). Σε 

μία περίπτωση ο ναός είναι μονόχωρος και καλύπτεται με ημικυλινδρική καμάρα. Οι 

ναοί του 18ου αι. είναι μικρών διαστάσεων μονόχωρες εκκλησίες εκτός από την 

περίπτωση του αγίου Αχίλλειου Πενταλόφου που ανήκει στον τύπο της τρίκλιτης 

βασιλικής και αποτελεί το παλαιότερο δείγμα του τύπου αυτού στη Δυτική 

Μακεδονία. 



102 

Ιδιαίτερη θέση στον εξωτερικό διάκοσμο των εκκλησιών κατέχουν οι αψίδες των 

ιερών. Κατά κανόνα είναι ημικυκλικές και κοσμούνται με τυφλά αψιδώματα ή 

ημικίονες ή ημιπεσσίσκους με τους οποίους χωρίζονται σε επτά ή εννέα μέρη. Συχνά 

διαμορφώνεται διακοσμητική ζώνη με σειρά λιθανάγλυφων πλακών. Τα 

διακοσμητικά θέματα είναι ρόδακες, σταυροί, κυπαρίσσια, λέοντες, δικέφαλοι αετοί 

και τιμώμενοι άγιοι. Τα λιθανάγλυφα συνδυάζουν στοιχεία της δυτικής και 

ανατολικής τέχνης συνδυασμένα έντεχνα με το αυτόχθονο λαογραφικό στοιχείο. 

Συχνά κοσμούνται με λιθανάγλυφα τα πλαίσια των θυρών. Σε μερικές περιπτώσεις 

υπάρχουν στις όψεις εντοιχισμένες μαρμάρινες κεφαλές. Στη δυτική και ανατολική 

πλευρά των εκκλησιών διαμορφώνονται φεγγίτες σε σχήματα οβάλ, τετράφυλλου και 

κισσόφυλλων. 

Ο εσωτερικός διάκοσμος περιλαμβάνει ξυλόγλυπτα σύνολα (τέμπλα, άμβωνες, 

δεσποτικούς θρόνους και προσκυνητάρια ). Από την άποψη του γραπτού διακόσμου 

ενδιαφέρον παρουσιάζουν τα μνημεία του 18ου αι. 

Τα κωδωνοστάσια είναι μεταγενέστερα. Τοποθετούνται είτε στον άξονα της 

εκκλησίας σε επαφή με τη δυτική πλευρά είτε εφάπτονται στη βόρεια ή δυτική όψη 

ακόμη και στη νότια στη θέση της εισόδου. Είναι πυργοειδή με τρεις ή τέσσερις 

ορόφους. 

Τα ορεινά χωριά του Βοΐου υπήρξαν κοιτίδες μαστόρων και πελεκάνων. Το πιο 

φημισμένο ήταν το Ζουπάνι ( σημ. Πεντάλοφος) και ακολουθούσαν ο Ντόλος (σημ. 

Βυθός), το Λιμπόχοβο (σημ. ARocpo), η Μιραλή (σημ. Χρυσαυγή), η Μπόρσια (σημ. 

Κορυφή), η Μιρασιάν (σημ. Μόρφη), η Σβόλιανη (σημ. Αγία Σωτήρα), η Μαγέρ 

(σημ. Δασύλλιο). Τα περισσότερα από αυτά δημιουργήθηκαν ως οικισμοί στα μέσα 

του 17ου αι. Οι κάτοικοι τους τελειοποίησαν την οικοδομική τέχνη και τη 

λιθογλυπτική και παρήγαγαν σημαντικά έργα, που υπογράφουν σε μερικές 

περιπτώσεις όπως στον άγιο Αθανάσιο Τσοτυλίου όπου αναφέρεται ο αρχιτέκτων 

Αναγνώστης από το Λιμπόχοβο ( σημ. Δίλοφο). 



103 

ΑΠΈΛΙΚΗ ΣΤΑΥΡΟΠΟΥΛΟΥ 

ΕΙΚΟΝΕΣ ΜΕ ΣΚΗΝΕΣ ΒΙΟΥ ΤΟΥ ΑΠΟΥ ΝΙΚΟΛΑΟΥ ΣΊΉΝ ΚΕΡΚΥΡΑ 

ΕΡΓΑ ΚΡΗΉΚΟΥ ΖΩΓΡΆΦΟΥ ΤΟΥ 16ΟΥ ΑΙΏΝΑ 

Τέσσερις εικόνες με σκηνές από το βίο του αγίου Νικολάου, άγνωστες στην 
τρέχουσα βιβλιογραφία, βρίσκονται ενσωματωμένες στην θέση των θωρακίων 
του τέμπλου στο ναό του Αγίου Νικολάου των Γερόντων στην Κέρκυρα. 
Μολονότι οι εικόνες φέρουν μεταγενέστερες επιζωγραφίσεις, το σχέδιο του 
αρχικού στρώματος είναι ευδιάκριτο και τα χρώματα διατηρούν την διαύγεια 
τους. 
Στην πρώτη εικόνα, η οποία έχει τοποθετηθεί στο θωράκιο της Πρόθεσης, 
απεικονίζεται η σκηνή με τις κοιμώμενες θυγατέρες του άπορου άρχοντα από 
τα Μύρα, τις οποίες ο άγιος Νικόλαος διασώζει ρίχνοντας ένα πουγκί από το 
παράθυρο στον πατέρα τους. Η σωτηρία των τριών αθώων που είχαν 
καταδικαστεί σε θάνατο, κοσμεί την δεύτερη εικόνα αριστερά της Ωραίας 
Πύλης. Ενώ στα δεξιά εικονίζεται ο Μεγάλος Κωνσταντίνος να παραδίδει 
δώρα στους τρεις στρατηγούς, που προορίζονται για τον άγιο Νικόλαο. Στην 
εικόνα του θωρακίου του Διακονικού εικονίζεται ο άγιος να σώζει δύο 
καράβια από την τρικυμία, την οποία προκάλεσε το εύφλεκτο υγρό της 
Αρτέμιδος, όταν ρίχτηκε στη θάλαοσα μέσα σε αγγείο. 
Οι τέσσερις εικόνες του τέμπλου του Αγίου Νικολάου των Γερόντων 

παρουσιάζουν εντυπωσιακή συνάφεια με τις αντίστοιχες σκηνές του πλαισίου 
της βιογραφικής εικόνας του αγίου Νικολάου του ζωγράφου Αγγέλου, οι 
οποίες έχουν χρονολογηθεί στο δεύτερο μισό του 16ου αιώνα. Η ομοιότητα 
των τυπολογικών στοιχείων φτάνει ως τις μικρές λεπτομέρειες. 
Είναι φανερό ότι ένας δόκιμος ζωγράφος φιλοτέχνησε τις εικόνες με τις 
σκηνές του συνοπτικού βίου του αγίου Νικολάου στον ομώνυμο ναό της 
Κέρκυρας. Η συνθετική συγκρότηση, το καλλιτεχνικό ιδίωμα και τα εμφανή 
δυτικά δάνεια παραπέμπουν στον κύκλο του εργαστηρίου του μεγάλου 
κρητικού ζωγράφου Μιχαήλ Δαμασκηνού. 

Είναι ενδιαφέρον να σημειωθεί ότι τα εικονογραφικά υποδείγματα των 
παραστάσεων αυτών είχαν ευρύτατη απήχηση σε μεταγενέστερα έργα, 
ιδιαίτερα δε στο περιβάλλον της Κέρκυρας. 



104 

ΙΩΑΝΝΑ ΣΤΟΥΦΗ-ΠΟΥΛΗΜΕΝΟΥ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΑΣΤΕΡΙΟΥ 

Το καθολικό της μονής Αστεριού, μνημείο γνωστό στη βιβλιογραφία από 
παλιά ( Γ. Λαμπάκης 1894, G, Millet 1916, Α. Ορλάνδος 1933,1937,1958), παρά τις 
συχνές αναφορές και σε έργα μεταγενέστερων μελετητών (π.χ. Ν. Moutsopoulos 
1962, Γ.Δημητροκάλλης 1966, Χ. Μπούρας 2001, Ν, Πανσελήνου 2004), είναι 
ουσιαστικά αδημοσίευτο. Η μόνη συνοπτική μελέτη παραμένει αυτή του Α. 
Ορλάνδου, ο οποίος είχε θεωρήσει το μνημείο βυζαντινό, θέση που επαναλαμβάνεται 
ακόμη και σήμερα. Εν τούτοις, ο ναός έχει ήδη τοποθετηθεί στη μεταβυζαντινή εποχή 
και ειδικότερα στον 16° αιώνα ( Χ. Μπούρας 2001 ). 

Ασφαλή ιστορικά δεδομένα για την ίδρυση της μονής δεν υπάρχουν και την 
αρχαιότερη ιστορική μαρτυρία γι' αυτήν αποτελεί μια χρονογραφική αναφορά του 
1687. Χάραγμα επίσης του 1656 έχει επισημανθεί σε τμήμα των τοιχογραφιών του 
κυρίως ναού. 

Στην ανακοίνωση αυτή θα επιχειρήσουμε να επισημάνουμε κυρίως 
κατασκευαστικά και μορφολογικά στοιχεία, τα οποία εντάσσουν ανεπιφύλακτα το 
ναό στην α' περίοδο της μεταβυζαντινής ναοδομίας. 

Το καθολικό της μονής Αστεριού είναι ένας εγγεγραμμένος σταυροειδής ναός 
με τρούλλο, σύνθετος τετρακιόνιος, στην κάτοψη και την εγκάρσια τομή του οποίου 
ισχύουν οι εσωτερικές αρμονικές γεωμετρικές χαράξεις, όπως τις είχε από παλιά 
επισημάνει ο Ν. Μουτσόπουλος. Αρμονικές χαράξεις επισημάναμε και στη δυτική 
όψη του καθολικού. Ο αρχικός ναός δεν είχε νάρθηκα αλλά αυτός προστέθηκε σε 
μεταγενέστερη οικοδομική φάση. Την προσθήκη του νάρθηκα πιστοποιούν αρκετά 
στοιχεία, όπως η ύπαρξη κάθετου αρμού στους πλάγιους τοίχους του ναού, στο 
σημείο της ένωσης του κυρίως ναού με το νάρθηκα, το αρχικό τυφλό αψίδωμα της 
εισόδου στον κυρίως ναό και η διαφοροποίηση στην κατασκευή του παραθύρου στο 
νότιο τοίχο του νάρθηκα, σε σχέση μ' αυτή των παραθύρων στα τύμπανα της 
εγκάρσιας κεραίας του σταυρού και στον τρούλλο. 

Η κάλυψη των γωνιακών διαμερισμάτων γίνεται με χαμηλωμένες ασπίδες 
(φουρνικά) και του νάρθηκα με σταυρεπίστεγη διάταξη των θόλων του. Εξωτερικά το 
μνημείο διατηρεί την πολλαπλότητα των στεγών, αλλά με κάποιες απλουστεύσεις, 
και τον συνήθη στη μεσοβυζαντινή αθηναϊκή ναοδομία «αθηναϊκό» τύπο του 
τρούλλου. 

Παρά την εμφανή πρόθεση για μίμηση μεσοβυζαντινού προτύπου, υπάρχουν 
στοιχεία που εντάσσουν το καθολικό στη μεταβυζαντινή ναοδομία : η ενοποίηση της 
κάλυψης του κυρίως ιερού βήματος και του ανατολικού σκέλους του σταυρού, καθώς 
και των δυτικών γωνιακών διαμερισμάτων με το νάρθηκα, το είδος της τοιχοδομής, η 
οποία αποτελείται από αμελή αργολιθοδομή με άφθονο κονίαμα, η κατασκευή των 
κιόνων του ναού από λίθινους σφονδύλους, η πλαισίωση των παραθύρων και μάλιστα 
η μορφή του «αθηναϊκού» τρούλλου που, παρά την προσπάθεια μίμησης 
μεσοβυζαντινών αθηναϊκών παραδειγμάτων, υπολείπεται αυτών σε αναλογίες, 
ποιότητα και τεχνική κατασκευής. 



105 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ Γ. ΤΟΥΤΟΣ 

ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΕΙΟΣ ΚΕΝΤΗΤΟΣ ΕΠΙΤΑΦΙΟΣ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΚΩΝΣΤΑΜΟΝΙΤΟΤ 

Στη μονή Κωνσταμονίτσυ έχει επισημανθεί παλαιότερα (Γ(πγαρίδας 1976) ένας από τους 

Λιγοστούς παλαιολόγειους επιταφίους του Αγίου Όρους Πρόκειται για έναν, μικρών διαστάσεων, 

κεντητό επιτάφιο (40 x 70 εκ.), ο οποίος με την προσθήκη δύο περιμετρικών υφασμάτινων ταινιών -

η πρώτη είναι παλαιότερη- απέκτησε σχεδόν διπλάσιο μέγεθος. 

Ο επιτάφιος είναι κεντημένος σε ερυθρόχρωμο μεταξωτό ύφασμα (ατλάζι). Τα γυμνά μέ­

ρη των μορφών έχουν κεντηθεί με μεταξωτές κλωστές με την τεχνική της πυκνής και λεπτής 

βελονιάς (καβαλίκι ή καρφυπό), ενώ τα ενδύματα, οι φωτοστέφανοι κλπ έχουν εκτελεσθεί με 

αργυρονήματα και χρυσονήματα με την τεχνική της ποικιλόμορφης «κρυφής» βελονιάς 

Η σύνθεση του Επιταφίου θρήνου στο κεντητό πέπλο της Κωνσταμονίτσυ ανταποκρίνε­

ται τόσο στο γενικό σχήμα, όσο και στις λεπτομέρειες σε εικονογραφικούς τύπου; αποκρυσταλ­

λωμένους στην παλαιολόγεια τέχνη. Είναι σοχμς ότι θα πρέπει να αναζητήσουμε το εικονογραφι­

κό πρότυπο της παράστασης σε κάποιο ζωγραφικό έργο της ίδιας περιόδου. Τη σκηνή πλαισιώνει 

στενή παρυφή με εναλλαγή σταυρών εγγεγραμμένων σε κύκλο και σχηματοποιημένου φυτικού 

μοτίβου, θέμα οικείο στα παλαιολόγεια χρυσοκενιήματα Αξιοπρόσεκτη είναι η επιλογή του 

ελικοειδούς ανθοφόρου κλάδου για την πλήρωση των ελεύθερων σημείων στον κάμπο του υφά­

σματος καιτου πολύπλοκου πλοχμού στην επιφάνεια της νεκρικής λάρνακας (horror vacui). 

Η αρχαιοελληνική φιγούρα του Νικόδημου, ο οποίος ακουμπά στη σκάλα και κρατά τα 

όργανα του Πάθους οι φυσιογνωμικοί τύποι των μορφών που περιστοιχίζουν το νεκρό Ιησού και η 

εκφραιπικότητα των πρ, οώπων τους ο Ζωγραφικός τρόπος απόδοσης των πτυχών και των προ­

σωπογραφικών χαρακτηριστικών μαρτυρούν τις άρτιες τεχνικές και σχεδιαστικές δυνατότητες του 

κεντητή. Οι τεχνοτροπικές ομοιότητες με άλλα έργα κεντητικής της παλαιολόγειας αναγέννησης 

(επιτάφιος Θεσσαλονίκης επιτάφιος Αχρίδος σάκκος Βατικανού) μας επιτρέπουν να χρονολογή­

σουμε τον επιτάφιο της Κωνοταμονίτου στον 14" αι και να τον εντάΕουμε στην καλλιτεχνική 

παραγωγί] ενός εργαστηρίου πρώτης γραμμής της πρωτεύουσας (Κων/πολη) ή της περιφέρειας 

(Θεσσαλονίκη). 

Είναι γνωστό ότι στην τελευταία δεκαετία του 14α' αι εμφανίζονται, ως δευτερεύοντα, κά­

ποια από τα πρόσωπα του Θρήνου (Θεοτόκος Ιωάννης) σε επιταφίους του λεγόμενου λειτουργι­

κού τύπου (επιτάφιοι Cozia και Χιλανδαρίου αρ. 2), ενώ μόλις στον 16° ca. καθιερώνεται ο ιστορικού 

χαρακτήρα επιτάφιος συγχωνεύοντας σε αρκετές περιπτώσεις εικονογραφικά στοιχεία του πα­

λαιότερου λειτουργικού τύπου (άγγελοι- διάκονοι, σύμβολα ευαγγελιστών, χερουβείμ κτλ). Ωστό­

σο, ο επιτάφιος της Κωνσταμονίτσυ αποτελεί το πρωϊμότερο παράδειγμα του λεγόμενου αφηγη­

ματικοί) - ιστορικού τύπου επιταφίου και μάλιστα από τους περίπου τριάντα δημοσιευμένους 

παλαιολόγεισυς επιταφίους είναι ο μοναδικός στον οποίο αναπτύσσεται πλήρως το θέμα του 

Επιταφίου θρήνου. Δεν ανήκει, λοιπόν, σε καμία από τις γνωστές ομάδες επιταφίων του 14α-15"" αι: 

ομάδα του Μιλούτιν (Μιλούττν, Princeton, Έδεσσας), ομάδα της Αχρίδος (Αχρίόος Backovo, Βερατί-

ου, Βενετίας Ευδαιμσνοίωάννη), ή στο λεγόμενο μολδαβικό τύπο με το έναστρο βάθος (Μεγάλου 

Μετεώρου, Πούτνας Ρίλας). 

Γίνεται κατανοητό ότι ο επιτάφιος μας κατέχει ξεχωριστή θέση στην ιστορική εξέλιξη του 

λειτουργικού αυτού πέπλου. Στον 14° αιώνα ο λειτουργικός τύπος του επιταφίου (αμνός-αέρας), 

που κατάγεται, αλλά και ταυτίζεται με τον μεγάλο Αέρα, είχε δπτή χρήση· την κάλυψη των Τιμίων 

δώρων στη θεία Λειτουργία και την περιφορά του στον όρθρο του Μεγάλου Σαββάτου. Η δεύτερη 



106 

χρήση αιτιολογεί και τη σταδιακή αλλαγή στην εικονογραφία του επιταφίου. Είναι προφανές ότι ο 

επιτάφιος της Κωνσταμονίτου συνδέεται, Λόγω της εικονογραφίας του, με το τελετουργικό της 

Μεγάλης Εβδομάδος. 

Σύμφωνα με παλαιότερες έρευνες (Pallas, Taft Belting, Janeras), η παλιότερη γνωστή μνεία 

του Επιταφίου Θρήνου (εγκώμια- μεγαλυνάρια), αλλά καιτηςτελετής της λιτανείας του επιταφίου, 

περίπου όπως την ξέρουμε σήμερα, βρίσκεται σε μοναστηριακό τυπικό από την Τραπεζούντα του 

Πόντου του έτους 1346 (Βατοπεδινός κώδικας αρ. 1199). Παρ' όλο που απαντούμε το συγκεκριμένο 

τελετουργικό ήδη από τον 14° αιώνα και φαίνεται ότι επικράτησε σταδιακά στο μοναχικό όσο και 

στο ασματικό τυπικό, εντούτοις έχουμε διαπιστώσει ότι δε συμπεριλαμβάνεται σε πολλά Τυπικά 

καιΤριώδια της πρώιμης μεταβυ&χντινής περιόδου (χειρόγραφα και έντυπες εκδόσεις). Μάλιστα, 

το τελετουργικό αυτό καθιερώθηκε οριστικά μόλις στα 1838 με την έκδοση του Τυπικού του Κων­

σταντίνου Πρωτοψάλτη. 

Στη μονή Κωνσταμονίτου βρίσκεται και η παλαιότερη, από όσο γνωρίζουμε, αναλυτική 

περιγραφή της λιτανείας του επιταφίου στον όρθρο του Μη'. Σαββάτου. Στο Τυπικό - Ωρολόγιο 

του Β " αιώνα (Κωνσταμονίτου αρ. 26, φ. 275r) διαβάζουμε: «δοξολογίας μεγάλης φοάλομένης (...) 

ιερείς (...)καιοί διάκονοι αϊρουοιν έπι τών ώμων τό àyia\> ευαίγγέλιον), ένειλημμένον μετά τον αμνού 

mi ^αλλονμένου μεγαλοφώνως τον τριααγίον ώς έστιν εθος φάλλεσθαι αυτό εις νεκρούς, 

εΐοοδενονσιν μπα λαμπάδων και θυμιαμάτων και ριπώίων, άπερ ειαι προηγονμένω\> ομού mi 

έφεπομενων, εύτάκτως βαδίίβ>τες mi άργώς- φάλλεται δέ τό τριοάγιον, τρίτον μεν παρά τών 

Ιερέων, τρίτον δε πάρα τών αδελφών mi τούτο πολλάκις, εοτ'άν ά 'ιερείς πλησίον έλθωσι τών αγίων 

θυρών- έλθάιες δε έκείαε mi τού τριοαγίσυ πληρωθέντος, εκφωνεί ό διάκονος Σοφία Όρθοί, mi 

ευθύς οι ιερείς είοοδικο\> τροπάριον ήχ<ος) πλ. β μεγαλοφώνως mi αργά- Ό εύοχήμωνΊωοήφ μέχρι 

τον Κήδεύσας άπέθετο mi αποτίθενται τό άγιον ενίαγγέλιον) έν τη αγία τραπέζη mi ™λύπτονοη> 

αυτό μετά τού άιινού mi θνμιώσα> έπαχ'ω αυτού (...)». 

Η νεκρική πομπή θυμίζει έκδηλα τη Μεγάλη είσοδο της θείας Λειτουργίας η οποία σύμ­

φωνα με την ομιλητική παράδοση (Γερμανός Κωνσταντινουπόλεως, 8"= αι.) απέκτησε βαθμιαία 

νέο συμβολισμό (εκφορά τ α ' Χριστού). Εικαστική απόδοση των παοαπάνω αναγραφομένων 

αποτελεί η διαδεδομένη, μετά τον 14" αιώνα, παράσταση της Ουράνιας Λειτουργίας στον τρούλλο 

και στο Ιερό των εκκλησιών, όπου λιτανεύεται και ο άμνός-άέρας, νεκρικό και συνάμα ευχαριστια­

κό σύμβολο του Χριστού. 



107 

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Δ. ΤΡΙΑΝΤΑΦΥΛΛΟΠΟΥΛΟΣ 

"ΠΑΡΑΔΟΣΗ/ΣΥΝΤΗΡΗΣΗ" ΚΑΙ "ΑΝΑΝΕΩΣΗ/ΠΡΟΟΔΟΣ" ΣΤΟΝ ΧΩΡΟ 

ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗΣ ΤΕΧΝΗΣ, 

ΟΝΟΜΑΤΩΝ ΕΠΙΣΚΕΨΙΣ ΚΑΙ ΟΡΙΣΜΩΝ ΟΡΙΑ 

Δημητρίου Ί. Π άλλα, 
Διδασκάλου, 

μνήμη ΙΟΟέτηρος (1907-1995), 
καί 

Γεωργίου Π, Αάββα, 
άρχιτέκτονος όρθοδοςοϋντος, 
εις μνημόσυνον (1935-2006) 

1. Μιλώντας, σήμερα, γιά "συντηρητικές" ή "προοδευτικές" τάσεις στη βυζαντινή 

καί μεταβυζαντινή τέχνη, τί ακριβώς έννοοϋμε καί πώς τό ορίζουμε; Καί ακόμα, 

τί έννοοϋμε μέ τους όρους "παράδοση" καί "ανανέωση", όταν αναφερόμαστε στον 

χώρο της ('Ορθόδοξης) Εκκλησίας; Επίσης, τί ακριβώς περιγράφουμε καί 

θεωρούμε ως "έκκοσμίκευση" και τί ώς "πνευματικότητα" στον ίδιο χώρο, δηλαδή 

τί ρόλο παίζουν 'ιστορικότητα καί αν- ή ύπεριστορικότητα; Σέ τελευταία ανάλυση, 

πόσο ανταποκρίνονται οι οροί καί οι αντιλήψεις μας σέ σ η μ ε ρ ι ν έ ς 

θεολογικές καί εικαστικές αναζητήσεις της 'Ορθόδοξης Εκκλησίας; 

2. Οι πρόσφατες, ραγδαίες επαναξιολογήσεις καί έπαναθεωρήσεις σέ ολα τά πεδία 

τοϋ επιστητού επιβάλλουν, πιστεύουμε, την επανεξέταση βασικών όρων, έννοιών-

έργαλείων, πού χρησιμοποιούμε καί στον δικό μας χώρο. Ωστόσο, μιά τέτοια 

αναθεώρηση δέν τελεσφορεί εν κενφ: ή πραγματικότητα ώς περιρρέουσα 

ατμόσφαιρα μας υποχρεώνει νά βλέπουμε αμφίδρομα Παρελθόν, Παρόν καί 

Μέλλον, οχι μόνον ίστορικά-στατικά, αλλά καί δυναμικά-τελεολογικά, ήτοι 

έσχατολογικάκατά τήν εκκλησιαστική εμπειρία. Ζητούμενο λοιπόν είναι, αν καί 

πώς αυτό εκφράστηκε στην καθ' ημάς εικαστική λατρευτική παράδοση τοϋ Χθες 

καί τοϋ Σήμερα. 



108 

3, Βιβλιογραφικές ενδείξεις 

Λάββας Γ., "Ή αρχιτεκτονική τοϋ ίεροϋ ναοϋ τοΰ 'Αποστόλου Παύλου", εν: 

Επιμέλεια Α. Ε. (έκδ.), Σαμπεζύ Γενεύης. Όρθόδοξον Κέντρον τοϋ 

ΟΙχουμενικοϋ Πατριαρχείου. 35 χρόνια προσφοράς στην Εκκλησία καί την 

Οικουμενική Θεολογία, 'Αθήνα 2003, σσ. 181-215. 

Λουδοβίκος, π, Νικόλαος, 'Ορθοδοξία καί εκσυγχρονισμός. Βυζαντινή 

Εξατομίκευση, Κράτος καί Εκκλησία στην προοπτική τοϋ ευρωπαϊκού 

μένοντος, 'Αθήνα (: Αρμός) 2006. 

Πάλλας Δ. Ί. (t), 'Ορθοδοξία καί Παράδοση. Δοκιμή αυτοβιογραφίας, έπιμ. "Ο. 

Γκράτζιου, Ηράκλειο (: Π.Ε.Κ.) 2005. 

Πάλλας Δ. Ί. (|), Άποφόρητα, έπιμ. Εύγ. Χαλκιά & Δημ. Δ. Τριανταφυλλόπουλου, 

'Αθήνα (: Ποταμός) 2007. 

Τριανταφυλλόπουλος Δημ. Δ., "Δημήτριος Ί. Πάλλας: Ένας επιστήμονας στον 

εικοστό αιώνα. (Στά εκατόχρονα από τή γέννηση του)", περιοδ. Νέα Εστία, τχ. 

1800 (Μάϊος 2007), υπό εκτύπωση. 

Φίλιας Γ. Ν., Παράδοση καί Εξέλιξη στή λατρεία της Εκκλησίας, 'Αθήνα (: 

Γρηγόρης) 2006. 

Πανεπιστήμιο Κύπρου 



109 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΡΙΒΥΖΑΔΑΚΗΣ 

Η ΑΝΑΛΗΨΗ ΤΟΥ ΜΕΓΑΛΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΥ 

ΜΙΑ ΕΡΜΗΝΕΥΤΙΚΗ ΑΠΟΠΕΙΡΑ ΤΗΣ ΓΕΝΕΣΗΣ ΤΟΥ 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΥ ΘΕΜΑΤΟΣ. 

Το επεισόδιο της Ανάληψης του Αλεξάνδρου προέρχεται α­

πό το Μυθιστόρημα του Ψευδοκαλλισθένη και αποτελεί μια από τις 

πιο διαδεδομένες σκηνές στο χριστιανικό κόσμο της Ανατολής ήδη 

από τον 10° αι. Απορία προκαλεί το γεγονός ότι απουσίαζε από τα 

εικονογραφημένα χειρόγραφα του Μυθιστορήματος, Η παραπάνω 

διαπίστωση οδηγεί στην υπόθεση ότι η εν λόγω σύνθεση δε θα πρέ­

πει να αποτελούσε μέρος ενός ευρύτερου αφηγηματικού εικονογρα­

φικού κύκλου της ζωής του Αλεξάνδρου. 

Η πρώτη γνωστή, μέχρι σήμερα παράσταση Ανάληψης προ­

έρχεται από ένα ελεφαντοστέινο κιβωτίδιο που φυλάσσεται στο 

Hessisches Landesmuseum {Darmstadt) και χρονολογείται στα τέλη 

του 9ου ή στις αρχές του 10ου αι. Ο Αλέξανδρος παριστάνεται καθι­

σμένος σε άρμα που ανυψώνουν δύο γρύπες, τους οποίους στεφα­

νώνουν νίκες. Η εικονογραφία του ακολουθεί αυτή του βυζαντινού 

αυτοκράτορα με κύρια στοιχεία το στέμμα, τα πρεπενδούλια και 

τον αυτοκρατορικό λώρο που διασταυρώνεται χιαστί στο στήθος. 

Από την εικονογραφική σκηνή της Ανάληψης προκύπτει η 

άμεση σχέση Αλεξάνδρου και αυτοκράτορα που εξυψώνει τον δεύ-



110 

τερο στο μυθικό επίπεδο του πρώτου. Η σκηνή της αποθέωσης που 

περιγράψαμε, παρά την αρνητική φόρτιση του όρου, λόγω χριστια­

νισμού, φαίνεται τελικά να αποκτά μια θετική λειτουργία καθιστώ­

ντας τον αυτοκράτορα απόγονο και διάδοχο του Αλεξάνδρου. 

Η σκιαγραφηθείσα αυτή σχέση προκατόχου (Αλεξάνδρου) 

- διαδόχου (αυτοκράτορα), μας παραπέμπει στον ισχυρισμό του ι­

δρυτού της Μακεδόνικης δυναστείας, Βασιλείου Α' περί της κατα­

γωγής του από τη γενιά του Αλεξάνδρου. Από την άλλη, η χρήση 

τέτοιων παραδειγμάτων και προτύπων ως εικαστικών τεκμηριώσε­

ων της μυθικής καταγωγής αυτοκρατόρων λειτουργούσε μάλλον ως 

όπλο στα χέρια της αυτοκρατορικής προπαγανδιστικής πολιτικής 

που στόχευε στην παγίωση του αυτοκρατορικού θεσμού και του «έ-

λέφ ΘεοΟ» μοναρχικού μοντέλου διακυβέρνησης. 

Σε συνδυασμό των δύο αυτών θέσεων, θα μπορούσαμε ίσως 

να ερμηνεύσουμε την αυτόνομη εμφάνιση, στο δεύτερο μισό του 

9ου au, του εικονογραφικού θέματος της Ανάληψης σε σχέση με την 

ισχυροποίηση του αυτοκρατορικού θεσμού που αμφισβητούνταν εί­

τε ως απόρροια της καταδικασθείσας «αυτοκρατορικής» εικονομα-

χικής πολιτικής είτε και ως συνέπεια της βίαιης και «αιματηρούς» 

ανόδου του Βασιλείου Α' στην εξουσία (867 μ.Χ). 



111 

ALEXANDRA TRIFONOVA 

ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΕΙΑ ΕΙΚΟΝΑ ΤΗΣ ΣΤΑΥΡΩΣΗΣ ΤΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ ΤΗΣ 

ΒΑΡΝΑΣ ΣΤΗ ΒΟΥΛΓΑΡΙΑ 

Στο Μουσείο της Βάρνας στη Βουλγαρία εκτίθεται μια εικόνα της Σταύρωσης 

του Χριστού, η οποία σύμφωνα με τον συντηρητή- ζωγράφο Κ. Ugrinov, ο οποίος 

δημοσιεύει για πρώτη φορά φωτογραφία της, χρονολογείται στον 16° -17° αιώνα και 

προέρχεται από ναό ελληνικής συνοικίας της Βάρνας, που σήμερα δεν σώζεται. 

Η κατάσταση διατήρησης της εικόνας δεν είναι καλή, διότι στην άνω και στην 

κάτω πλευρά η εικόνα είναι ελαφρά αποκεκομμένη, ενώ διάσπαρτες μικρές απώλειες 

της ζωγραφικής παρατηρούνται σ' όλη την επιφάνεια της. 

Από εικονογραφική άποψη η εικόνα της Βάρνας ακολουθεί μια λιτή σύνθεση, 

όπου παριστάνονται μόνο τα κύρια πρόσωπα της σκηνής. Η σύνθεση αυτή έχει την 

καταγωγή της σε καθιερωμένο εικονογραφικό σχήμα της Σταύρωσης, που είναι 

γνωστό ήδη από την μεσοβυζαντινή περίοδο και γνωρίζει ιδιαίτερη διάδοση στην 

εποχή των Παλαιολόγων. 

Λαμβάνοντας υπόψει την τυπολογία, τα προσωπογραφικά χαρακτηριστικά 

των μορφών, την υψηλή ποιότητα της ζωγραφικής, όπως και το εκφραζόμενο ήθος 

των μορφών μπορούμε να υποθέσουμε ότι πρόκειται για έργο ενός ζωγράφου του 

δευτέρου μισού του 140,! αιώνα που πρέπει να σχετίζεται με εργαστήριο της 

Κωνσταντινούπολης. 

Θα πρέπει να σημειώσουμε ότι η Βάρνα ως παραθαλάσσια πόλη είχε στενές 

επαφές με την πρωτεύουσα της Αυτοκρατορίας, την Κωνσταντινούπολη. Επιπλέον, 

από το δεύτερο μισό του 14ου αιώνα περιλαμβάνεται στη δικαιοδοσία της Βυζαντινής 

αυτοκρατορίας μέχρι τα τέλη του αιώνα, όταν καταλαμβάνεται από τους Τούρκους. 

Συμπερασματικά, με βάσει όλα αυτά τα στοιχεία έχουμε τη γνώμη ότι η 

εικόνα της Σταύρωσης της Βάρνας δεν χρονολογείται στον 16° - 17° αιώνα, όπως 

προτείνει λανθασμένα ο συντηρητής - ζωγράφος Κ, Ugrinov, αλλά στον δεύτερο μισό 

του 14ου αιώνα και ανήκει στη δραστηριότητα ενός εργαστηρίου της 

Κωνσταντινούπολης. 



112 

ΠΑΡΑΣΚΕΥΗ ΤΡΙΤΣΑΡΟΛΗ 

ΟΙ ΠΑΙΔΙΚΕΣ ΤΑΦΕΣ ΔΥΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΒΟΙΩΤΙΚΩΝ ΝΕΚΡΟΤΑΦΕΙΩΝ (ΞΗΡΟΝΟΜΗ, 

10ος - 11ος αι. ΚΑΙ ΘΗΒΑ, 1205 - 13ος au) ΚΑΙ Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΤΟΥΣ ΠΑ ΤΗΝ ΑΝΑΛΥΣΗ ΤΩΝ 

ΤΑΦΙΚΩΝ ΕΘΙΜΩΝ, 

Με την παρούσα εργασία επιχειρούμε να συλλέξουμε πληροφορίες για τα ταφικά έθιμα απέναντι 

στα παιδιά χρησιμοποιώντας τα σκελετικά και αρχαιολογικά κατάλοιπα. Συγκεκριμένα, σκοπός της 

μελέτης είναι να διερευνηθεί η θέση των παιδιών στο βυζαντινό νεκροταφείο απαντώντας στα παρακάτω 

ερωτήματα: Τί ποσοστό αντιπροσωπεύουν τα σκελετικά κατάλοιπα ανηλίκων στο συνολικό δείγμα και 

από ποιο σημείο του νεκροταφείου προέρχονται; Τί ηλικίας είναι; Παρουσιάζουν παθολογικές 

αλλοιώσεις και αν ναι, μπορούμε να κάνουμε υποθέσεις για τον τρόπο ζωής τους ή ακόμα για την 

κοινωνική ομάδα από την οποία προέρχονται; Υπάρχουν διαφοροποιήσεις ανάμεσα στις θέσεις και σε τί 

μπορεί να οφείλονται; 

Αντικείμενο της μελέτης αποτέλεσαν οι παιδικές ταφές από δυο βυζαντινά νεκροταφεία της 

Βοιωτίας που ερευνήθηκαν από την 1η ΕΒΑ και την Θ' ΕΠΚΑ, Το πρώτο νεκροταφείο ανασκάφηκε το 

2003 στην πόλη της Θήβας σε οικόπεδο της Εταιρείας Έργοδομική Βοιωτίας'. Με βάση τα 

αρχαιολογικά δεδομένα, το νεκροταφείο φιλοξένησε ταφές από τις οποίες μερικές φαίνεται να ανήκαν σε 

μέλη αριστοκρατικής τάξης και χρονολογούνται στα τέλη του 12ου - αρχές του 13ου αιώνα. Οι ταφές 

βρέθηκαν στο εσωτερικό της εκκλησίας και του νάρθηκα, εντός και εκτός του ταφικού περιβόλου που 

εντοπίστηκε κοντά στην εκκλησία. Οι τάφοι που χρησιμοποιήθηκαν ήταν λακκοειδείς, κεραμοσκεπείς 

και καμαροσκεπείς. Κατά τη βιοαρχαιολογική ανάλυση ταυτίστηκαν 151 άτομα, εκ των οποίων 128 

ενήλικες και 23 ανήλικες (15.2% του συνόλου). Σε όλους τους τάφους τα σκελετικά κατάλοιπα ανηλίκων 

βρέθηκαν διαταραγμένα. Το δεύτερο νεκροταφείο ανασκάφηκε το 2001-2003 και προέρχεται από τη 

θέση Ξηρονομή. Πρόκειται για ταφές που βρέθηκαν στο νάρθηκα της εκκλησίας, στα ανατολικά, βόρεια 

και νότια του ναού. Οι τάφοι που χρησιμοποιήθηκαν ήταν λακκοειδείς, κεραμοσκεπείς και 

κιβωτιόσχημοι. Ταυτίστηκαν 55 άτομα από τα οποία 19 ενήλικες και 36 ανήλικες (65,5% του συνόλου). 

Δέκα από τις δεκαοκτώ αδιατάρακτες ταφές ανήκαν σε ανηλίκους. 

Αξίζει να σημειωθεί πως τα δυο σύνολα είναι συγκρίσιμα καθώς τα σκελετικά κατάλοιπα 

προέρχονται από το εσωτερικό εκκλησιών και τον περιβάλλοντα χώρο. Η διαφορά στον αριθμό ανηλίκων 

είναι σημαντική. Στο νεκροταφείο της Θήβας η κατανομή των ανηλίκων με βάση την οδοντική ηλικία 



113 

κυμαίνεται από τρία έως δώδεκα έτη και τα περισσότερα παιδιά είναι άνω των επτά ετών. Αντίθετα στο 

νεκροταφείο της Ξηρονομής τα παιδία είναι από νεογέννητα έως δώδεκα ετών και σχεδόν τα μισά είναι 

κάτω των τεσσάρων. Τα σκελετικά κατάλοιπα από το νεκροταφείο των Θηβών δεν παρουσίασαν 

ιδιαίτερες παλαιοπαθολογικές αλλοιώσεις. Διαφορετική εικόνα διαμορφώνεται για το νεκροταφείο της 

Ξηρονομής όπου τα περισσότερα παιδιά φέρουν αλλοιώσεις που σχετίζονται με μεταβολικές ασθένειες, 

ραχίτιδα ή σκορβούτο· οι αλλοιώσεις αφορούν κυρίως τα παιδιά κάτω των τεσσάρων. 

Με βάση τις ιστορικές πηγές αλλά και τα αποτελέσματα χημικών αναλύσεων σε ανθρώπινα οστά 

από βυζαντινές θέσεις, ο απογαλακτισμός ολοκληρωνόταν μέχρι τα τρία έως τέσσερα χρόνια. Αυτή η 

βιολογική ηλικία συμπίπτει επίσης με την εισαγωγή των παιδιών στην εκπαίδευση και τη μετάβαση τους 

από το νηπιακό στάδιο σε μια πιο ώριμη κοινωνικά ομάδα. Έτσι, η κατανομή των ανηλίκων στο 

νεκροταφείο της Θήβας πιθανόν να σχετίζεται με τα παιδιά που είναι καλύτερα ενταγμένα στην 

καθημερινή, ενήλικη ζωή και τα οποία συμμετέχουν στη συγκρότηση ταφών οικογενειακού χαρακτήρα, 

ένα άλλο βασικό χαρακτηριστικό αυτού του νεκροταφείου. 

Πολλές φορές, η εισαγωγή νέων τροφών στη διατροφή των παιδιών προκαλούσε σοβαρές 

διαταραχές που μπορούσαν να αποβούν θανατηφόρες. Είναι πιθανό τα παιδιά του νεκροταφείου της 

Ξηρονομής να αντιπροσωπεύουν μια ιδιαίτερη κοινωνική ομάδα, βιολογικά ευαίσθητη στις διατροφικές 

αλλαγές ή ακόμα μια ομάδα που δεν είχε πρόσβαση σε πηγές καλής και πλήρους διατροφής. Η 

συγκέντρωση πολλών παιδιών σε άμεση επαφή με την εκκλησία ίσως να αποτελεί ένδειξη προφύλαξης 

απέναντι τους. Όσον αφορά στην κατανομή των παιδιών στο χώρο, δεν παρατηρούνται ιδιαίτερες 

ομαδοποιήσεις. Παρ' όλ' αυτά, οι λακκοειδείς και κεραμοσκεπείς τάφοι περιελάμβαναν μόνο κατάλοιπα 

ανηλίκων έως πέντε ετών ενώ οι κιβωτιόσχημοι είχαν κατάλοιπα ενηλίκων και ανηλίκων από 6 μηνών 

έως 12 ετών. Στη δεύτερη περίπτωση, σε συνδυασμό με άλλα βιολογικά χαρακτηριστικά, οι ταφές είναι 

μάλλον οικογενειακές. 

Τα δυο βοιωτικά ταφικά σύνολα μας έδωσαν τη δυνατότητα να μελετήσουμε τα σκελετικά 

κατάλοιπα παιδιών τα οποία φαίνεται να συντελούν με διαφορετικό τρόπο στη οργάνωση των 

νεκροταφείων. Τα παιδιά αποτελούν μια ιδιαίτερη βιολογική, δημογραφική και κοινωνική ομάδα και η 

θέση τους στο νεκροταφείο φαίνεται πως ανταποκρίνεται στις ανάγκες της τοπικής κοινωνίας και 

εκφράζει την αντίληψη των Βυζαντινών απέναντι στην παιδική ηλικία. 



114 

ΕΜΜΑΝΟΥΗΛ ΤΣΑΛΗΣ 

Η ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΠΡΟΦΗΤΟΥ ΗΛΙΟΥ ΠΑΗΔΟΝΙΑΣ ΙΩΑΝΝΙΝΩΝ 

Η Μονή του Προφήτου Ηλιου βρίσκεται στην ανατολική πλαγιά του όρους Κασιδιάρης, σε 

μικρή απόσταση από το χωριό Παηδονιά του Δήμου Άνω Καλαμά Ιωαννίνων. Το μικρό οικοδομικό 

συγκρότημα της Μονής έχει έκταση περίπου 2,5 στρεμμάτων και περιβάλλεται από ψηλό τείχος. Η 

είσοδος στο εσωτερικό του γίνεται από τα νότια μέσω μικρής τοξωτής θύρας. Το καθολικό βρίσκεται, 

ως συνήθως, στο μέσον της μοναστηριακής αυλής. Στα νοτιά του υπάρχει μια ερειπωμένη σήμερα, 

διώροφη πτέρυγα κελίων και βοηθητικών χώρων και μια στεγασμένη δεξαμενή και στα βόρεια του ένα 

ακόμη διώροφο κτήριο, επίσης ερειπωμένο. 

Το καθολικό της Μονής, είναι ένα μονόχωρο δρομικό κτίσμα με εξωτερικές διαστάσεις (9.00 χ 

7.00 μ.) χωρίς την ημικυκλική κόγχη του ιερού του, η οποία προεξέχει ελαφρά. Το καθολικό καλύπτεται 

με ενιαία δίριχτη ξύλινη στέγη και επικάλυψη με λαμαρίνα. Οι τοίχοι του είναι από αργολιθοδομή 

διαφόρων ειδών που φέρουν ποικίλης μορφής αρμολογήματα. Οι όψεις του ναού έχουν χαμηλές 

αναλογίες και είναι επίπεδες και αδιάρθρωτες. Στη νότια όψη διακρίνεται μια υπερύψωση κατά 1 

περίπου μ. Στην ανατολική όψη, πάνω από την κόγχη διακρίνεται αέτωμα στο οποίο κατέληγε μια 

δίριχτη στέγη, χαμηλότερη και μικρότερου πλάτους από τη σημερινή. Η είσοδος στο εσωτερικό του 

ναού γίνεται μέσω μικρής τοξωτής θύρας πλάτους 0.70 μ., η οποία ανοίγεται στο δυτικό άκρο της 

νότιας όψης. Το εσωτερικό του ναού φωτίζεται από ένα τετράγωνο παράθυρο και μια μικρή φωτιστική 

σχισμή στο νότιο τοίχο, ένα μικρό τοξωτό παράθυρο με λίθινο πλαίσιο στο βόρειο και από τρεις μικρές 

φωτιστικές σχισμές, μία σε κάθε κόγχη του ιερού. Το δάπεδο του ναού είναι στρωμένο με ακανόνιστες 

τοπικές σχιστόπλακες. Στο κέντρο του υπάρχει λίθινο ομφάλιο. Οι εσωτερικές επιφάνειες των τοίχων 

καλύπτονται εξ ολοκλήρου με τοιχογραφίες σε δύο στρώματα. Στο νεότερο ξύλινο τέμπλο που 

υπάρχει σήμερα στο ναό έχει ενσωματωθεί μέρος ενός παλαιότερου τέμπλου, μικρότερου πλάτους. 

Από την εξέταση του κτηρίου προκύπτει ότι στην αρχική του μορφή, η οποία θα μπορούσε να 

χρονολογηθεί στο 16° ή στο 17° αιώνα, το καθολικό ήταν ένας μικρών διαστάσεων μονόχωρος 

δρομικός ξυλόστεγος ναός. Κατά το 18° πιθανότατα αιώνα ο ναός επεκτάθηκε προς τα βόρια και τα 

δυτικά και υπερυψώθηκε. Την ίδια εποχή φαίνεται ότι το μνημείο τοιχογραφήθηκε από Καπεσοβίτες, 

πιθανώς, ζωγράφους. Τέλος, στις αρχές του 20ου αιώνα έγιναν στο καθολικό μερικές μικρής εκτάσεως 

επεμβάσεις που του έδωσαν τη σημερινή του μορφή. 



115 

(a ΓΊ ί 

U 

ΑΝΑΠΑΡΑΣΤΑΣΗ Α' ΦΑΣΗΣ 

Κ -
D " Γ\ 

Γ 

ι _ _ _ — — — -

Ι ι Ι Ι Ι ι Ι 

) 1 2 3 4 5Μ 

ΑΠΟΤΥΠΩΣΗ 



116 

ΜΑΡΙΖΑ ΤΣΙΑΠΑΛΗ 

Ο ΚΥΚΛΟΣ ΤΟΥ ΑΚΑΘΙΣΤΟΥ ΥΜΝΟΥ ΑΠΟ ΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ 
ΤΗΣ ΙΕΡΑΣ ΜΟΝΗΣ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΧΡΥΣΟΣΠΗΛΙΩΤΙΣΣΑΣ 

ΣΤΟ ΝΟΜΟ ΑΡΤΑΣ 

Στο Καθολικό της Ιεράς Μονής Παναγίας Χρυσοσπηλιώτισσας 
εικονογραφείται η δεύτερη ενότητα του Ακάθιστου Ύμνου, οι Οίκοι Ν 
ως Ω, οι οποίοι έχουν δογματικό περιεχόμενο και αναφέρονται στο 
μυστήριο της Ενσάρκωσης του Χριστού. Καταλαμβάνουν τμήμα του 
νότιου χορού και την άνω ζώνη περιμετρικά της δυτικής κεραίας του 
ναού, Η ιστόρηση τους έγινε το 1801, σύμφωνα με την κτητορική 
επιγραφή, 

Ο ζωγράφος του μνημείου μας αντλεί τα εικονογραφικά πρότυπα του 
από μνημεία του βορειοελλαδικού χώρου, της Ηπείρου και της 
Θεσσαλίας. Επηρεάζεται από τις παραστάσεις του Ακάθιστου Ύμνου στο 
Καθολικό της Μονής Οσίου Γρηγορίου και στις Τράπεζες των Μονών 
Μεγίστης Λαύρας, Χελανδαρίου και Δοχειαρίου στον Άθω, στη Μονή 
των Φιλανθρωπηνών, στο Παρεκκλήσι των Τριών Ιεραρχών της Μονής 
Βαρλαάμ στα Μετέωρα και σε ναούς της Καστοριάς. Συνδυάζει στοιχεία 
από την κρητική σχολή, αλλά και την τοπική μακεδόνικη εικονογραφία, 
ενώ λείπουν οι δυτικές επιδράσεις. 

Από τεχνοτροπική άποψη, προσεγγίζει περισσότερο την αντικλασική 
αγιογραφική παράδοση της Μακεδονίας, ενώ μοιάζει να απομακρύνεται 
από το αρμονικό και κλασικό πνεύμα της κρητικής ζωγραφικής. 
Σκουρόχρωμα περιγράμματα που έρχονται σε αντίθεση με τις μεγάλες 
φωτισμένες επιφάνειες του προσώπου, έντονες σκιές στα μάτια και στα 
καμπυλόγραμμα φρύδια, λεπτή ίσια μύτη και σφιχτό στόμα, χαμηλά 
μέτωπα, σχηματοποιημένα αυτιά, γραμμική κόμη και γενειάδα και αδρή, 
γεωμετρική πτυχολογία είναι τα κύρια χαρακτηριστικά στις συνθέσεις 
του, Η τεχνοτροπία του παρουσιάζει ομοιότητα με αυτή των χιονιαδιτών 
ζωγράφων που φιλοτέχνησαν στα 1770 το Καθολικό της Μονής Άβελ 
στη Βήσσανη Πωγωνίου. 

Ο ζωγράφος της Ιεράς Μονής Παναγίας Χρυσοσπηλιώτισσας μας 
κληροδότησε ένα αξιόλογο ζωγραφικό σύνολο ενταγμένο λειτουργικά 
στο καλλιτεχνικό γίγνεσθαι της ευρύτερης περιοχής της Ηπείρου, που 
εκφράζει την προσπάθεια ανανέωσης της μεταβυζαντινής τέχνης στο β' 
μισό του 18ου και στις αρχές του 19ου αιώνα. 



117 

ΧΡΙΣΤΊΝΑ ΤΣΙΓΩΝΑΚΗ 

ΠΡΩΤΟΒΥΖΑΝΉΝΗ ΕΛΕΥΘΕΡΝΑ 

ΟΙ ΑΝΑΣΚΑΦΈΣ ΤΟΥ ΠΑΝΕΠΙΣΤΉΜΙΟΥ ΚΡΉΤΗΣ ΣΤΟ ΠΥΡΠ 

Μετά από είκοσι χρόνια ανασκαφικής έρευνας την οποία διεξάγει το τμήμα 

Ιστορίας και Αρχαιολογίας του Πανεπιστημίου Κρήτης στην αρχαία Ελευθερνα, η 

μεσόγεια αυτή κρητική πόλη αποτελεί μαζί με τη Γόρτυνα σημείο αναφοράς για τη 

μελέτη των πρωτοβυζαντινών οικισμών του νησιού. 

Η Ελευθερνα βρίσκεται σε μια φυσικά οχυρωμένη τοποθεσία στις 

βορειοδυτικές υπώρειες της Ίδης. Η προνομιακή θέση της πόλης στους χερσαίους 

δρόμους επικοινωνίας εικονογραφείται στη Tabula Peutingeriana. Οι ιστορικές 

πηγές, αν και πενιχρές, δεν αφήνουν αμφιβολία ότι ο οικισμός, έδρα επισκοπής η 

οποία μαρτυρείται από τα μέσα του 5ου έως το τέλος του 8ου ή τις αρχές του 9ου 

αιώνα, απολάμβανε το καθεστώς της επισήμου πόλεως. Ο λόφος του Πρινέ, που 

αποκαλείται από τους ντόπιους Πυργί λόγω της ύπαρξης οχυρωματικού πύργου στο 

νότιο άκρο του, ταυτίζεται με την ακρόπολη της αρχαίας πόλης της Ελεύθερνας και 

αποτελεί τον οικιστικό της πυρήνα. Σημαντικά αρχιτεκτονικά κατάλοιπα στη θέση 

Κατσίβελος, χαμηλά στην ανατολική πλευρά του λόφου, ήδη γνωστά στην 

επιστημονική κοινότητα από τις δημοσιεύσεις του ανασκαφέα καθηγητή Π. Θέμελη 

και των συνεργατών του, έχουν θεωρηθεί ότι ανήκουν στην κεντρική συνοικία της 

πρωτοβυζαντινής πόλης. 

Οι ανασκαφές που διευθύνει ο καθηγητής Θ. Καλπαξής στο κεντρικό 

πλάτωμα του Πυργιού έχουν αποκαλύψει την συνοικία της Ακρόπολης, η οποία 

παρουσιάζεται στην ανακοίνωση αυτή. 

Μεγάλο κτηριακό συγκρότημα των υστερορωμαϊκών χρόνων θεμελιωμένο 

πάνω σε προγενέστερα οικοδομήματα καταλαμβάνει κεντρική θέση στο πλάτωμα. Το 

συγκρότημα αυτό, του οποίου τον πυρήνα αποτελούσε ευρύχωρη τετράκογχη 

αίθουσα, γνώρισε σταδιακές επεκτάσεις και μετατροπές. Σε κάποια φάση της 

ιστορίας του το κτήριο μετατράπηκε σε χριστιανικό ναό, όπως φανερώνουν 

θραύσματα θωρακίων, στηρίγματα τράπεζας και χάλκινα εκκλησιαστικά σκεύη που 

βρέθηκαν στο εσωτερικό του. Ταφές σημαντικών προσώπων κατέλαβαν τη βόρεια 

και νότια κόγχη του κτηρίου, καθώς και το νάρθηκα. Βορειανατολικά του κτηριακού 

συγκροτήματος εντοπίστηκαν τμήματα οικιών, που οργανώνονται χωρίς ιδιαίτερο 



118 

σύστημα γύρω από αυτό. Εξάλλου τμήματα οικιών με ευρύχωρα δωμάτια έχουν έρθει 

στο φως νοτιότερα του συγκροτήματος. 

Αν και η μελέτη των ευρημάτων βρίσκεται σε εξέλιξη, τα νομίσματα και 

τμήμα της κεραμικής που έχει ήδη δημοσιευτεί υποδεικνύουν ότι η περίοδος 

κατοίκησης στο κεντρικό πλάτωμα του Πυργιού εντοπίζεται κυρίως κατά τον 7ο και 

μέχρι τα μέσα του 8ου αιώνα, ενώ η αρογενέστερη φάση κατοίκησης χρονολογείται 

τον 4ο αιώνα. 

Η σύνθεση των γνωστών σήμερα αρχαιολογικών δεδομένων επιτρέπει τη 

διατύπωση υποθέσεων για το χαρακτήρα και την έκταση του οικισμού της 

Ελεύθερνας κατά τον 7ο και 8ο αιώνα. Αναδεικνύονται συγχρόνως μεθοδολογικά 

ζητήματα που προκύπτουν από την αξιοποίηση και ιεράρχηση των αρχαιολογικών 

μαρτυριών όταν επιχειρείται η ανασύνθεση της ιστορικής εξέλιξης της πόλης. 



119 

ΑΓΑΘΟΝΙΚΗ ΤΣΙΛΙΠΑΚΟΥ 

ΣΚΗΝΕΣ ΑΠΟ ΤΟ ΘΕΟΜΗΤΟΡΙΚΟ ΚΥΚΛΟ ΣΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ Ι, Μ, ΚΟΙΜΗΣΗΣ ΣΠΗΛΑΙΟΥ 

ΓΡΕΒΕΝΩΝ 

Το καθολικό της Ι. Μ. Κοίμησης Σπηλαίου, αγιορείτικου τύπου, ανεγέρθηκε στα 1633, ενώ στο 

εσωτερικό του είναι κατάγραφο με τοιχογραφίες τριών περιόδων του Που αι. (1641/1650/1658), έργα 

επώνυμων ζωγράφων από τη Δυτική Μακεδονία και την Ήπειρο. Το καθολικό έχει αναστηλωθεί από 

την 11η Ε.Β.Α., ενώ η συντήρηση του ζωγραφικού διακόσμου του, με επιβλέποντα τον κ. Κωνσταντίνο 

Τζίμπουλα, που πραγματοποιείται με χρηματοδότηση από το Γ ' Κ. Π. Σ. αναμένεται να ολοκληρωθεί 

το τρέχον έτος. Το Ιερό αγιογραφήθηκε το 1641 από το ζωγράφο Δημήτριο, σύμφωνα με γραπτή 

επιγραφή, ο οποίος πιθανότατα θα πρέπει να ταυτίζεται με τον κτίτορα και ιερέα Δημήτριο, που 

αναφέρεται μεταξύ άλλων στην ανάγλυφη κτιτορική επιγραφή του 1633, επί ηγουμενίας Παχωμίου, 

επίσης κτίτορος της μονής, επί των ημερών του οποίου ξεκίνησε η αγιογράφηση του κυρίως ναού, όπως 

συνάγεται από αντίστοιχη επιγραφή. 

Στην καμάρα που στεγάζει το Ιερό Βήμα. σε δύο ζώνες, ιστορούνται εννέα συνθέσεις από τον 

κύκλο της παιδικής ηλικίας της Παναγίας και δύο από τον κύκλο της Κοίμησης - Μετάστασης, μεταξύ 

των οποίων τοποθετείται ο Α ' οίκος του Ακάθιστου, που αποδίδεται, σύμφωνα με το κανονικό και το 

απόκρυφο κείμενο με τον Ευαγγελισμό στην οικία και το πηγάδι αντίστοιχα. Την καθιερωμένη σειρά 

ιστόρησης, σύμφωνα με το Πρωτευαγγέλιο του Ιακώβου, ακολουθούν οι σκηνές της παιδικής ηλικίας 

εκτός από την Προσευχή του Ιωακείμ, η οποία θα έπρεπε να προηγείται εκείνης της Αννας, ως εξής: 1) 

Η Άρνηση των προσφορών, 2) Η Προσευχή της Άννας, 3) Ο Ασπασμός Ιωακείμ και Άννας, 4) Η 

Προσευχή του Ιωακείμ, 5) Η Γέννηση της Παναγίας (στον τύπο της Φιλοστοργίας), 6) Η Ευλόγηση των 

ιερέων, 7) Τα Εισόδια της Παναγίας, 8) Η Προσευχή του Ζαχαρία, 9) Η Μνηστεία της Παναγίας. Από 

το σπάνιο κύκλο της Κοίμησης, που βασίζεται σε απόκρυφες διηγήσεις και λόγους Πατέρων της 

Εκκλησίας μας (ψευδό - Ιωάννη Θεολόγου, Transitus Mariae, Ιωάννη Θεσσαλονίκης) και στο Συναξάρι 

της 15ης Αυγούστου, απεικονίζονται τα επεισόδια 1) του Ευαγγελισμού και 2) της Προσευχής της 

Παναγίας πριν την Κοίμηση της. 3) της Αναγγελίας του συμβάντος από την Παναγία στις φίλες της, 4) 

του Αποχαιρετισμού τους και της 5) Έλευσης των αποστόλων από τα πέρατα σε ενιαία μοναδική για τη 

βυζαντινή και μεταβυζαντινή εικονογραφία σύνθεση. Η σειρά κλείνει με τον Αποχαιρετισμό των 

αποστόλων και την ευλογία αυτών από την Παναγία, επίσης μοναδική από άποψη εικονογραφίας 

παράσταση, η οποία παραπέμπει σε δυτικές απεικονίσεις Κοίμησης Μου - 15ου au 



120 

Ο κύκλος με τις σκηνές από το βίο της Παναγίας στο καθολικό του Σπηλαίου αποτελεί έναν από 

τους μεγαλύτερους για τη μνημειακή ζωγραφική της βυζαντινής και μεταβυζαντινής περιόδου. Από τα 

μέχρι σήμερα δημοσιευμένα παραδείγματα, τουλάχιστον στον ελλαδικό χώρο, πρώτος σε πλήθος 

σκηνών για τους μεταβυζαντινούς χρόνους αναδεικνύεται ο αντίστοιχος στη μονή Ντίλιου με δεύτερο 

αυτόν του Σπηλαίου, ενώ για το 17ο αι. εκείνος του μακεδόνικου καθολικού αποτελεί τον εκτενέστερο 

γνωστό κύκλο. Οι σκηνές από τον κύκλο της Κοίμησης δεν εντάσσονται στην περίπτωση μας, σε 

αντίθεση με τα περισσότερα γνωστά παραδείγματα, στη σύνθεση της Κοίμησης, αλλά αποτελούν 

ανεξάρτητες σκηνές, όπως και στη μονή Ντίλιου. Επίσης σπάνιος γενικότερα είναι και ο συνδυασμός 

σκηνών του βίου της Παναγίας με συνθέσεις από τον ανωτέρω κύκλο, όπως συμβαίνει στις περιπτώσεις 

των καθολικών Ντίλιου και Σπηλαίου. Η σύνθεση αυτή παραπέμπει σε μια σειρά εικόνων κρητικής 

τέχνης 15ου-18ου αι. με κοινό πρότυπο διαμορφωμένο πιθανότατα κατά το 15ο αι. (πρωιμότερο 

ακέραιο παράδειγμα, αρ. 1561 του Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών). 

Η ασυνήθιστη τοποθέτηση του θεομητορικού κύκλου στο χώρο του Ιερού Βήματος, όπου 

συναντώνται σκηνές με ευχαριστιακό - σωτηριολογικό συμβολισμό, στο καθολικό του Σπηλαίου δεν 

είναι τυχαία, αλλά επιθυμεί να τονίσει το ρόλο της Παναγίας στην Ενσάρκωση του Θεού - Λόγου και 

τη Σωτηρία του ανθρώπινου γένους με το Σταυρικό θάνατο του Χριστού, γεγονός που γίνεται 

σαφέστερο με τη διπλή απεικόνιση του Α ' οίκου του Ακάθιστου. Για το σκοπό αυτό υπερτερούν και οι 

συγκεκριμένες σκηνές με τις αγγελοφάνειες (Προσευχές Ιωακείμ, Αννας, Ζαχαρία. Παναγίας. 

Ευαγγελισμοί) που αποτελούν προεικονίσεις του θελήματος του Θεού, εντασσόμενες στο πλαίσιο της 

Θείας Οικονομίας. Η ανωτέρω επιλογή στο καθολικό του Σπηλαίου μαρτυρεί για τη θεολογική παιδεία 

και κατάρτιση του παραγγελιοδότη. ηγουμένου, η οποία συμβαδίζει με την ικανότητα του αγιογράφου 

να προσαρμοστεί στις απαιτήσεις του. λόγω και της ιδιότητας του. Το έργο του ζωγράφου από 

εικονογραφικής άποψης χαρακτηρίζεται εκλεκτιστικό. Ο αγιογράφος δημιουργεί πρωτότυπες και νέες 

συνθέσεις συνδυάζοντας μεμονωμένα μοτίβα 1) από την προγενέστερη παλαιολόγεια παράδοση, κυρίως 

της Μακεδονίας και Σερβίας, 2) από τα έργα των δύο «μεγάλων σχολών» του 16ου αι. στην Ήπειρο και 

το Άγιον Όρος, 3) από συνθέσεις συγγενικές των παριστανομένων, όπως είναι η Γέννηση της Παναγίας 

και ο Ευαγγελισμός στο πηγάδι, 4) από τη δυτική εικονογραφία του 14ου - 15ου αι. Η σπανιότητα 

σωζόμενων σκηνών από τον κύκλο της Κοίμησης στη βυζαντινή και κυρίως τη μεταβυζαντινή τέχνη σε 

συνδυασμό με την ανίχνευση δυτικών στοιχείων στις συνθέσεις του Σπηλαίου θέτουν εκ νέου το ζήτημα 

της καταγωγής του αρχικού κοινού προτύπου του κύκλου και της πορείας που ακολούθησε σε Ανατολή 

και Δύση. καθώς και εκείνο των αλληλεπιδράσεων μεταξύ ορθόδοξης και δυτικής εικονογραφίας. 



121 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΦΟΥΣΤΕΡΗΣ 

ΠΑΛΑΙΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΜΟΝΗΣ ΞΕΝΟΦΩΝΤΟΣ: 
ΣΥΝΑΛΛΗΛΑ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΑ ΠΡΟΓΡΑΜΜΑΤΑ 

Στο κατάγραφο μεσοβυζαντινό καθολικό της μονής Ξενοφώντος υπάρχουν 

τρεις διακριτές φάσεις τοιχογραφιών. Η νεότερη, του 19ου αιώνα, περιορίζεται στον 

τρούλο και τα σφαιρικά τρίγωνα. Οι δύο παλαιότερες μνημονεύονται στην γραπτή 

επιγραφή του έτους 1544. Ο γραφέας της, που ταυτίζεται με τον ζωγράφο Αντώνιο, 

διευκρινίζει ότι ζωγράφισε ολόκληρο το ναό εκτός από τους χορούς (εξόχως των 

χορών) όπου εργάστηκε άλλος ζωγράφος το όνομα του οποίου παραμένει άγνωστο. 

Στο παρελθόν, διατυπώθηκε η άποψη ότι οι δύο ζωγράφοι συνεργάστηκαν για 

τη δημιουργία ενιαίου προγράμματος (Μ. Γαρίδης). Ωστόσο η ανάλυση των 

στοιχείων του εικονογραφικού προγράμματος οδηγεί σε διαφορετικά συμπεράσματα. 

Πιο συγκεκριμένα, η επανάληψη της Σταύρωσης, του Λίθου και του ζεύγους των 

μελωδών της Κοίμησης, σε συνδυασμό με την απουσία της Έγερσης του Λαζάρου, 

καθιστά σαφές ότι ο Αντώνιος επρόκειτο να τοιχογραφήσει ολόκληρο το ναό 

υλοποιώντας ένα νέο εικονογραφικό πρόγραμμα. Για άγνωστο λόγο, αφού είχε 

ολοκληρώσει την τοιχογράφηση στο ανατολικό και στο δυτικό σκέλος, στα τέσσερα 

γωνιακά διαμερίσματα και στα παραβήματα, αναγκάστηκε να διακόψει-την εργασία 

του αφήνοντας άθικτες τις προγενέστερες τοιχογραφίες της εγκάρσιας κεραίας. 

Διασώζονται λοιπόν τμήματα από διαφορετικά εικονογραφικά προγράμματα, η 

έκταση των οποίων επιτρέπει να επιχειρήσουμε την αποκατάσταση τους. 

Ο Αντώνιος ακολούθησε πρότυπα εικονογραφικών προγραμμάτων που ήδη 

είχαν εφαρμοστεί στα καθολικά της Μεγίστης Λαύρας (1535) και του 

Κουτλουμουσίου (1540) και επικράτησαν γενικά στους ναούς αθωνικού τύπου τον 

16° αιώνα. Ο κάναβος των γραπτών πλαισίων αποδίδει ένα ιδιαίτερα πυκνό πλέγμα 

οκτώ διαχώρων ανά καμάρα, με αποτέλεσμα ο χριστολογικός κύκλος να είναι 

ιδιαίτερα εκτεταμένος, με 43 έως 47 συνολικά παραστάσεις. Ακολουθώντας την 

αφηγηματική λογική του Αντωνίου διαπιστώνεται ότι, εάν ολοκλήρωνε την εργασία 

του, στα τεταρτοσφαίρια των χορών θα υπήρχε πιθανότατα το στερεότυπο που ήδη 

είχε εφαρμόσει ο Θεοφάνης και ο ζωγράφος της Κουτλουμουσίου με τον δίπολο της 

Μεταμόρφωσης (Ν) και της ειςΆδου καθόδου (Β). 

Στις προγενέστερες τοιχογραφίες της εγκάρσιας κεραίας είναι ευδιάκριτα 

βασικά χαρακτηριστικά των εικονογραφικών προγραμμάτων της βυζαντινής 

περιόδου, όπως η απουσία διαχωριστικής ταινίας στο κλειδί των καμάρων και η 

μεγαλύτερη κλίμακα των μορφών. Στην περίπτωση αυτή οι παραστάσεις 

περιορίζονται στις δύο ανά καμάρα, με αποτέλεσμα ο χριστολογικός κύκλος να μην 

υπερβαίνει τις 17 παραστάσεις συνολικά. Επιπλέον, τα θέματα που προβάλλονται στα 

τεταρτοσφαίρια των χορών (Μυστικός Δείπνος και Επιτάφιος Θρήνος), δεν έχουν 

καμία σχέση με τις επιλογές που εφαρμόστηκαν σε όλους τους ναούς αθωνικού τόπου 

στον 16° αιώνα, αλλά συσχετίζονται μόνο με παλαιότερα βυζαντινά παραδείγματα. 

Το ενδιαφέρον του εικονογραφικού προγράμματος στο τμήμα που δεν κάλυψε 

ο Αντώνιος είναι ακόμη μεγαλύτερο. Όπως έχει δείξει ο Πλ. Θεοχαρίδης, οι χοροί 

μαζί με τις αντίστοιχες μεταβατικές καμάρες τους αποτελούν μεταγενέστερη 

προσθήκη. Επομένως, πρέπει να εξεταστεί η πιθανότητα ο ανώνυμος ζωγράφος που 

κλήθηκε να τοιχογραφήσει τους χορούς μετά την προσθήκη τους, να μην επενέβη στο 



122 

περιεχόμενο των βασικών καμάρων του βόρειου και νότιου σκέλους, αφού ο πυρήνας 

του μνημείου δεν διαταράχθηκε. Σύμφωνα με αυτή την θεώρηση και με βάση τις 

τέσσερις παραστάσεις των κύριων καμάρων του βόρειου και νότιου σκέλους, μπορεί 

να επιχειρηθεί η αποκατάσταση του εικονογραφικού προγράμματος πριν την 

καθαίρεση των τύμπανων της εγκάρσιας κεραίας. Με τα δεδομένα αυτά προκύπτει 

ένας περισσότερο συνεπτυγμένος αλλά πλήρης χριστολογικός κύκλος με τουλάχιστον 

δώδεκα παραστάσεις στις επιφάνειες πάνω από τις γενέσεις των καμάρων. 

Είναι λοιπόν εύλογο να θεωρήσουμε ότι το βασικό μέλημα του ζωγράφου των 

χορών ήταν να αποκαταστήσει το αφηγηματικό χάσμα που προέκυψε μετά την 

καθαίρεση των τύμπανων. Έτσι επανέλαβε σε νέες κατάλληλες θέσεις τις 

παραστάσεις που είχαν καταστραφεί και πρόσθεσε άλλες στις εκτενέστερες 

επιφάνειες των μεταβατικών καμάρων και των χορών που προστέθηκαν, 

εμπλουτίζοντας το προϋπάρχον εικονογραφικό πρόγραμμα. 

Ως προς την χρονολόγηση της προσθήκης των χορών και συνακόλουθα της 

τοιχογράφησής τους, terminus ante quem θεωρείται η μερική καταστροφή μιας 

κτητορικής παράστασης στην δυτική είσοδο του παρεκκλησίου του Αγίου Δημητρίου 

που είναι προσαρτημένο νοτίως του καθολικού. Ο εικονιζόμενος ζουπάνος Preda έχει 

ταυτιστεί με συνώνυμα πρόσωπα του περιβάλλοντος του Neagoe Basarab, με 

αποτέλεσμα η διασκευή του ναού σε αθωνικού τύπου και η τοιχογράφηση των χορών 

να μην μπορεί να τοποθετηθεί νωρίτερα από την δεύτερη δεκαετία του 16ου αιώνα. Σε 

σχέση όμως με τον προβληματισμό που αναπτύξαμε θεωρούμε ότι η έρευνα πρέπει 

να επανεξετάσει όχι μόνο το ζήτημα της ταύτισης του Preda και την πραγματική 

σχέση του με την υπόλοιπη κτητορική παράσταση, αλλά και τα αρχαιολογικά 

δεδομένα της εγκάρσιας κεραίας συνολικά, έτσι ώστε να διευκρινιστεί αν η 

ζωγραφική των χορών αντιπροσωπεύει πράγματι ένα πρώιμο σύνολο, ξένο προς τον 

χαρακτήρα των εικονογραφικών προγραμμάτων του 16ου αιώνα. 

[ C ^ X N I ΠΙΘΑΝΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΣΗ 

\//\ ΑΝΩΝΥΜΟΣ "ΖΩΓΡΑΦΟΣ ΧΟΡΩΝ" 

| 1 ΑΝΤΩΝΙΟΣ (1544) 



123 

ΒΑΣΙΛΙΚΉ Α. ΦΏΣΚΟΛΟΥ 

ΕΥΛΟΓΊΕΣ: ΠΑΡΟΥΣΊΑΣΗ ΤΟΥ ΕΡΕΥΝΗΤΙΚΟΎ ΠΡΟΓΡΆΜΜΑΤΟΣ ΤΟΥ ΠΑΝ/ΜΙΟΥ 

ΚΡΗΤΗΣ ΠΑ ΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΩΝ ΑΝΑΜΝΗΣΤΙΚΩΝ ΠΡΟΣΚΥΝΗΜΑΤΟΣ. 

Στόχος της ανακοίνωσης είναι μια πρώτη παρουσίαση του ερευνητικού 

προγράμματος με τίτλο «Ευλογίες, Εντοπισμός, καταγραφή και μελέτη των 

αναμνηστικών προσκυνήματος της μέσης και ύστερης βυζαντινής εποχής 

(8ος - α' μισό 15ου au): Τα αντικείμενα και ο ρόλος τους στη λατρεία και 

πρακτική του προσκυνήματος» που χρηματοδοτείται από την Επιτροπή 

Ερευνών του Πανεπιστημίου Κρήτης. 

Αντικείμενο του προγράμματος αποτελεί η συλλογή πληροφοριών από τις 

γραπτές πηγές για τις ευλογίες της μέσης και ύστερης βυζαντινής περιόδου και ο 

εντοπισμός, καταγραφή και συγκέντρωση των σχετικών υλικών καταλοίπων, δηλ. 

των φορητών αντικειμένων που χρησίμευσαν ως προσκυνηματικά ενθυμήματα σε 

ιερούς χώρους χριστιανικής λατρείας στο ίδιο χρονικό διάστημα. 

Στην ανακοίνωση θα παρουσιαστεί το σκεπτικό, οι άξονες και η 

οργάνωση της έρευνας, όπως επίσης και τα αποτελέσματα της πρώτης φάσης της. 

Τέλος, θα γίνει αναφορά στο σχεδιασμό για τη μελλοντική ανάπτυξη του 

προγράμματος. 



124 

ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΑΤΖΗΑΝΤΩΝΙΟΥ 

ΤΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ ΤΗΣ ΑΝΤΙΚΕΙΜΕΝΙΚΗ! ΚΑΙ ΑΚΡΙΒΟΥΣ ΟΝΟΜΑΣΙΑΣ ΤΩΝ ΤΕΧΝΙΚΩΝ 

ΚΕΝΤΗΜΑΤΩΝ ΣΤΑ ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΥΦΑΣΜΑΤΑ: ΠΡΑΓΜΑΤΙΚΟΤΗΤΑ, ΑΔΙΕΞΟΔΑ ΚΑ! 

ΠΙΘΑΝΕΣ ΛΥΣΕΙΣ, 

1. Α. Τι είναι για τον ομιλητή αντικειμενικά ακριβής καταγραφή των τεχνικών 

κεντημάτων; 

Η ιστορική, ηθική ονομασία και περιγραφή βασισμένη σε όρους που χρησιμοποιούνταν 

από τους ίδιους τους κατασκευαστές, μέσα στα χρονικά και γεωγραφικά πλαίσια του 

Βυζαντινού/μεταβυζαντινού κόσμου, όταν εμφανίζονται τέτοιες τεχνικές. 

Β. Τι σημαίνει τεχνική καταγραφή; 

Μια τεχνική προσέγγιση περιλαμβάνει την χρήση όρων που πηγάζουν από μια τεχνική 

ανάλυση των τεχνικών και όρων που συναντούμε στα υφάσματα αυτά και όχι μόνο σε 

καθαρά οπτική, περιγραφική ονομασία. 

2. Γιατί είναι σημαντική η ακριβής και με τεχνικούς όρους καταγραφή των 

κεντημάτων; 

• Για λόγους κατανόησης και αντικειμενικής περιγραφής και ερμηνείας των τεχνικών 

κεντημάτων που χρησιμοποιήθηκαν στο Βυζαντινό πολιτισμό/κόσμοι Ανάγνωση και 

κατηγοριοποίηση των σωσμένων Βυζαντινών υφασμάτων. 

• Γιατί όλοι οι ειδικοί/ερευνητές σήμερα εργάζονται με σκοπό την επικοινωνία σε 

παγκόσμια κλίμακα: 

1. Για ευκολία επικοινωνίας μεταξύ ειδικών στην Ελλάδα και το εξωτερικό μέσω μιας «όσο 

το δυνατόν κοινής ορολογίας-γλώσσας»: Να καταστεί δυνατή μια πιο ακριβής μετάφραση 

της έρευνας από ξένους ερευνητές σε Βυζαντινά κεντήματα. 

2. Για να καταστεί δυνατή μια αντίστοιχη καταγραφή των εκτός Ελλάδας Βυζαντινών 

υφασμάτων και από τους μη Έλληνες ειδικούς. 

3. Για μια καταγραφή παγκόσμιας εμβέλειας βασισμένη σε τεχνική ορολογία και 

ταυτόχρονα γλώσσα παραδοσιακά ελληνική. Το παραδοσιακό να κατανοηθεί από το 

νέο. 

3. Το πρόβλημα: Η έλλειψη λίστας με ονομασίες και μεθόδους κατασκευής όλων 

των παραδοσιακών τεχνικών κεντημάτων σε συνδιασμό με την έλλειψη γνώσης 

τεχνικών κεντημάτων από τους ενδιαφερόμενους ειδικούς στην Ελλάδα. 

Σαν αποτέλεσμα: 

• Οι ειδικοί στην Ελλάδα από το παρελθόν μέχρι και σήμερα δεν κατέγραψαν, αλλά ούτε 

καταγράφουν τις τεχνικές αυτές με όση ακρίβεια μπορούμε σήμερα. 



125 

• Βασικό παράδειγμα: Το συνοπτικά σκίτσα της Αγγελικής Χατζημιχάλη (1895-1965) 

βασισμένα σε οπτική παρατήρηση/προσομοιώσεις καλύπτουν γεωγραφικά την 

ελληνική επικράτεια αλλά δεν ανταποκρίνονται σε όλες τις περιοχές/περιόδου του 

Βυζαντίου πιθανότατα λόγω έλλειψης πληροφοριών. Η παροιμιώδης προσπάθεια της 

Louisa Pesel (1870-1947): Λύκειο των Ελληνίδων, ULITA, V&A. 

4, Ποιους επηρεάζει; 

Όλους τους ειδικούς: Αρχαιολόγους, ιστορικούς υφάσματος, συντηρητές υφάσματος, 

ερευνητές. 

5, Ποια τα προβλήματα της σύστασης λεξικού αντικειμενικής καταγραφής με τεχνική 

ορολογία; 

1οςΤρόπος προσέγγισης (βασική κατηγοριοποίηση πιο ακριβής από λεξικό όρων): 

• Η κατηγοριοποίηση όλων των τεχνικών κεντημάτων σε κατηγορίες οδηγεί σε ονομασίες 

αποδεκτές εντός αυτού του χώρου αλλά όχι σε παγκόσμιο επίπεδο λόγω έλλειψης 

ανταπόκρισης με παρόμοιες τεχνικές και πολύ «κλειστό» τρόπο περιγραφής. 

• Ηθική προσέγγιση: Η έλλειψη ειδικής γνώσης από αξιόπιστες πηγές για την ονομασία 

των τεχνικών κεντημάτων σε κάθε εποχή/τόπο. 

2°* Τρόπος προσέγγισης (τεχνική ονομασία): 

• Η δημιουργία ονομασίας: τα τρία βασικά στάδια όπου η βελόνα συναντά το ύφασμα 

και η δαιδαλώδης και μακροσκελής περιγραφή της κάθε τεχνικής κατόπιν. 

6, Πιθανές λύσεις 

» Η έρευνα όλων των γραπτών και προφορικών πληροφοριών που έχουν συλλέξει η 

Louisa Pesel, Αγγελική Χατζημιχάλη, Μαρία Θεοχάρη και άλλων ερευνητών στα 

κεντημένα Βυζαντινά και μεταβυζαντινά υφάσματα. 

• Η ολική επανεξέταση της υπάρχουσας ορολογίας και αναδόμηση με βάση απόπειρες 

δημιουργίας συστημάτων ονομασίας τεχνικών κεντημάτων από ειδικούς εντός και εκτός 

Ελλάδας (π.χ. CIETA embroider/ group, professor Anne Morrell). 

• Η παράθεση όλων των πληροφοριών που έχουμε σήμερα σε ένα σύστημα που θα 

μπορεί να ενσωματώσει όλες τις νέες πληροφορίες σε μορφή λίστας με συκρινόμενες 

πληροφορίες: 

\Ηυερουηνία-Ονουασία-Εουηνεία-ΣυννραΦέας-Πηνή-Παραλληλισρός με Δυτική ορολογία κα] 

ΙτφΗ 
» Η προώθηση των αποτελεσμάτων μιας τέτοιας προσπάθειας με σκοπό την υιοθέτηση 

της από ειδικούς στην Ελλάδα και το εξωτερικό. 

ΕΙΔΙΚΗ ΜΝΕΙΑ ΚΑΙ ΕΥΧΑΡΙΣΤΙΕΣ ΣΤΙΣ: 

MARY BROOKS (Textile Conservation Centre) και 

Professor ANNE MORRELL (Manchester Metropolitan University). 



126 

ΦΑΙΔΩΝ ΧΑΤΖΗΑΝΤΩΝΙΟΥ 

ΝΕΩΤΕΡΕΣ ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΉΣ ΟΙΚΟΔΟΜΙΚΕΣ ΦΑΣΕΙΣ ΤΗΣ ΔΥΤΙΚΗΣ ΠΤΕΡΥΓΑΣ 

ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΠΑΝΤΟΚΡΑΤΟΡΟΣ ΑΠΟΥ ΟΡΟΥΣ 

Αντικείμενο της παρούσας ανακοίνωσης αποτελεί η διαμόρφωση, κατά τα μέσα του 18e" αιώνα, της 

εσωτερικής όψης στο νότιο τμήμα της δυτικής πτέρυγας της Μονής Παντοκράτορος. Το τμήμα αυτό 

αποτελεί μέρος της επέκτασης προς νότον της Μονής, πιθανόν στα τέλη του 15ου και στις πρώτες 

δεκαετίες του 16ου αιώνα. Κατά τις εργασίες αποκαταστασης που βρίσκονται ακόμα σε εξέλιξη στην 

πτέρυγα αυτή, εντοπίστηκε ο νότιος τοίχος του πύργου του Τιμίου Προδρόμου, ο οποίος υψωνόταν στο 

κέντρο περίπου της δυτικής πτέρυγας (ο πύργος κατεδαφίστηκε μεταξύ των ετών 1744 και 1750). Το 

ομώνυμο παρεκκλήσι που θα βρισκόταν αρχικά στον τελευταίο όροφο του πύργου, μεταφέρθηκε αμέσως 

νοτιότερα και η σημερινή του θέση δεν αντιστοιχεί ως προς την κάθετο με την αρχική. 

Η μεταφορά του παρεκκλησίου του Τιμίου Προδρόμου προκάλεσε μία νέα διαμόρφωση της εσωτερικής 

όψης στο νότιο τμήμα της δυτικής πτέρυγας, η οποία ολοκληρώθηκε το 1776. Και στους τρεις ορόφους 

της όψης αυτής υπάρχουν τοξοστοιχίες, οι οποίες, στον πρώτο και στον δεύτερο όροφο, σχηματίζονταν 

αρχικά από οκτώ μεγάλα ανοίγματα με ημικυκλικά τόξα.. Με την ανακαίνιση του 1776 το βόρειο ακριανό 

ζεύγος των τοξωτών ανοιγμάτων του δευτέρου ορόφου ενοποιήθηκε, δημιουργώντας ένα μεγάλο τοξωτό 

άνοιγμα, προκειμένου να αναδειχθεί η ανατολική όψη του παρεκκλησίου του Τιμίου Προδρόμου στη νέα 

του θέση. Για λόγους συμμετρίας δημιουργήθηκε με τον ίδιο τρόπο το αντίστοιχο νότιο μεγάλο τοξωτό 

άνοιγμα στον ίδιο όροφο. Ενώ ο δεύτερος όροφος στο τμήμα αυτό της δυτικής πτέρυγας προστέθηκε μετά 

την επίσκεψη του Μπάρσκι (1744), οι γενέσεις παλαιότερων τόξων πάνω από τα σημερινά μεγάλα 

ακριανά τόξα δείχνουν ότι η πρώτη μορφή της όψης του ορόφου αυτού με τα οκτώ ανοίγματα (1751;) 

υπήρξε βραχύβια, της τάξεως των 25-30 χρόνων. Η ύπαρξη ενός ένατου ανοίγματος με ισλαμικό τόξο στο 

νότιο άκρο της δυτικής πτέρυγας, ενός ανοίγματος που κρύβεται σήμερα από την νότια πτέρυγα, 

φανερώνει ότι τα αρχικά τόξα του δευτέρου ορόφου πρέπει να ήταν όλα ισλαμικά, όπως εκείνα που 

υπήρχαν και στο νότιο άκρο του δευτέρου ορόφου στο βόρειο τμήμα της δυτικής πτέρυγας, αλλά 

φανερώνει επίσης ότι αρχικά η νότια πτέρυγα της Μονής ήταν χαμηλότερη, τουλάχιστον κατά έναν 

όροφο. 

Στην παρούσα ανακοίνωση θα παρουσιαστούν επίσης νέα στοιχεία που ήρθαν στο φως πρόσφατα και 

συμπληρώνουν την προβληματική γύρω από την οικοδομή ιστορία της δυτικής πτέρυγας, μία πρώτη 

προσέγγιση της οποίας είχε επιχειρηθεί σε ανακοίνωση μας στο Εικοστό Έκτο Συμπόσιο της Χ.Α.Ε. 

(2006). Τα νέα αυτά στοιχεία αφορούν στην παλαιότερη διαρρύθμιση του χώρου του παλαιού μαγειρείου, 

που εντοπίστηκε κάτω από την σημερινή τράπεζα, καθώς και στα υπολείμματα του κατεδαφισμένου 

πύργου του Τιμίου Προδρόμου. 



127 

ΕΛΕΝΗ - ΑΝΝΑ ΧΛΕΠΑ 

Ο ΔΙΕΘΝΗΣ ΟΙΚΟΣ ΨΗΦΙΔΩΤΩΝ SALVIATI ΤΗΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ ΣΤΟ ΛΑΦΝΙ. Η ΠΡΩΤΗ ΣΥΝΤΗΡΗΣΗ ΤΩΝ 

ΨΗΦΙΔΩΤΩΝ (1890-1893) ΒΑΣΕΙ ΤΩΝ ΑΡΧΕΙΑΚΩΝ ΠΗΓΩΝ. 

Μετά από πρωτοβουλίες (1885) της νεοσύστατης Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας για τη 

διάσωση των ψηφιδωτών του καθολικού της μονής Δαφνιού και τους αλλεπάλληλους σεισμούς (1886-

1888). που προξένησαν σημαντικές βλάβες στο ναό, αρχίζει η δραστηριοποίηση της Αρχαιολογικής 

Υπηρεσίας για την συντήρηση τους. Οι πρώτες στερεωτικές εργασίες στο ναό ξεκινούν τον Νοέμβριο 

του 1888 με την επισκευή του κωδωνοστασίου και την υποστήριξη του ΒΔ τμήματος του με αντηρίδα. 

Οι εργασίες διακόπτονται από νέο ισχυρό σεισμό (1889) που προξενεί περαιτέρω ρωγμές στο κτίριο 

καθακ και την αποκόλληση και πτώση επιχρισμάτων και ψηφιδωτών. Ήδη. από τον Ιούνιο του 1888 

το υπουργείο εξωτερικών της Ελλάδας είχε ξεκινήσει μια ενδιαφέρουσα αλληλογραφία με την ιταλική 

κυβέρνηση στη Ρώμη προς αναζήτηση κατάλληλων ψηφοτεχνιτών για την στερέωση του ψηφιδωτού 

διακόσμου στο καθολικό. Η ιταλική κυβέρνηση είχε προτείνει, «τον εξαίρετο καλλιτέχνη που 

συντήρησε τα μωσαϊκά της Ραβέννας» Carlo Novelli. ο οποίος είχε εργασθεί με επιτυχία στον Αγιο 

Απολλινάριο και στον Αγιο Βιτάλιο (1883-1887) της Ραβέννας, ενώ εκείνη την περίοδο εργαζόταν 

ακόμα στην αποκατάσταση των ψηφιδωτών του Μητροπολιτικού της ναού (1887-1890). Ο Novelli 

επισκέφθηκε το καθολικό μαζί με μέλη της αρμόδιας επιτροπής των έργων στο Δαφνί (Ziller, Γαζή. 

Doerpfeld), συνέταξε αναλυτική έκθεση για την κατάσταση όλων των ψηφιδωτών και στη συνέχεια 

στερέωσε προσωρινά τα ετοιμόρροπα ψηφιδωτά του θόλου με τσιμέντο και καρφίδες (1889). Όμως, οι 

υποχρεώσεις του στη Ραβέννα δεν επέτρεπαν την αναγκαία, διετή τουλάχιστον παραμονή του στο 

Δαφνί και πρότεινε τον Francesco Novo ως αντικαταστάτη του. Εν τω μεταξύ, ο πρόξενος της 

Ελλάδας στη Βενετία, μετά από νέα αναζήτηση ειδικευμένων τεχνιτών για το Δαφνί, προτείνει τον 

οίκο Salviath που παρήγαγε πολύχρωμες ψηφίδες, διέθετε την υψηλή τεχνογνωσία της τέχνης του 

ψηφιδωτού και είχε τους κατάλληλους τεχνίτες, ως τον πλέον ενδεδειγμένο για την αποκατάσταση των 

εικόνων. Το περίφημο εργαστήριο «μωσαϊκών» του Antonio Salviati είχε έδρα το Murano (1860), 

υποκατάστημα στην Αγγλία από το 1868 (Venice and Murano Glass Company), και αποδεδειγμένη 

εμπειρία στις στερεώσεις των ψηφιδωτών σε μνημεία όπως. ο Άγιος Μάρκος της Βενετίας, ο Αγιος 

Αμβρόσιος στο Μιλάνο, η Μητρόπολη του Παλέρμου κ.α. Εξάλλου, πρωταρχικός ήταν ο ρόλος του 

στην αναβίωση και διάδοση των ποικίλων εφαρμογών της τέχνης του ψηφιδωτού, ενώ αναλάμβανε 



128 

Ως προς τη συντήρηση των εικόνων στο Δαφνί, από την σχετική αλληλογραφία (1890), προκύπτει ότι 

ο υιός Giulio Salviati, ο οποίος είχε επιληφθεί του θέματος προσωπικά, ζήτησε εξαρχής την επιτόπου 

έρευνα και την πραγματογνωμοσύνη δύο ειδικών τεχνιτών, ενός «μωσαϊκουργού» (mosaicista) και 

ενός ψηφοθέτη (collocatore), που θα εξέταζαν, τόσο την κατάσταση του υποστρώματος όσο και τις 

ιστορικές και καλλιτεχνικές παραμέτρους για την αναπαραγωγή των αποσπασθέντων τμημάτων 

(lacunae), το ύφος. το χρώμα κ.λ.π. Τελικά, το καλοκαίρι του 1890 μεταβαίνει στο Δαφνί ένας μόνο 

αρχιτεχνίτης του εργαστηρίου, ο Arturo Ambrosi. Σε διάστημα ενός μηνός ο Salviati, ο οποίος 

αλληλογραφεί στα ιταλικά απευθείας με τον έφορο αρχαιοτήτων Π. Καββαδία, ενημερώνεται από τον 

Ambrosi για την απογοητευτική κατάσταση των εικόνων. Σε μακροσκελές γράμμα του προς τον 

Καββαδία, ο Salviati εκφράζει την ανησυχία του για τις μεγάλες δυσκολίες του εγχειρήματος, λόγω 

της πολύ κακής κατάστασης των ψηφιδωτών, επισημαίνει τα προβλήματα που μπορεί να ανακύψουν 

κατά την αποκόλληση τους και υπογραμμίζει ότι δεν μπορεί να δεσμευτεί ως προς το αποτέλεσμα της 

εργασίας, μολονότι θέλει να συμβάλλει στη διάσωση του μνημείου. Από τον Σεπτέμβριο μέχρι το 

Δεκέμβριο του 1890. δύο έμπειροι τεχνίτες του οίκου Salviati, ο Arturo Ambrosi και ο Giuseppe 

Zambon. που είχαν εργασθεί τον Άγιο Μάρκο, εκτελούν την αποτοίχιση των ψηφιδωτών του θόλου, 

μετά τη φωτογράφηση τους. Ακολούθησε η ανακατασκευή του τρούλου (1891) και του τύμπανου, ενώ 

η στερέωση των ψηφιδωτών ξεκίνησε τον Αύγουστο του 1892, μετά από νέα διερεύνηση για ειδικούς 

τεχνίτες στη Βενετία. Αυτή τη φορά θα είναι ο Francesco Novo, δάσκαλος των ψηφοθετών του Αγίου 

Μάρκου, και πάλι ο Zambon που θα αναλάβουν τη στερέωση των ψηφιδωτών του Δαφνιού, ενώ 

προτίθενται να επεκτείνουν τη δραστηριότητα τους και σε άλλους ναούς. Εξάλλου, ο Novo είχε 

προτείνει στην ελληνική κυβέρνηση και την ίδρυση Σχολής για την τέχνη του ψηφιδωτού στην Αθήνα, 

υπό την εποπτεία του. Οι περισσότερες εργασίες στο καθολικό τελείωσαν τον Ιούλιο του 1893, ενώ 

υπήρξαν και έντονες επικρίσεις για το έργο. Οι πρωτοβουλίες της ελληνικής κυβέρνησης και 

προσωπικά του εφόρου αρχαιοτήτων και γενικού γραμματέα της Εν Αθήναις Αρχαιολογικής 

Εταιρείας. Π. Καββαδία, οι οποίες προκύπτουν από τα αρχειακά τεκμήρια, καθώς και η ανταπόκριση 

της ιταλικής κυβέρνησης, αναδεικνύουν το αυξανόμενο επιστημονικό ενδιαφέρον για τη διάσωση και 

συντήρηση της βυζαντινής τέχνης στα τέλη του 19ου αιώνα, ενώ σηματοδοτούν το όψιμο ενδιαφέρον 

της Αρχαιολογικής Εταιρείας για τα βυζαντινά μνημεία. Το ενδιαφέρον αυτό αντανακλά την 

ιδεολογική αναβάθμιση και ενσωμάτωση του Βυζαντίου στον «εθνικό βίο», αλλά και την σταδιακή 

ανάπτυξη της επιστήμης της ιστορίας της τέχνης. 



129 

ΙΩΑΝΝΗΣ Π. ΧΟΥΛΙΑΡΑΣ 

Ο ΖΩΓΡΑΦΙΚΟΣ ΔΙΑΚΟΣΜΟΣ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΜΕΤΑΜΟΡΦΩΣΗΣ 

ΔΡΕΝΟΒΟΥ ΛΙΟΥΝΤΖΗΣ ΣΤΗ ΒΟΡΕΙΑ ΗΠΕΙΡΟ (1666) 

Η μονή βρίσκεται ανάμεσα στα χωριά Νόκοβο και Μίγκουλη κοντά στο 

Αργυρόκαστρο στη Noua Αλβανία, Το καθολικό είναι τρίκογχος απλός τετρακιόνιος 

σταυροειδής εγγεγραμένος ναός με τρούλο και φέρει μικρό αδιακόσμητο νάρθηκα, 

Σύμφωνα με την επιγραφή ο ναός ανεγέρθηκε και ιστορήθηκε στα 1666 από τα 

αδέλφια Δημήτριο και Γεώργιο. Ο διάκοσμος δεν σώζεται σε καλή κατάσταση και σε 

πολλά σημεία είναι δυσδιάκριτος από την αιθάλη και τις φθορές. 

Στο Ιερό Βήμα αναπτύσσεται ο Ευχαριστιακός κύκλος, με την Πλατυτέρα, Ιεράρχες, 

το Μελισμό, το Άγιο Μανδήλιο, τη Φιλοξενία του Αβραάμ, την Άκρα Ταπείνωση, το 

Όραμα του Πέτρου Αλεξανδρείας, καθώς και παραστάσεις από το βίο και τα θαύματα 

του Χριστού, όπως ο Ιησούς Διδάσκων στο Ναό, η Ίαση του εκ γενετής τυφλού, η 

Ίαση της θυγατέρας της Χαναναίας και η Ίαση του σεληνιαζόμενου. Από το 

Χριστολογικό κύκλο ιστορούνται στους πλάγιους τοίχουςο Ευαγγελισμός, η Γέννηση, 

η Εις Άδου Κάθοδος, η Ψηλάφηση και στην ανατολική καμάρα η Ανάληψη. 

Στον τρούλο εικονίζεται ο Παντοκράτορας, ο οποίος περιβάλλεται από τετράλοβα 

στηθάρια με αγγέλους. Ακολουθεί σε άλλο ομόκεντρο κύκλο η Αγγελική Λειτουργία 

και στο τύμπανο οχτώ προφήτες. Στα σφαιρικά τρίγωνα παριστάνονται οι τέσσερις 

Ευαγγελιστές με τα σύμβολα τους. Οι απεικονίσεις του Χριστού, ως Μεγάλου 

Αρχιερέα, Παλαιού των Ημερών, Εμμανουήλ και Μεγάλης Βουλής Αγγέλου 

καλύπτουν τα ανώτερα τμήματα του ναού, ενώ στο δυτικό άκρο της δυτικής καμάρας 

εικονίζεται η Θεοτόκος Βρεφοκρατούσα στον τύπο της Βλαχερνήτισσας. 

Στην πρώτη ζώνη του κυρίως ναού παριστάνονται ολόσωμοι άγιοι και αγίες. Στην 

επόμενη ζώνη στο βόρειο τοίχο βλέπουμε τρεις σκηνές της Παλαιάς Διαθήκης, τη 

Βάτο, τους Τρεις Παίδες εν καμίνω και την Πυρφόρο ανάβαση του Προφήτη Ηλία, 

ενώ στην αντίστοιχη ζώνη στο νότιο τοίχο, το Επί Σοι χαίρει, τον Δανιήλ στο λάκκο 

των λεόντων και την Πεντηκοστή. Στην τρίτη ζώνη του νότιου τοίχου συνεχίζεται το 

Δωδεκάορτο και ο κύκλος των Παθών με την Υπαπαντή, τη Βάπτιση, την Έγερση του 

Λαζάρου, τη Βαϊοφόρο, τη Μεταμόρφωση και το Μυστικό Δείπνο. Στην ίδια ζώνη 

στο δυτικό τοίχο ιστορείται η Κοίμηση και από πάνω η Σταύρωση. Στο βόρειο τοίχο 



130 

ιστορούνται στην τρίτη ζώνη ο Νιπτήρας, η Προδοσία, η Απόνιψη του Πιλάτου, η 

Έφιππη συνοδεία, ο Ελκόμενος και ο Θρήνος. 

Στις ανώτερες ζώνες της βόρειας και νότιας κεραίας τοποθετούνται θαύματα και 

σκηνές από το βίο του Χριστού από τις οποίες διακρίνονται η Εκδίωξη των εμπόρων, 

η Κυριακή του Ζακχαίου και η Ίαση του παραλυτικού. Στο νοτιοδυτικό διαμέρισμα 

ιστορούνται η Γέννηση της Θεοτόκου, ο Χριστός εκβάλλων τα δαιμόνια και στην 

ασπίδα η Αγία Τριάδα, στο δε βορειοδυτικό τα Εισόδια της Θεοτόκου, η Μεταμέλεια 

και ο Απαγχονισμός του Ιούδα και στην ασπίδα ο Ιωάννης ο Πρόδρομος. 

Οι ζωγράφοι του ναού, Δημήτριος και Γεώργιος, ιστορούν μια σειρά μνημείων στην 

Ήπειρο από το 1658 μέχρι και το 1673. Την καταγωγή τους από το χωριό Γράμμος 

της Καστοριάς γνωρίζουμε από τις επιγραφές άλλων ναών. 

Στη μονή Μεταμόρφωσης οι δύο ζωγράφοι επαναλαμβάνουν τύπους γνωστούς από 

τα προηγούμενα έργα τους, όπως οι διάφορες παραλλαγές απεικόνισης του Χριστού, 

η Πυρφόρος ανάβαση του Προφήτη Ηλία και το Επί Σοι χαίρει. Η εικονογραφία τους 

αντλεί στη συντριπτική της πλειοψηφία από τις συνθέσεις των εκπροσώπων της 

σχολής της ΒΔ Ελλάδας και ιδιαίτερα του Φράγγου Κονταρή στη Μεταμόρφωση 

Βελτσίστας. Σε κοινά πρότυπα οφείλονται οι παραστάσεις της Υπαπαντής, της 

Γέννησης, της Μεταμόρφωσης, του Μυστικού Δείπνου, του Νιπτήρα, της Προδοσίας, 

της Απόνιψης του Πιλάτου, της Έφιππης συνοδείας του Ελκόμενου, της Μεταμέλειας 

και του Απαγχονισμού του Ιούδα, του Θρήνου, της Ανάστασης, της Ανάληψης, 

καθώς και η διαμόρφωση του προγράμματος του τρούλου, η Ίαση του εκ γενετής 

τυφλού και η Εκδίωξη των εμπόρων από το Ναό. Οι ζωγράφοι λαμβάνουν επίσης 

συγκεκριμένα στοιχεία από την παλαιολόγεια παράδοση της Μακεδονίας, όπως 

δείχνει η παράσταση της Κοίμησης της Θεοτόκου, όπου ο Χριστός ευλογεί το νεκρό 

σώμα της μητέρας Του και η απεικόνιση σε περίοπτη θέση του αγίου Αχίλλειου. Από 

την Κρητική σχολή οι επιρροές τους είναι περιορισμένες και εμφανίζονται σε λίγες 

σκηνές, όπως στον Ευαγγελισμό και στην Ίαση του παραλυτικού, καθώς και σε 

ελάχιστες λεπτομέρειες, όπως η απουσία του τοπίου πίσω από τον Κόσμο στην 

Πεντηκοστή και των ιπτάμενων σεραφείμ με ριπίδια στην Αγγελική Λειτουργία. 

Το ύφος των τοιχογραφιών του ναού είναι αυστηρό και παραπέμπει σε κλασικά 

πρότυπα του 16ου αιώνα. Από τα χαρακτηριστικά της τέχνης των ζωγράφων αξίζει να 

σταθούμε στις ανθρωποκεντρικές συνθέσεις, στις εύρωστες μορφές, στα έντονα 

χαρακτηριστικά των προσώπων, στα εκφραστικά μάτια και στο έντονο εξόγκωμα 

ορισμένες φορές στο κέντρο του αυτιού. 



ΟΙ ΟΜΙΛΗΤΕΣ ΤΟΥ 27ου ΣΥΜΠΟΣΙΟΥ 

1. Δημήτριος Αθανασούλης 

Εμμ. Μπενάκη 97-101,106 81 Αθήνα 

2. Πασχάλης Ανδρούδης 

Φιλικής Εταιρείας 47,546 21 Θεσσαλονίκη 

3. Αναστάσιος Αντωνάρας 

Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού, Λεωφ. Στρατού 2, Τ,Θ. 500 46,540 13 Θεσσαλονίκη 

4. Σταύρος Αρβανιτόπουλος 

Αραπάκη 85,176 75 Καλλιθέα 

5. Κλήμης Ασλανίδης 

Δεινοκράτους 77,115 21 Αθήνα 

6. Ιωάννης Βαραλής - Ιωάννης Λώλος 

Λομβαρδού 11-13,114 73 Αθήνα 

7. Ιωάννης Βιταλιώτης 

Ηλέκτρας 65,176 73 Αθήνα 

8. Ελένη Βλαχοπούλου-Καραμπίνα 

Φ. Τζαβέλα 16,453 33 Ιωάννινα 

9. Σωτήρης Βογιατζής 

Λεμεσού 29,156 69 Παπάγου 

ΙΟ.Έλλη Γκαλά-Γεωργιλά 

Δελφών 195,546 55 Θεσσαλονίκη 

11.Σταύρος Γουλούλης 

Μίνωος 13,413 36 Λάρισα 

12.Νικόλαος Γραικός 

Αμύντα 20,601 00 Κατερίνη 

13.Kathrin Colburn 

Metropolitan Museum of Art, 1000 Fifth Avenue, 10128 New York 

14.Γιώργος Δεληγιαννάκης 

Βούλγαρη 69,185 34 Πειραιάς 

15.Στέλλα Frigerio-Ζένιου 

42, rue de Vermont, 1202 Genève, Suisse 

Ιό.Μιχάλης Κάππας 

Τριών Ναυάρχων 21,241 00 Καλαμάτα 

Π.Γιαννούλα Καπλάνη - Ελένη Νάκη - Χρήστος Καρύδης 

Μουσείο Ελληνικής Λαϊκής Τέχνης, Κυδαθηναίων 17,105 58 Αθήνα 



132 

18.Όλγα Καραγιώργου 

Ψηλορείτου 64,173 42 Αθήνα 

19.1ωάννα Καράνη 

Φραγκοκκλησιάς 34,151 25 Μαρούσι 

20.1ωάννης Καρατζόγλου 

Αγίων Πάντων 29,176 72 Καλλιθέα 

2ΐ.Άννα-Μορία Κάσδαγλη 

4η ΕΒΑ, Οδός Ιπποτών, 851 00 Ρόδος 

22.Κωνσταντίνος Κατσίκης 

Μεσολογγίου 43,566 25 Συκιές Θεσσαλονίκης 

23.Χαρίκλεια Κοιλάκου 

1η ΕΒΑ Πανός 16,105 55 Αθήνα 

24.Αικατερίνη-Κωνσταντίνα Κοντοπανάγου 

Αριστείδη Χρ|στίδη 6,452 21 Ιωάννινα 

25.Χάρης Κουτελάκης 

Ιπποκράτους 100,114 72 Αθήνα 

26.Λάζαρος Κωνσταντινίδης 

Πραξιτέλους 72-74,185 32 Πειραιάς 

27.Μαρία Λαμπρινού 

1η ΕΒΑ, Πανός 16,105 55 Αθήνα 

28.Δημήτριος Λιάκος 

Μακρονήσου 6,566 25 Συκιές, Θεσσαλονίκη 

29.Όλγα Μαγουλά 

Edgbaston Β15 2ΤΤ, Birmingham, UK 

30.Σταύρος Μαδεράκης 

Λυκούργου 48,175 63 Π. Φάληρο 

31.Σταύρος Μαμαλούκος 

Έκτορος9,152 35 Βριλήσσια 

32.Αθανάσιος Μαΐλης 

24η ΕΒΑ, Όθωνος 45,351 00 Λαμία 

33.Κατερίνα Μανούσου-Ντέλλα 

οδός Ιππάρχου 3, 851 00 Ρόδος 

34,Νικόλαος Μερτζιμέκης - Νικόλαος Σιώμκος 

10η ΕΒΑ, Πλ. Ιπποδρομίου 7, 546 21 Θεσσαλονίκη 



133 

35.1ωάννης Μότσιανος 

Βρύοντος 6,551 31 Καλαμαριά Θεσσαλονίκη 

36.Έρση Μπρούσκαρη 

Διογένους 8,112 52 Αθήνα 

37.Anna Muthesius 

23 Sedley Taylor Road, Cambridge CB2 8PW 

38.Ζιελίνσκα Ντομπρόχνα - Αλέξανδρος Τσάκος 

Πανδρόσου 46,175 63 Π. Φάληρο 

39.Αννα Νίκα 

4η ΕΒΑ, οδός Ιπποτών, 851 00 Ρόδος 

40.Θέτις Ξανθάκη 

Σικελιανού 41,163 45 Αθήνα 

41.Νικόλαος Παζαράς - Έφη Δουλγκέρη 

Εγνατία 43, Πυλαία, 555 35 Θεσσαλονίκη 

42.Έλενα Παπασταύρου - Δάφνη Φίλιου 

Βυζαντινό & Χριστιανικό Μουσείο, Βασ. Σοφίας 22,106 75 Αθήνα 

43.Μιχαήλ Παπαβαρνάβας 

Κάτω Πλατανίτης, 300 20 Αντίριο 

44.Σωτήρης Παράσχου 

Δασυλλίου 47,262 25 Πάτρα 

45 Αφροδίτη Πασαλή 

Μεγ. Αλεξάνδρου 7,412 22 Λάρισα 

46.Χαράλαμπος Πέννας 

Περγάμου 25,171 21 Αθήνα 

47.Νεκτάριος Πέττας 

Ελάσσονος 1& Μπουμπουλίνας, 153 44 Γλυκά Νερά 

48 Αργύρης Πετρονώτης 

Σόλωνος 99,542 48 Θεσσαλονίκη 

49.Ναταλία Πούλου-Παπαδημητρίου 

Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Τομέας Αρχαιολογίας, 54006 Θεσσαλονίκη 

50.Ξανθή Σαββοπούλου-Κατσίκη 

Διονυσίου 12, Άνω Πόλη, 546 34 Θεσσαλονίκη 

51.Γιούλη Σπαντιδάκη 

Κουμανούδη 26,114 26 Αθήνα 



134 

52.Αγγελική Σταυροπούλου 

Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων, Φιλοσοφική Σχολή, Τμήμα Αρχαιολογίας, 451 10 Ιωάννινα 

53.1ωάννα Στουφή-Πουλημένου 

Νεφέλης 20,152 32 Χαλάνδρι 

§4.Νικόλαος Τουτός 

Σόλωνος 60,546 44 Θεσσαλονίκη 

55.Δημήτριος Τριανταφυλλόπουλος 

Αδρία 19Α, 1070 Λευκωσία, Κύπρος 

56.Νικόλαος Τριβυζαδάκης 

Μαρασλή 45,542 49 Θεσσαλονίκη 

57, Alexandra Trifonova 

Βιζυηνού 14 546 36 Θεσσαλονίκη 

58.Εμμανουήλ Τσάλης 

Μάνης 6,172 36 Υμηττός 

59.Μ αρίζα Τσιάπαλη 

17η ΕΒΑ, Δημογεροντίας 10,501 00 Κοζάνη 

60.Χριστίνα Τβιγωνάκη 

Θησέως 5-7,175 62 Π. Φάληρο 

61.Αγαθονίκη Τσιλιπάκου 

11η ΕΒΑ, Α. Καμάρα 3,591 00 Βέροια 

62.Παρασκευή Τριτσαρόλη 

Παράρτημα ΚΖ' ΕΠΚΑ, Παλιό Σχολείο Πλαταμώνα, 600 65 Πλαταμώνας Πιερία 

63.Γεώργιος Φουστέρης 

Ιωαννίνων 62,546 39 Θεσσαλονίκη 

64.Βασιλική Φώσκολου 

Δαφνομήλη 10,114 71 Αθήνα 

65.Κωνσταντίνος Χατζηαντωνίου 

The Old Village Hall, Plougt Road, Colchetser, Essex C07 8 LD, England 

66.Φαίδων Χατζηαντωνίου 

Κασσάνδρας 50,546 32 Θεσσαλονίκη 

67.Έλενα-Αννα Χλέπα 

Νίκης 52,105 58 Αθήνα 

68.1ωάννης Χουλιάρας 

Μεγ. Αλεξάνδρου 2,453 33 Ιωάννινα 



Οι περιλήψεις είναι φωτοτυπικές 

αναπαραγωγές των πρωτοτύπων κειμένων 

που κατέθεσαν οι συγγραφείς, Ως εκ τούτου 

δεν έχουν υποστεί γλωσσική 

ή άλλη επεξεργασία 







Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

