
  

  Ετήσιο Συμπόσιο Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 28 (2008)

   Εικοστό Όγδοο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης

   

 

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 05:42:09



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 05:42:09



ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΟΓΔΟΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΉΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

'Αθήνα, 16,17 καί 18 Μαΐον 2008 

Βυζαντινό καί Χριστιανικό Μονσείο 

Βασ. Σοφίας 22, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2008 





ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

ΕΙΚΟΣΤΟ ΟΓΔΟΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΉΝΗΣ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

ΠΡΟΓΡΑΜΜΑ 

ΚΑΙ ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ ΕΙΣΗΓΗΣΕΩΝ ΚΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΩΝ 

Αθήνα, 16,17 καί 18 Μαίου 2008 

Βυζαντινό καί Χριστιανικό Μουσείο 

Βασ. Σοφίας 22, 'Αθήνα 

ΑΘΗΝΑ 2008 



ΕΚΤΥΠΩΣΗ: Σ. ΑΘΑΝΑΣΟΠΟΥΛΟΣ - Ε. ΠΑΠΑΔΑΜΗ & ΣΙΑ Ε.Ε. 

ΙΩΑΝ. ΘΕΟΛΟΓΟΥ 80 ΖΩΓΡΑΦΟΥ. ΤΗΛ. 210.77.10.548 - 210.77.02.033 - 210.77.07.114, FAX: 210.77.10.581 

www.simmetria.gr 



ΕΙΚΟΣΤΟ ΟΓΔΟΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ 

ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ ΤΕΧΝΗΣ 

Αθήνα, 16,17 και 18 Μαΐου 2008 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 

Βασ. Σοφίας 22, Αθήνα 

Π Ρ Ο Γ Ρ Α Μ Μ Α 

Το καθιερωμένο εαρινό συμπόσιο για τη Βυζαντινή και τη Μεταβυζαντινή 

Αρχαιολογία και Τέχνη συγκαλείται για εικοστή όγδοη φορά από την Χριστιανική 

Αρχαιολογική Εταιρεία κατά το τριήμερο 16-18 Μαΐου 2008. 

Οι πρωινές συνεδριάσεις αρχίζουν στις 10.00 ενώ οι απογευματινές 

συνεδριάσεις στις 17.00. Το ειδικό επιστημονικό θέμα, του εφετινού συμποσίου, 

είναι «Κείμενα σε αντικείμενα». Σε αυτό έχουν αφιερωθεί τέσσερις εισηγήσεις και 

συζήτηση στρογγυλής τράπεζας. 

Οι συνεδριάσεις της Παρασκευής καλύπτουν την τέχνη της 

παλαιοχριστιανικής και βυζαντινής περιόδου. Οι συνεδριάσεις του Σαββάτου 

αφορούν στο ειδικό θέμα, η πρωινή συνεδρία της Κυριακής είναι αφιερωμένη στην 

τέχνη της Δύσης και των λατινοκρατούμενων περιοχών, ενώ η απογευματινή 

συνεδρίαση στην τέχνη της μεταβυζαντινής περιόδου. 

Ο αριθμός των εισηγήσεων είναι (4) και των ανακοινώσεων είναι (48), και 

παρακαλούνται τόσον οι ομιλητές όσον και οι προεδρεύοντες των συνεδριάσεων 

να τηρούν με σχολαστική ακρίβεια τον χρόνο παρουσίασης που προβλέπεται από 

το πρόγραμμα. 

Η Χριστιανική Αρχαιολογική Εταιρεία ευχαριστεί το Υπουργείο Πολιτισμού 

για την οικονομική ενίσχυση ως προς τους σκοπούς του, και το Βυζαντινό και 

Χριστιανικό Μουσείο για τη φιλοξενία του. 





ΕΙΚΟΣΤΟ ΟΓΔΟΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ 
ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑΣ ΚΑΙ 

ΤΕΧΝΗΣ 
Αθήνα, 16, 17 και 18 Μαΐου 2008 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο 

Παρασκευή, 16 Μαΐου 2008 

Πρωινή Συνεδρίαση 

ΠΡΩΙΜΗ Β ΥΖΑ Ν TIN Η ΠΕΡΙ Ο Α Ο Σ 

Προεδρεύουν: Σοφία Καλοπίση-Βέρτη 

Χρυσούλα Μπαλτογιάννη 

10.00 Έναρξη 

10.15 Μαρία Καζαμία-Τσέρνου: Κείμενο και μνημείο: η αλληλοπεριχώρηση δύο ιστορικών 

πηγών 

10.30 Δημήτρης Χατζηλαζάρου: Ο πρωτοβυζαντινός οικισμός της Σχοινούσας 

10.45 Πέτρος Κουφόπουλος, Μαρίνα Μυριανθέως-Κουφοπούλου: Επιτομή του πρώιμου 

οικοδομικού χρονικού της μονής Σινά 

11.00 Σωτήρης Βογιατζής: Παρατηρήσεις στην οικοδομική ιστορία της Παναγίας 

Καταπολιανής Πάρου 

11.15 Συζήτηση 

11.30 Διάλειμμα 

Προεδρεύουν: Ευγενία Χαλκιά 

Ισίδωρος Κακούρης 

12.00 Θανάσης Μαΐλης: Παλαιοχριστιανική βασιλική και νεκροταφείο των "σκοτεινών 

αιώνων" στη Μαριολάτα Φωκίδας 

12.15 Γιώργος Μπροκαλάκης: Τα ευρήματα των τάφων από τη βασιλική της Μαριολάτας 

στη Φωκίδα 

12.30 Σοφία Ζύρμπα, Γιώργος Κακαβάς: Νέα αρχαιολογικά δεδομένα για την 

παλαιοχριστιανική και πρωτοβυζαντινή Σαλαμίνα 

12.45 Μαρία Σιγάλα: Τα Κελλιά της Χάλκης Δωδεκανήσου. Η χρονολόγηση των 

τοιχογραφιών και η σημασία τους 

13.00 Χριστίνα Τσιγωνάκη, Νίκος Ρουμελιώτης, Νικολία Σπανού, Μαριλένα 

Κοκκινάκη: Βασιλική Α' της Ιτάνου. Οι νέες τεχνολογίες στην υπηρεσία της 

αρχαιολογικής έρευνας (Πυθαγόρας Ι, ΕΠΕΑΕΚ II) 

13.15 Συζήτηση 

13.30 Δήξη της πρωινής συνεδρίασης 



6 

Απογευματινή Συνεδρίαση 

ΜΕΣΗ Β ΥΖAN TIN Η ΠΕΡΙΟΔ Ο Σ 

Προεδρεύουν: Ροδονίκη Ετζέογλου 

Ελένη Γκίνη-Τσοφοπούλου 

17.00 Χρυσή Μπούρμπου: Καθημερινή ζωή στη μεσοβυζαντινή Κρήτη (11ος αι. μ.Χ.). Η 

βιοαρχαιολογική μελέτη ενός αστικού νεκροταφείου στη θέση Καστέλλα (Ηράκλειο 

-Κρήτη) 

17.15 Χαρίκλεια Κοιλάκου: Ο ναός του Αγίου Γρηγορίου Θεολόγου στη Θήβα. Νεώτερα 

στοιχεία 

17.30 Σταύρος Μαμαλούκος, Χριστίνα Πινάτση: Συμπληρωματικά στοιχεία για το 

καθολικό της μονής Περιβλέπτου στα Πολιτικά Εύβοιας 

17.45 Ιωακείμ Παπάγγελος: Τα μαρμάρινα διάστυλα και το τέμπλο του καθολικού της 

αθωνικής μονής του Ζυγού 

18.00 Πασχάλης Ανδρούδης: Ιστορικές και αρχαιολογικές μαρτυρίες για το συγκρότημα 

του βυζαντινού ναού του Αγίου Ιωάννη στην Προύσα 

18.15 Χαράλαμπος Πέννας, Κλήμης Ασλανίδης: Η μονή του Φωτοδότη στη Νάξο. Νέα 

στοιχεία 

18.30 Φλώρα Καραγιάννη: Ζητήματα τοπογραφίας της βυζαντινής Βέροιας 

18.45 Συζήτηση 

19.00 Διάλειμμα 

ΥΣΤΕΡΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ 

Προεδρεύουν: Όλγα Γκράτζιου 

Χαρίκλεια Κοιλάκου 
19.30 Γεώργιος Αντωνίου: Η αρχιτεκτονική του συγκροτήματος του Αγίου Νικολάου στο 

Καμάρι Αμοργού 

19.45 Παντελής Φούντας: Μια καταστροφική σεισμική ακολουθία κατά τον 13ο αιώνα ως 

χρονολογικό terminus για επεμβάσεις σε μνημεία μιας ευρύτατης γεωγραφικής 

έκτασης 

20.00 Σταύρος Αρβανιτόπουλος: Γραπτή μίμηση αρχιτεκτονικών στοιχείων σε εξωτερικές 

όψεις κοσμικών κτηρίων του Μυστρά 

20.15 Αλεξάνδρα Καραγιάννη: Απεικονίσεις σταυρών σε βυζαντινές εκκλησίες του 9ου -

15ου αιώνα και η σχέση τους με το θρησκευτικό τελετουργικό της 14ης 

Σεπτεμβρίου 



7 

20.30 Ιωάννης Ταβλάκης, Δημήτριος Λιάκος: Ο σταυρός ο λεγόμενος του Μεγάλου 

Κωνσταντίνου στη μονή Βατοπεδίου. Συντήρηση-τεκμηρίωση 

20.45 Συζήτηση 

21.00 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης 

Σάββατο, 17 Μαΐου 2008 

Πρωινή Συνεδρίαση 

ΗΜΕΡΙΔΑ ΜΕ ΘΕΜΑ 

ΚΕΙΜΕΝΑ ΣΕ ΑΝΤΙΚΕΙΜΕΝΑ 

Προεδρεύουν: Μαίρη Παναγιωτίδη 

Παναγιώτης Βοκοτόπουλος 

10.00 Γεώργιος Βελένης: Η ελληνική γραφή στη βυζαντινή μικροτεχνία 

10.30 Γεώργιος Δεληγιαννάκης: Ο Ιουστινιανός και η επαρχία των νήσων (provincia 

insularum). Μια ξεχασμένη "βυζαντινή" επιγραφή από τη Ρόδο 

10.45 Όλγα Καραγιώργου: Επιγραφικές και εικονογραφικές παρατηρήσεις στα 

μολυβδόβουλλα του Νικηφόρου Βοτανειάτη 

11.00 Αλέξανδρος Μέξης, Δαμιανός Κομματάς: Δίγλωσση επιγραφή σε μνημειακό τάφο 

στα ερείπια του ναού Παναγίας στο χωριό Μπράρι της περιοχής Τιράνων (Κεντρική 

Αλβανία) 

11.15 Συζήτηση 

11.30 Διάλειμμα 

Προεδρεύουν: Χαράλαμπος Μπούρας 

Ιωάννης Ταβλάκης 

12.00 Όλγα Γκράτζιου: Μηνύματα του κατασκευαστή, σημάδια του κατόχου. Επιγραφές και 

σημειώματα σε χειρόγραφα βιβλία 

12.30 Μαρία Καζανάκη-Λάππα: Επικύρωση, διδαχή και διαμεσολάβηση. Η λειτουργία των 

επιγραφών στις βυζαντινές εικόνες 

13.00 Τίτος Παπαμαστοράκης: Ο λόγος των αντικειμένων. Επιγράμματα σε λατρευτικά 

αντικείμενα. 

13.30 Συζήτηση 

13.45 Λήξη της πρωινής συνεδρίασης 



8 

Απογευματινή Συνεδρίαση 

Προεδρεύουν: Ευθύμιος Τσιγαρίδας 

Γεώργιος Βελένης 

17.00 Γεώργιος Φουστέρης: Η λειψανοθήκη του αγίου Νήφωνος στη μονή Διονυσίου Αγ. 

Όρους 

17.15 Νικόλαος Τουτός: Αφιερωτές, συνδρομητές και μάστοροι εκκλησιαστικών αργυρών 

μονής Διονυσίου Αγίου Όρους (17ος - 180ς αι.) 

17.30 Νικόλαος Μερτζιμέκης: Ενεπίγραφες ποδεές του ηγεμόνα της Μολδαβίας Βασιλείου 

Λούπου (1634-1653) στην ιερά μονή Βατοπεδίου 

17.45 Μαγδαληνή Παρχαρίδου-Αναγνώστου: Δύο εικόνες με επιγραφές αφιερωτών από 

την περιοχή της Δράμας 

18.00 Συζήτηση 

18.15 Διάλειμμα 

18.30 Στρογγυλή Τράπεζα με θέμα: Κείμενα σε κοσμικά αντικείμενα 

Συντονιστής: Δημήτρης Κωνστάντιος. Ομιλητές: Χαρίκλεια 

Διαμαντή, Ιωάννα Κολτσίδα-Μακρή, Γιόρκα Νικολάου, Βασιλική 

Φώσκολου, Ευγενία Χαλκιά. 

20.30 Παρουσίαση του 29 ο υ τόμου του Δελτίου της ΧΑΕ, αφιερωμένου 

στη μνήμη Αννας Χατζηνικολάου 

21.00 Δεξίωση 

Κυριακή, 18 Μαΐου 2008 

Πρωινή Συνεδρίαση 

Α ΥΣΗ ΚΑΙΛΛΤΙΝΟΚΡΑ ΤΟΥΜΕΝΕΣ ΠΕΡΙΟΧΕΣ 

Προεδρεύουν: Ευτέρπη Μαρκή 

Ευγενία Γερούση 

10.00 Αθανασία Ράλλη: Η εφυαλωμένη κεραμική από τη θέση "φρούριο" στη Γλαρέντζα 

10.15 Σταύρος Γουλούλης: Αυθεντικά πορτρέτα αρχαίων Ελλήνων φιλοσόφων στην 

πρόσοψη του καθεδρικού ναού του Orvieto 

10.30 Äwa-Μαρία Κάσδαγλη, Ιωάννα Μπίθα: Ο Άγιος Γεώργιος "των Άγγλων" στη 

μεσαιωνική οχύρωση της Ρόδου 



9 

10.45 Θέτις Ξανθάκη: Ο ναός της Αγίας Άννας στο Ανισαράκι Κανδάνου. Αξιολόγηση και 

χρονολόγηση των τοιχογραφιών 

11.00 Καλυψώ Μιλάνου, Λένα Βρανοπούλου, Χρύσα Βουρνοπούλου, Αλεξάνδρα - Ελένη 

Καλλιγά: Ο Άγιος Νικόλαος με υπογραφή "χειρ Αγγέλου". Παρατηρήσεις σχετικές 

με τα υλικά κατασκευής και την τεχνική του έργου 

11.15 Μανόλης Δρακάκης, Κλεάνθης Σιδηρόπουλος: Un vasetto con medagli d' oro coll' 

impronto di Santa Helena et Constantino. Αρχειακά τεκμήρια εύρεσης "θησαυρών" 

από τη βενετοκρατούμενη Κρήτη 

11.30 Δημήτριος Τριανταφυλλόπουλος: Η βυζαντινή αρχαιολογία στην Κύπρο. Από την 

ιδεολογικοποίηση στην ανοιχτή έρευνα 

11.45 Συζήτηση 

12.00 Διάλειμμα 

Κατά την διάρκεια του διαλείμματος θα γίνει παρουσίαση αναρτημένης πινακίδας 

με θέμα: Ανθρωπολογικές παρατηρήσεις για τα ταφικά έθιμα και την οργάνωση των 

νεκροταφείων στη Βυζαντινή Μαρώνεια, από την κυρία Παρασκευή Τριτσαρόλη 

12.30 Ετήσια Γενική Συνέλευση των μελών της Χριστιανικής 

Αρχαιολογικής Εταιρείας. Εκθέσεις πεπραγμένων 2007: 

α) του Διοικητικού Συμβουλίου και 

β) της Εξελεγκτικής Επιτροπής Οικονομικής διαχείρισης 

Απογευματινή Συνεδρίαση 

ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ 

α. ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ 

Προεδρεύουν: Ιωάννα Κολτσίδα-Μακρή 

Ελένη Δεληγιάννη-Δωρή 

17.00 Αφροδίτη Πασαλή: Το παλαιό καθολικό της μονής Κορμπόβου Τρικάλων 

17.15 Ιωάννης Καρατζόγλου: Μεταβυζαντινοί ναοί της Θεσσαλικής Ρεντίνας 

17.30 Σωτήριος Παράσχου, Μιχαήλ Παπαβαρνάβας: Η αρχιτεκτονική του καθολικού της 

μονής Ζωοδόχου Πηγής Γαβαλού Αιτωλίας 

17.45 Ξανθή Σαββοπούλου-Κατσίκη: Η εκκλησία του Αγίου Αχίλλειου στο Πεντάλοφο 

Κοζάνης 

18.00 Συζήτηση 

18.15 Διάλειμμα 



10 

β. ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΙ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

Προεδρεύουν: Νικόλαος Γκιολές 

Μαίρη Κωνσταντουδάκη-Κιτρομηλίδου 

18.30 Ιωάννης Χουλιάρας: Τοιχογραφημένα μνημεία και ζωγράφοι του 15ου και 16ου 

αιώνα στην Ήπειρο και τη νότια Αλβανία 

18.45 Σταυρούλα Σδρόλια: Εικονογραφικός κύκλος της Πεντηκοστής από τη μονή Συκιάς 

Ελασσόνας 

19.00 Αγγελική Στρατή, Βαγγέλης Μαλαδάκης: Το επεισόδιο της θανάτωσης του 

αυτοκράτορα Ιουλιανού από τον άγιο Μερκούριο. Θρύλοι και εικονογραφία 

19.15 Αργυρώ Καραμπερίδη: Εικόνα Κοίμησης της Θεοτόκου από τη μονή Βελλάς 

Ιωαννίνων 

19.30 Τριανταφυλλιά Κανάρη: Παρατηρήσεις στο νεώτερο στρώμα τοιχογραφιών του ναού 

του Αγίου Αθανασίου στο Κόκκινο Βοιωτίας 

19.45 Αγαθονίκη Τσιλιπάκου: Πρώτη προσέγγιση στο έργο του λινοτοπίτη ζωγράφου 

Νικολάου στο καθολικό της ιεράς μονής Κοίμησης Σπηλαίου Γρεβενών 

20.00 Κωνσταντίνος Κατσίκης: Χιοναδίτες ζωγράφοι στην περιοχή του Βοΐου νομού 

Κοζάνης (β'μισό 18ου - αρχές 19ου αι.) 

20.15 Νικόλαος Γραικός: Προσπάθεια οριοθέτησης των κυρίων ζωγραφικών τάσεων στην 

εκκλησιαστική ζωγραφική του 19ου αιώνα 

20.30 Συζήτηση 

21.00 Λήξη της απογευματινής συνεδρίασης και του 28 ο υ Συμποσίου 

Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης 



11 

ΠΑΣΧΑΛΗΣ ΑΝΔΡΟΥΔΗΣ 

ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ ΚΑΙ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΕΣ ΜΑΡΤΥΡΙΕΣ ΓΙΑ ΤΟ 

ΣΥΓΚΡΟΤΗΜΑ ΤΟΥ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΝΑΟΥ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΙΩΑΝΝΗ ΣΤΗΝ 

ΠΡΟΥΣΑ 

Ένας από τους σπουδαιότερους βυζαντινούς ναούς της Βιθυνίας, ο οποίος 

δεν σώζεται πια καθώς καταστράφηκε από δυνατό σεισμό στα 1855, ήταν το 

καθολικό της Μονής του Αγίου Ιωάννη του Προδρόμου στη βόρεια πλευρά του 

κάστρου της Προύσας. 

Γνωστός μόνο από μαρτυρίες περιηγητών και απεικονίσεις, αλλά και από 

τα λιγοστά κατάλοιπα του μαρμαροθετημένου δαπέδου του, ο ναός και το 

περίκεντρο κτίσμα στα δυτικά του διασκευάστηκαν εσωτερικά, αμέσως μετά την 

οθωμανική κατάκτηση της πόλης στα 1326, ώστε να στεγαστούν εκεί τα 

μαυσωλεία του κατακτητή σουλτάνου Ορχάν και του πατέρα του Οσμάν, αλλά και 

το τζαμί της ακρόπολης. Τα περιηγητικά κείμενα και σχέδια των J. Covel (1765), 

L.-F. Cassas (1786), Η. Catenacci (1835) και R.P.Pullan-C. Texier (1864) 

παρέχουν ικανοποιητικές πληροφορίες για το ναό · στον αντίποδα, η αρχιτεκτονική 

του είναι πλημμελώς γνωστή, με εξαίρεση μια πρόσφατη μελέτη των Α. Pralong 

και J.-P. Grelois. 

Από τη μελέτη των μαρτυριών οδηγούμαστε στη διαπίστωση ότι το 

μνημείο γνώρισε φάσεις κατασκευής, από τα παλαιοχριστιανικά χρόνια 

(κιονόκρανα, αίθριο, περίκεντρο κτίσμα [βαπτιστήριο;]) και τη μεσοβυζαντινή 

περίοδο, πιθανότατα τέλη ΙΟου-αρχές 11ου αιώνα (ναός σταυροειδής 

εγγεγραμμένος, τρούλος με πολυγωνικό και κοσμημένο με δίδυμους κιονίσκους 

και τυφλά αψιδώματα τύμπανο, πολύχρωμα μαρμαροθετημένα δάπεδα). Το κτιστό 

ημικυκλικό σύνθρονο από τέσσερις βαθμίδες της αψίδας του ιερού δεν υποδηλώνει 

απαραίτητα και παλαιοχριστιανική φάση. Η παρουσία πολλών σταυρών (γραπτοί, 

ανάγλυφοι, ψηφιδωτοί) στο εσωτερικό του ναού, που μαρτυρούν οι περιηγητές, 

οδήγησε τους Pralong και Grelois, στο να προτείνουν και ενδιάμεσες οικοδομικές 



12 

φάσεις (από την περίοδο της Εικονομαχίας). Τέλος, το σχέδιο του Cassas παρέχει 

σημαντικές ενδείξεις μιας μεταγενέστερης εκτεταμένης επέμβαση. Στην ανατολική 

όψη του ναού κυριαρχεί η εντυπωσιακά ψηλή πολυγωνική αψίδα ιερού, 

διαρθρωμένη με πολλές σειρές παραθύρων ή τυφλών κογχών και πυκνό (;) 

κεραμοπλαστικό διάκοσμο, πλαισιωμένη από τις χαμηλότερες αψίδες του κυρίως 

ναού και τις αντίστοιχες των πλευρικών παρεκκλησίων (ενός προστώου;). Όλα 

αυτά τα οικοδομικά στοιχεία θα πρέπει ασφαλώς να συσχετιστούν με τις 

πληροφορίες των βυζαντινών πηγών σχετικά με τις εργασίες ανακαίνισης που 

έλαβαν χώρα στο ναό ανάμεσα στα 1222 και 1241, με εντολή της Ειρήνης, πρώτης 

συζύγου του αυτοκράτορα της Νικαίας Ιωάννη Γ' Βατατζή. 

Στην ανακοίνωση μας επιχειρούμε λοιπόν μια ανασύνθεση της 

οικοδομικής ιστορίας του ναού και του περίκεντρου κτίσματος στα δυτικά του, με 

βάση τις σωζόμενες μαρτυρίες και τα λιγοστά αρχαιολογικά κατάλοιπα, 

επιχειρώντας ταυτόχρονα και κάποιες νέες ερμηνείες γύρω από επιμέρους 

τυπολογικά και κατασκευαστικά ζητήματα. 



13 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ Π. ΑΝΤΩΝΙΟΥ 

Η ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΟΥ ΣΥΓΚΡΟΤΗΜΑΤΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ 

ΝΙΚΟΛΑΟΥ ΣΤΟ ΚΑΜΑΡΙ ΑΜΟΡΓΟΥ 

Για την αρχιτεκτονική του συγκροτήματος του Αγίου Νικολάου στο Καμάρι 

Αμοργού δε έχουν γίνει αναφορές μέχρι σήμερα, αν και είναι από τα πιο ευμεγέθη 

χριστιανικά μνημεία του νησιού. Το σύμπλεγμα των εκκλησιών και των 

βοηθητικών κτισμάτων βρίσκεται λίγο βορειότερα από το άκρο του οικισμού 

Καμάρι στην 'Κάτω Μεριά', στις παρυφές μικρού οροπεδίου. Η κατάσταση του 

μνημείου χαρακτηρίζεται από έντονες παραμορφώσεις οι οποίες οδήγησαν στην 

ανάθεση μελέτης τεκμηρίωσης και αποκατάστασης. Η εξέταση της αρχιτεκτονικής 

του έγινε με αφορμή αυτήν την μελέτη, στην οποία ενσωματώθηκε εν μέρει. 

Το συγκρότημα χαρακτηρίζεται από έξη παράλληλα διατεταγμένους επιμήκεις 

χώρους. Κεντρικά υπάρχει ο ναός των Αγ. Νικολάου και Αγ. Ραφαήλ που 

αποτελείται από δύο δρομικούς καμαροσκέπαστους χώρους, διαστάσεων 10 x 7 μ 

με δίτοξη πεσσοστοιχία στην κοινή τους πλευρά και δεν έχει νάρθηκα. Αμέσως 

βορειότερα υπάρχει δρομικός επίσης θολοσκεπής ναός ίδιου μήκους. Όπως και οι 

δύο προηγούμενοι χώροι έτσι και αυτός χωρίζεται σε δύο μέρη με σφενδόνιο. Δεν 

είναι γνωστό που είναι αφιερωμένος και έχει πλάτος ~3 μ. Το συγκρότημα 

χαρακτηρίζουν οι τρεις ευμεγέθεις ημικυκλικές κόγχες των παραπάνω ναών σε 

αντίθεση με την συνεχή επίπεδη δυτική όψη τους. Το οικοδομικό σύνολο 

συμπληρώνεται από ένα επίσης καμαροσκέπαστο χώρο μικρότερου μήκους στα 

βόρεια και άλλους τρεις στα νότια, καλυμμένους όμως με επίπεδα δώματα που 

διατηρούνται σε μέτρια ή κακή κατάσταση. Δυτικά των ναών φαίνεται ότι υπήρχε 

πρόσθετος επιμήκης χώρος, ημιυπαίθριος ή κλειστός. 

Ο δίκλιτος ναός του Αγίου Νικολάου και Αγίου Ραφαήλ αποτελεί τον πυρήνα 

του συγκροτήματος και ο δρομικός ναός προς βορρά προστέθηκε μετά, 

πιθανότατα πριν την ανοικοδόμηση των νότιων βοηθητικών προσκτισμάτων. Η 

εκτιμούμενη αρχική εκκλησιαστική φάση του ακρότατου προς βορρά μονόχωρου 

κτίσματος προηγήθηκε και αυτή -σύμφωνα με τα μέχρι τώρα διαθέσιμα στοιχεία-

των προσκισμάτων. Η μετασκευή του τελευταίου σε οίκημα φαίνεται ότι είναι 

σύγχρονη με την τοίχιση των ακραίων θυρών στους ναούς. Το νότιο ασκεπές 

σήμερα πρόσκτισμα κατασκευάσθηκε μετά την όμορη δεύτερη δρομική αντηρίδα. 

Σε αυτήν την φάση εντάσσονται, σύμφωνα με υπάρχοντα στοιχεία και εκτιμήσεις, 



14 

και τα λείψανα των τοίχων στα δυτικά που πιθανά περιέκλειαν και το μικρό 

ελαιοτριβείο του μετοχιού. Νεότερες προσθήκες είναι τα 'βουδόσπιτα' στα νότια 

και η διαμόρφωση του υπαίθριου χώρου. 

Το συγκρότημα ενσωματώνει δύο από τους αντιπροσωπευτικότερους τύπους 

ναών του νησιού. Ο ένας είναι ο δίχωρος-δίκλιτος ναός του Αγίου Νικολάου με 

κεντρική τοξοστοιχία δύο ή τριών ανοιγμάτων Ο άλλος είναι ο διαδεδομένος 

καμαροσκέπαστος δρομικός μονόχωρος ναός. Ο τρόπος δομής και τα υλικά που 

έχουν χρησιμοποιηθεί είναι τα τυπικά της οικοδομικής του νησιού. Οι τοίχοι, τα 

τόξα και οι θόλοι είναι από τοπικούς πλακοειδείς λίθους και η επικάλυψη με 

λίθινες πλάκες στον δίκλιτο ναό και κονίαμα στους άλλους θολωτούς χώρους. Οι 

όψεις έχουν μίστρισμα και λίγα μορφολογικά στοιχεία με γραφική ακανονιστία. Ο 

ναός του Αγίου Νικολάου έχει σύνθρονο και ορθογωνικά ανοίγματα . 

Αν και υπάρχουν χρονολογημένες γραπτές πηγές του 15ου αιώνα, τόσο από 

αρχιτεκτονικά στοιχεία όσο και από αρχικές εκτιμήσεις ειδικών σχετικά με την 

χρονολόγηση των αγιογραφιών, η παλαιότερη φάση μπορεί να τοποθετηθεί 

τουλάχιστον στον 13° ή στον 12° αιώνα. Σκοπός της παρουσίασης της 

αρχιτεκτονικής του συγκροτήματος δεν είναι η χρονολόγηση του. Η μελέτη των 

αγιογραφιών -ιδίως του παλαιότερου δίκλιτου ναού- είναι αυτή που θα προσεγγίσει 

πιο τεκμηριωμένα το ζήτημα αυτό. Η μελέτη της αρχιτεκτονικής του 

συγκροτήματος θα βοηθήσει αναμφισβήτητα και στην ιστορική τεκμηρίωση του 

Μετοχιού ενώ θα συμβάλλει στην αξιολόγηση της τοπικής ναοδομίας η οποία 

αριθμεί πολλούς δίκλιτους ναούς. Εν προκειμένω διακρίνεται σαφώς η 

προσκόλληση της τοπικής αρχιτεκτονικής σε τύπους όπως ο συγκεκριμένος, με 

διαχρονική εφαρμογή σε αντίθεση με τον τρίκλιτο ναό. 



15 

ΣΤΑΥΡΟΣ Ι. ΑΡΒΑΝΙΤΟΠΟΥΛΟΣ 

ΓΡΑΠΤΗ ΜΙΜΗΣΗ ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΩΝ ΣΤΟΙΧΕΙΩΝ ΣΕ ΕΞΩΤΕΡΙΚΕΣ 

ΟΨΕΙΣ ΚΟΣΜΙΚΩΝ ΚΤΗΡΙΩΝ ΤΟΥ ΜΥΣΤΡΑ 

Σε σημαντικό αριθμό κοσμικών κτηρίων του Μυστρά διατηρείται μέχρι σήμερα το 

επίχρισμα που κάλυπτε την εξωτερική παρειά των τοίχων, λευκό ή συνηθέστερα 

υπόλευκο ή φαιό. Στο βάθος αυτό σε ορισμένες κατοικίες και σε κτίσματα των 

ανακτόρων παρατηρούνται λείψανα χρώματος, κατά κύριο λόγο ερυθρού, 

σπανιότερα κιτρινωπού ή τεφρού. Είναι σαφές ότι με το χρώμα επιχειρείται η 

μίμηση αρχιτεκτονικών στοιχείων: πλίνθινων ταινιών που περιθέουν πώρινα 

πλαίσια, πώρινων σταθμών με διάτονους λίθους για στερεότερη πάκτωση στον 

τοίχο και της περιβάλλουσας πλίνθινης ταινίας, οδοντωτών ταινιών που 

περιγράφουν τοξωτά υπέρθυρα ή εκκινούν από τη γένεση των τόξων υπερθύρων 

και επεκτείνονται εκατέρωθεν του ανοίγματος εγκάρσια στους σταθμούς του, 

κυματοειδών γραμμών στο τύμπανο τυφλών αψιδωμάτων, πλίνθινων ταινιών στο 

εσωράχιο τυφλών επίσης αψιδωμάτων, θολιτών και εναλλασσόμενων πλίνθων 

κυκλικών φεγγιτών. Εκτός από τις περιπτώσεις κάλυψης (και συνεπώς απόκρυψης) 

ευτελούς αργολιθοδομής με επίχρισμα, σε ορισμένα -ολιγάριθμα- παραδείγματα 

με την ίδια τεχνική επαναλαμβάνουν στοιχεία που ήδη υπάρχουν κάτω από το 

επίχρισμα (κυρίως τους πώρινους σταθμούς θυρωμάτων και τις περιθέουσες 

πλίνθινες ταινίες), προφανώς επιδιώκοντας τον τονισμό τους πάνω στις μεγάλες 

επίπεδες επιφάνειες των τοίχων. 

Μίμηση πλίνθινων φυτικών και γεωμετρικών διακοσμητικών στοιχείων 

(πολύφυλλων, οδοντωτών ταινιών, ιχθυάκανθας, τεταρτοκυκλικών πλαισίων), 

καθώς και συμπιλημάτων, με ερυθρό χρώμα σε λευκό ή υπόλευκο επίχρισμα 

απαντάται και στις εξωτερικές επιφάνειες των ναών και των μονών του οικισμού 

(Μητρόπολη, Παντάνασσα, Βροντόχι). Η μορφή και η γενική διάταξη τους είναι 

απολύτως αντίστοιχες με εκείνες των κοσμικών κτισμάτων. 



16 

Όπως έχει ήδη επισημανθεί, η πολυχρωμία στις εξωτερικές όψεις των κτηρίων 

απαντάται ήδη από το 12ο αι. στον ελλαδικό χώρο, με τη χρήση κεραμοπλαστικών 

κοσμημάτων, έγχρωμων λίθων, ζωηρόχρωμων πλίνθων σε ταινίες εναλλασσόμενες 

με ζώνες από λευκό ή υπόλευκο λίθο, σκυφία και πινάκια εφυαλωμένα ή μη. Η 

τάση αυτή επεκτείνεται και στην κωνσταντινουπολίτικη αρχιτεκτονική -και δη με 

ολοένα αυξανόμενο ρυθμό- κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο, έχοντας ήδη 

εφαρμοστεί με εντυπωσιακά αποτελέσματα στα οικοδομήματα των Λασκάρεων 

της Νικαίας. Η απόδοση με χρώμα των πλίνθινων στοιχείων του εξωτερικού 

διακόσμου στα κοσμικά κτήρια του Μυστρά θα μπορούσε να ενταχθεί στο ίδιο 

κλίμα: είτε καλύπτοντας την αμελή τοιχοποιία είτε ενισχύοντας αντίστοιχα 

υπάρχοντα στοιχεία, αποσκοπεί στη δημιουργία πολύχρωμων επιφανειών και μίας 

αίσθησης (ή σωστότερα ψευδαίσθησης) επιμέλειας στην όλη κατασκευή. 

Δεν θα πρέπει ωστόσο να παραβλεφθεί το γεγονός ότι στους σύγχρονους με τα εν 

λόγω κτίσματα ναούς της Δύσης απαντάται η ίδια τεχνική κάλυψης ατελειών ή 

τονισμού υφισταμένων αρχιτεκτονικών στοιχείων και λεπτομερειών τόσο σε 

κατακόρυφους τοίχους όσο και σε ποικίλα στηρίγματα. Αν και σε εκείνα τα 

παραδείγματα περιορίζεται εξ ανάγκης στο εσωτερικό των οικοδομημάτων (καθώς 

οι εξωτερικές λίθινες τοιχοποιίες παραμένουν ανεπίχριστες), απαιτείται ενδελεχής 

έρευνα προκειμένου να διευκρινιστεί εάν πρόκειται για μία ακόμη περίπτωση 

παράλληλης εξέλιξης σε Ανατολή και Δύση ή για -άμεση ή έμμεση- επίδραση της 

γοτθικής αρχιτεκτονικής σε εκείνη του βυζαντινού κόσμου. 



ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΒΕΛΕΝΗΣ 

17 

Η ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΓΡΑΦΗ ΣΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΙΚΡΟΤΕΧΝΙΑ 

Παρουσιάζονται επιγραφικά κείμενα γραμμένα σε επιφάνειες έργων 

μικροτεχνίας κατασκευασμένων από γυαλί, μέταλλο, ξύλο, οστό, στεατίτη, 

ύφασμα, καθώς και με μεθόδους μικτής τεχνικής. Εξαιρούνται όσα αποτελούν 

αντικείμενα αυτόνομων επιστημονικών κλάδων, όπως τα νομίσματα, τα 

μολυβδόβουλα, καθώς και τα κατασκευασμένα από πηλό έργα. Το θέμα εξετάζεται 

διαχρονικά και, για προφανείς λόγους, χωρίς γεωγραφικούς περιορισμούς. 

Τίθενται ζητήματα σχετικά με το περιεχόμενο των κειμένων, τους τρόπους 

ένταξης τους στο καλλιτεχνικό έργο και τον αισθητικό ρόλο των επιγραφών στην 

όλη σύνθεση. Παρουσιάζονται οι τεχνικές αναγραφής, καθώς και τα βασικά 

σχήματα των γραμμάτων, σε αντιπαραβολή με τα αντίστοιχα τους από επιγραφές 

της μνημειακής τέχνης. 

Εξετάζεται η παράλληλη πορεία της μεγαλογράμματης και της 

μικρογράμματης γραφής σε έργα μικροτεχνίας, καθώς και της λεγόμενης 

επισεσυρμένης, η οποία συγχέεται συχνά με τη μικρογράμματη. Κατ' επέκταση, 

επισημαίνονται τυχόν αλληλοδιεισδύσεις χαρακτήρων από διαφορετικά είδη 

γραφής στο ίδιο επιγραφικό κείμενο. 

Σχολιάζονται έργα μικροτεχνίας με αναγραφές, ολόκληρων ή τμημάτων 

επιγραφικών κειμένων, σε χρόνους πολύ πιο όψιμους από την κατασκευή του 

αρχικού τους πυρήνα. Γίνεται επίσης λόγος και για έργα, όπου οι αναγραφόμενες 

χρονολογικές ενδείξεις ανάγονται σε χρόνους προγενέστερους από την κατασκευή 

της επιγραφής, φαινόμενο σύνηθες και στη μνημειακή τέχνη. 



18 

ΣΩΤΗΡΗΣ ΒΟΓΙΑΤΖΗΣ 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗΝ ΟΙΚΟΔΟΜΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ 

ΚΑΤΑΠΟΛΙΑΝΗΣ ΠΑΡΟΥ 

Το συγκρότημα της Παναγίας Καταπολιανής ή Εκατονταπυλιανής, ένα από τα πιο 

σεπτά προσκυνήματα του Αιγαίου, αποτελεί συγχρόνως ένα κτίσμα που δεν έχει 

αποκαλύψει ακόμα τα μυστικά της κατασκευής του και της ιστορίας του. 

Μελετήθηκε επισταμένα το 1920 από τους Jewell και Hasluck. Κατά την διάρκεια 

της εξαετίας 1959-65 υπέστη ριζική αναστήλωση-επισκευή («αναπαλαίωσιν» 

σύμφωνα με την επιτυχημένη για την περίπτωση αυτή ορολογία του βασικού 

υπεύθυνου για το έργο Αναστάσιου Ορλάνδου), που έλυσε με επιτυχία το στατικό 

πρόβλημα του κτηρίου, αλλά δημιούργησε αλλά προβλήματα αυθεντικότητας της 

κατασκευής. Νέα γενικά σχέδια αποτύπωσης τη σημερινής κατάστασης του 

κτηρίου έδωσαν την ευκαιρία αποτύπωσης επί σχεδίων των εργασιών του 

Ορλάνδου (ο οποίος άφησε αποσπασματικές μαρτυρίες σε διάφορα δημοσιεύματα) 

καθώς και ορισμένων νέων παρατηρήσεων όσον αφορά την χρονολόγηση των 

οικοδομικών φάσεων. Τα κύρια σημεία είναι τα παρακάτω: 

α. Το Βαπτιστήριο είναι ένα κτήριο που προστέθηκε πέραν πάσης αμφιβολίας 

μετά την αποπεράτωση του μεγάλου ναού. Ωστόσο τα στοιχεία του κτηρίου αυτού 

προδίδουν ότι η κατασκευή του δεν απέχει πολύ από αυτήν του υπόλοιπου 

συγκροτήματος. Πιθανότατα το κτίσμα αυτό ακολούθησε το υπόλοιπο συγκρότημα 

σε μικρό χρονικό διάστημα, σε μια γενιά, μέσα στην βασιλεία του Ιουστινιανού. 

Στοιχεία αποδεικνύουν ότι κτίστηκε πάνω σε ερείπια παλαιότερου κτηρίου του 

οποίου ακολούθησε σε γενικές γραμμές την κάτοψη και στο οποίο πιθανόν 

ανήκουν τα εντοιχισμένα σπόλια. 

β. Δεν υπάρχει καμμία ένδειξη ότι ο Αγιος Νικόλαος και η Παναγία δεν είναι 

σύγχρονα κτήρια. 

γ. Δεν υπάρχουν πουθενά τα ίχνη μιας παλαιοχριστιανικής ξυλόστεγης 

βασιλικής του 4ου - 5ου αιώνα, στην οποία να τοποθετήθηκε θολοδομία. 



19 

Πιθανότατα να υπήρχε ένα πολύ μικρότερο κτήριο στο οποίο ανήκαν οι σπασμένοι 

κίονες κάτω από το δάπεδο. 

δ. Τα παραπάνω δεν σημαίνει ότι δεν υπάρχουν ενδείξεις παλαιοτέρων 

φάσεων. Η ασυμμετρία που παρατηρείται στα στηρίγματα του κεντρικού 

τετράπλευρου του κυρίως ναού οφείλεται σε παλαιότερες δουλείες. Κι αν αυτές 

δεν δικαιολογούνται από την ύπαρξη της βασιλικής που υπέθεσε ο Ορλάνδος ο 

μικρός ναός των Αγίων Αναργύρων παρουσιάζει στοιχεία που παρέχουν ενδείξεις 

για την ύπαρξη παλαιοτέρων φάσεων. Πιθανολογείται η έλλειψη παραλληλίας στις 

χαράξεις της Παναγίας να οφείλονται στην προηγούμενη ύπαρξη κτηρίων μέρος 

των οποίων αποτελούσε. 

Ως προτάσεις εργασίες παρατηρούνται οι παρακάτω οικοδομικές φάσεις: 

Β. Βαπτιστήριο. Στερεώθηκαν με τσιμεντενέσεις οι πεσσοί, οι τοίχοι και το 

τεταρτοσφαίριο της κόγχης του ιερού και κατασκευάστηκαν δακτύλιοι από ΩΣ στο 

τύμπανο του τρούλου. Κατασκευάσθηκε μανδύας από ΩΣ στην ανατολική κεραία 

του σταυρού. Ανακατασκευάσθηκε το νότιο κλίτος εξ αρχής με πωρόλιθους. 



20 

ΟΛΓΑ ΓΚΡΑΤΖΙΟΥ 

ΜΗΝΥΜΑΤΑ ΤΟΥ ΚΑΤΑΣΚΕΥΑΣΤΗ, ΣΗΜΑΔΙΑ ΤΟΥ ΚΑΤΟΧΟΥ. 

ΕΠΙΓΡΑΦΕΣ ΚΑΙ ΣΗΜΕΙΩΜΑΤΑ ΣΕ ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ ΒΙΒΛΙΑ 

Τα κείμενα είναι ουσιώδες συστατικό μέρος των βιβλίων, σε αντίθεση με 

όλα τα άλλα αντικείμενα που αποτελούν το θέμα της φετινής ημερίδας. Εκτός από 

το καθαυτό κείμενο, το οποίο αναπαράγουν, δηλαδή το γραμματολογικό είδος, το 

οποίο περιέχουν και χάριν του οποίου γράφτηκαν, τα χειρόγραφα βιβλία 

περικλείουν συνήθως και άλλες εγγραφές. Αυτές τις δευτερεύουσες εγγραφές 

μπορούμε να τις ταξινομήσουμε σε αρκετές κατηγορίες. Ο μεγαλύτερος αριθμός 

των πρόσθετων εγγραφών ανήκει, επίσης, στο κύριο περιεχόμενο του 

χειρογράφου, σε αντίθεση με το έντυπο βιβλίο που ολοκληρώνεται στο 

τυπογραφείο· οποιαδήποτε εγγραφή προστεθεί στη συνέχεια χειρόγραφη, 

διακρίνεται με σαφήνεια από το έντυπο περιεχόμενο και δεν μπορεί πια να το 

επηρεάσει. Η διαμόρφωση του χειρόγραφου βιβλίου, όμως, δεν σταματά όταν 

φύγει από τα χέρια του αρχικού κατασκευαστή του, αλλά συνεχίζεται όσο το 

βιβλίο χρησιμοποιείται και μέχρι τη στιγμή που θα γίνει μουσειακό αντικείμενο. Οι 

χρήστες του το συνδιαμορφώνουν, προσθέτουν κείμενα και κόβουν φύλλα, 

επισκευάζουν, ανασταχώνουν και συρράπτουν τεύχη διαφορετικής προέλευσης, 

γράφουν σε άγραφες σελίδες, προσθέτουν σχόλια στα περιθώρια, υπογραμμίζουν 

και διαγράφουν. 

Εξετάζοντας, επομένως, το χειρόγραφο βιβλίο ως αντικείμενο 

παρατηρούμε αφενός την υλική υπόσταση του και τον τρόπο κατασκευής του και 

αφετέρου το σύνολο των κειμένων που περιέχει. Η διάκριση των κειμένων αυτών 

σε κύρια, σε καθαυτό περιεχόμενο, και δευτερεύοντα, σε πρόσθετες «επιγραφές» 

και σημειώματα, είναι αυθαίρετη, δεδομένου ότι περιεχόμενο του χειρόγραφου 

βιβλίου είναι οποιαδήποτε εγγραφή περιέχει. 

Με την επιφύλαξη αυτή κατά νου, θα εξεταστούν εγγραφές που αποτελούν 

εξαιρέσεις μάλλον παρά συχνά εμφανιζόμενους τύπους σημειωμάτων, όπως είναι 



21 

τα βιβλιογραφικά, τα οποία δίνουν πληροφορίες αντίστοιχες με τη σελίδα τίτλου ή 

τον κολοφώνα του έντυπου βιβλίου. Επιλέγονται και σχολιάζονται σημειώσεις και 

αναγραφές, οι οποίες επιτρέπουν παρατηρήσεις για τους κατασκευαστές και την 

κατασκευή των αντίστοιχων βιβλίων και φωτίζουν τη διαδικασία της ανάγνωσης. 

Κάθε τέτοια περίπτωση είναι πάντοτε μοναδική. Η εξέταση της αναδεικνύει 

παράπλευρα και συχνά «κρυμμένα» κείμενα ως σημαντική πηγή όχι για την 

παράπλευρη, αλλά για την κύρια ιστορία του βιβλίου και των χρήσεων του. 



22 

ΣΤΑΥΡΟΣ Γ. ΓΟΥΛΟΥΛΗΣ 

ΑΥΘΕΝΤΙΚΑ ΠΟΡΤΡΕΤΑ ΑΡΧΑΙΩΝ ΕΛΛΗΝΩΝ ΦΙΛΟΣΟΦΩΝ 

ΣΤΗΝ ΠΡΟΣΟΨΗ ΤΟΥ ΚΑΘΕΔΡΙΚΟΥ ΝΑΟΥ TOY ORVIETO 

Τελικά μία έκπληξη έρχεται από το Orvieto, μεταξύ Ρώμης και Φλωρεντίας στον 

καθεδρικό ναό εντοπίζεται, σε λανθάνουσα είναι αλήθεια μορφή, μία λαμπρή 

εκδοχή της βυζαντινής ανακτορικής τέχνης. Η γλυπτική σύνθεση της 'Ρίζας 

Ιεσσαί' -εκφράζει τη δυναστική ιδέα και οικογένεια- στην πρόσοψη του γοτθικού 

ρυθμού Duomo (1290 κε.) της πόλης που το δεύτερο μισό του 13° αι. φιλοξενούσε 

τακτικά την παπική Curia, αποτελεί τη μία και μοναδική προσπάθεια εκτέλεσης 

του θέματος ως σύνθετου εικονογραφικού τύπου στη Ύστερη μεσαιωνική Δύση (π. 

1300-1310). Στη βυζαντινή Ανατολή το αρχαιότερο παράδειγμα είναι αυτό του 

Sopocani (π. 1263-1268) σύνολο όπου εφαρμόζεται ανωτέρου επιπέδου 

κλασικιστική τέχνη, η οποία ανάγει τις ρίζες της στη Νίκαια των Λασκαριδών. 

Εκτός από την εικονογραφική ιδιαιτερότητα της, η ορβιετηνή 'Ρίζα Ιεσσαί' ως 

καλλιτεχνικό έργο αποτελεί μία 'τυχαία' διασταύρωση: σχέδια που ανακαλούν τη 

Βυζαντινή Ανατολή (Νίκαια) βρήκαν εφαρμογή από εργαστήριο της Σιένας σε 

γλυπτά που ακολουθούν έναν ανάλογο κλασικισμό, τον οποίο ήδη είχε υιοθετήσει 

η γοτθική τέχνη του 13ου αι. (κυρίως με τον Giovanni Pisano), αντανακλώντας την 

εμπειρία της κατεργασίας του μαρμάρου που απέκτησαν οι καλλιτέχνες του 

εργαστηρίου από μνημεία της αυτοκρατορικής Ρώμης. 

Τα στοιχεία αυθεντικότητας της Ρίζας Ιεσσαί αναγνωρίζονται, όταν η ιδιόρρυθμη 

εικονογραφία της συγκριθεί στις λεπτομέρειες περισσότερο με την 

παλαιοχριστιανική τέχνη και λιγότερο με τη σύγχρονη βυζαντινή αποκαλύπτοντας 

ταυτόχρονα σκηνές από τον κόσμο των βυζαντινών ανακτόρων της Νίκαιας -όπως 

τις κατανοούσε ο δυναμικά εξελισσόμενος κόσμος της- σε μία πραγματική και 

ταυτόχρονα ποιητική μορφή: η Πορφύρα, ο ιππόδρομος, ο ευφημισμός και η 

αναγόρευση στον θρόνο, η χρίση του νέου Δαβίδ, κοκ. είναι σύνολο σκηνών που 

ανήκουν σε μία νέα εκβλάστηση της αρχέτυπης 'ρίζας του Ιεσσαί'. Οι καλλιτέχνες 

του Orvieto, εκτός από αναγκαίες αλλαγές λόγω προσαρμογής στον συγκεκριμένο 

χώρο, σε γενικές γραμμές δεν άλλαξαν τα σχέδια παρόλο που είναι εμφανής η 

'παπική' υπερερμηνευτική αμφίεση επάνω σε ένα παραδοσιακό δυναστικό θέμα 

που το μετατρέπει σε δένδρο της Παλαιάς Διαθήκης. Κι αυτό διαπιστώνεται 

κυρίως από το γεγονός ότι το σύνολο 'διαβάζεται' όχι μόνον με όργανο τον λόγο, 



23 

αλλά και με τις αισθήσεις, από το παιχνίδι των εντυπώσεων, όντας σε θέση, να μην 

'αφήσει' τον θεατή να το ερμηνεύσει κατά το δοκούν. 

Η σύναξη των Φιλοσόφων, ένα παλαιό θέμα μεταξύ πραγματικότητας και 

θρύλου, επιβεβαιώνει άμεσα το γνήσιον του συνολικού έργου και προσδιορίζει την 

ιδεολογία του. Ο εντοπισμός της σειράς των δώδεκα μορφών -δεν υπολογίζονται οι 

δύο ακραίοι της κάτω σειράς- γίνεται με μία απλή αναφορά στο αντίστοιχο σύνολο 

της 'Ρίζας Ιεσσαί' στην Τράπεζα της Λαύρας, που είναι η πλησιέστερη στο 

Orvieto. Για την ακρίβεια η μόνη ουσιαστική σύγκριση που προκύπτει ξαφνικά -

όχι για όλες τις μορφές βέβαια και στον ίδιο βαθμό- είναι αυτή με τα πραγματικά 

πορτρέτα τους, τα γνωστά από την ελληνορωμαϊκή τέχνη. Από τους δώδεκα 

σίγουρη είναι η ταύτιση του πορτρέτου των Σωκράτη, Πυθαγόρα και Πλάτωνα, και 

δευτερευόντως άλλων, των Ομήρου, Γαληνού, Σόλωνα, Κλεάνθη, Πλουτάρχου. 

(Πιθανόν απουσιάζει η μορφή του Αριστοτέλη, που υπήρχε στο αρχέτυπο). 

Η περιπέτεια των αρχικών σχεδίων της 'Ρίζας Ιεσσαί' συνέβη, όταν αυτά 

ταξίδεψαν από τη Νίκαια στο Orvieto, πιθανόν επί Θεοδώρου Β' Λάσκαρη. Τα 

επόμενα χρόνια στην πόλη αυτή που υπήρξε ένα από τα πρώτα κέντρα του 

νεοσύστατου τάγματος λογίων, των Δομινικανών, υπήρχαν άνθρωποι για να 

αξιοποιήσουν το δένδρο της ζωής των βυζαντινών ανακτόρων με το θέμα του 

'βασιλιά και των φιλοσόφων του' οι μισοί όμως από τους οποίους κατάγονταν ή 

έζησαν στην Ιωνία και τη Μικρά Ασία άλλοι δε σχετίζονταν με την Αθήνα. Είναι 

γνωστό ότι ο Θεόδωρος Β' φιλοδοξούσε να βλέπει τη Νίκαια ως νέα Αθήνα, όπου 

θα 'αρμόζεται' ο αρχαιοελληνικός φιλοσοφικός λόγος με τη χριστιανική θεολογία. 

Αυτή βέβαια η 'σύγκραση' ήταν παλιό και χιλιοειπωμένο θέμα, αλλά τώρα υπήρχε 

ένα νέο στοιχείο: η συνειδητοποίηση από την εξόριστη ελίτ της Νίκαιας για τη 

φυλετική συγγένεια -εκτός από την πνευματική- των ελληνόφωνων πληθυσμών 

της παλαιάς Αυτοκρατορίας με τους Αρχαίους Έλληνες. Η αποκάλυψη μιας 

τέτοιας 'ριζικής' σχέσεως για καλύτερη εμπέδωση όφειλε να στηρίζεται σε 

αυθεντικά πορτρέτα μερικών αλλά αντιπροσωπευτικών μορφών της Αρχαίας 

διανόησης και γραπτής παράδοσης χιλίων ετών: προδρόμων (Όμηρος, Σωκράτης, 

Σίβυλλα, Σόλων), σχολαρχών των Τεσσάρων σχολών (Αριστοτέλης, Πυθαγόρας, 

Πλάτων, Κλεάνθης -αντί του Ζήνωνα) και επιγόνων (Γαληνός, Διοσκορίδης, 

Πλούταρχος, Φίλων) εγκώμιο, ίσως, για τη χιλιόχρονη πορεία ενός κόσμου στον 

χώρο της παιδείας και ταυτόχρονα ευχή ή βεβαιότητα για τον διαφαινόμενο νέο 

ρόλο του Ελληνισμού. 



24 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΓΡΑΙΚΟΣ 

ΠΡΟΣΠΑΘΕΙΑ ΟΡΙΟΘΕΤΗΣΗΣ ΤΩΝ ΚΥΡΙΩΝ ΖΩΓΡΑΦΙΚΩΝ ΤΑΣΕΩΝ 

ΣΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΤΟΥ 19ου ΑΙΩΝΑ 

Η ελληνική εκκλησιαστική ζωγραφική του 19ου βρίσκεται σε φάση έρευνας και 

αναδιατύπωσης παλαιότερων ερμηνειών. Ως μικρή συμβολή στη διαδικασία αυτή 

επιχειρούμε στην παρούσα εισήγηση να οριοθετήσουμε τις κύριες ζωγραφικές τά­

σεις της τέχνης αυτής με βάση την έρευνα του εικονογραφικού υλικού, από ένα 

μεγάλο δείγμα ναών του ελλαδικού χώρου (εκτός από τα Επτάνησα). Η πρώτη πα­

ρατήρηση που κάνουμε είναι ότι η εκκλησιαστική ζωγραφική του 19ου αι. είναι α­

νομοιογενής και πολυποίκιλη σε καλλιτεχνικές εκδοχές. Εμπεριέχει τάσεις που δι­

ατηρούν ακόμα πολύ ισχυρούς δεσμούς με την παράδοση, συγχρόνως όμως και 

δυτικότροπες. Το κύριο όμως ρεύμα καταλαμβάνει την ενδιάμεση θέση. 

Τρεις κυρίως γενικές ζωγραφικές τάσεις θα μπορούσαμε να αναγνωρίσουμε 

στην εποχή που εξετάζουμε. Η πρώτη έχει περισσότερο «λαϊκότροπο» και «παρα­

δοσιακότερο» χαρακτήρα και σχετίζεται με τη ζωγραφική των λεγόμενων ηπειρω­

τικών σχολών της προηγούμενης περιόδου. Οι περιπτώσεις ζωγραφικών εργαστη­

ρίων, που δραστηριοποιούνται στο βόρειο κυρίως χώρο, όπως οι Κουλακιώτες, οι 

Σαμαριναίοι, οι Γαλατσιάνοι κ.ά., αλλά και κάποιων επώνυμων ή ανώνυμων ζω­

γράφων στο νότιο χώρο αποτελούν χαρακτηριστικά παραδείγματα αυτής της τάσης. 

Η δεύτερη τάση, την οποία συναντούμε συχνότερα στους ναούς του 19ου αι., 

συνδυάζει και αυτή παραδοσιακά και νεωτερικά στοιχεία -και με την έννοια αυτή 

σχετίζεται στη μία της άκρη με την προηγούμενη τάση-, όμως στην περίπτωση αυ­

τή η χρήση των νεωτερικών στοιχείων είναι πιο συνειδητή και σε πολλές περιπτώ­

σεις σχετίζεται και με την συστηματικότερη καλλιτεχνική εκπαίδευση των αγιο­

γράφων της. Στις πρώτες δεκαετίες μετά την ανεξαρτησία, από το 1830 ως το 1850 

περίπου, μπορούμε να αναγνωρίσουμε τη δράση μιας πρώιμης, μεταβατικής ομά­

δας τέτοιων καλλιτεχνών, στους οποίους η συνάφεια με την τεχνοτροπία των βο­

ρειοελλαδικών εργαστηρίων παραμένει ισχυρή, ευδιάκριτες όμως είναι και οι δια­

φορές στην προσπάθεια απόδοσης ρεαλιστικότερων χαρακτηριστικών. Εκπρόσω­

ποι αυτής της τάσης είναι ο Δημήτριος Μιχαήλ(ος) από την Ακρατα, ο Ευστάθιος 

(;), από την Αργολίδα, οι αδελφοί ιερομόναχοι Ζαχαρίας και Ιωάννης από τα Χαλ-

κιάνικα κ. α. 



25 

Στην κύρια φάση αυτής της τάσης καταγράφουμε μια μεγάλη ομάδα αγιογρά­

φων, οι οποίοι χρησιμοποιούν συστηματικότερα και πιο συνειδητά τα νεωτερικά 

στοιχεία, η ζωγραφική τους όμως εξακολουθεί να διατηρεί δεσμούς με την παρά­

δοση. Στην τάση αυτή εντάσσουμε επώνυμους αγιογράφους, όπως για παράδειγμα 

τον Δημάδη από τη Χαλκίδα, την οικογένεια Ευστρατίου από την Αργολίδα, τον 

Μ. Βενέτη και τον Ιωάννη Γρεβενίτη από τη Λαμία κ.λ.π., αλλά και πολλούς ακό­

μα ανώνυμους αγιογράφους. Παρά την έντονη δραστηριότητα τους οι αγιογράφοι 

αυτοί δεν ξεπερνούν συνήθως τα τοπικά όρια της πατρίδας τους και των όμορων 

νομών. 

Μία τολμηρότερη ως προς τις δυτικές επιρροές και πιο συγκροτημένη ομάδα 

αυτής της φάσης απαρτίζεται από αγιογράφους, οι οποίοι φαίνεται να έχουν καλλι-

τεχνικότερη εκπαίδευση, μάλιστα μερικοί από αυτούς συμμετέχουν και σε πανελ­

λήνιες εκθέσεις, και δραστηριοποιούνται σε όλη σχεδόν την έκταση του ελλαδικού 

χώρου. Χαρακτηριστικοί εκπρόσωποι είναι ο Παντολέων Ζωγράφος, ο Α. Παπα-

ματθαίου, ο Φρ. Δεσίπρης κ.ά. 

Κορύφωμα της τάσης και συγχρόνως ξεχωριστή περίπτωση, που διασυνδέει 

στην ουσία δύο εποχές είναι ο Κωνσταντίνος Φανέλλης, ο οποίος αποτέλεσε ένα 

είδος υποδείγματος για αγιογράφους, που συγκροτούν την τρίτη και πλέον δυτικό­

τροπη τάση της εποχής κύριοι εκπρόσωποι της οποίας είναι ο Σπ. Χατζηγιαννό-

πουλος, ο Δημ. Γεωργαντάς, ο Ν. Αργυρόπουλος, ο Π. Λεμπέσης κ.ά. 

Από τις πρώτες δεκαετίες του 20ου αι. κ.ε. το εικαστικό τοπίο αλλάζει δραστικά 

με την είσοδο αγιορείτικων αγιογραφικών εργαστηρίων, που αναπαράγουν δυτικό­

τροπα, ρωσικά υποδείγματα, όπως οι Αβραμαίοι, το εργαστήριο του νεοσκητιώτη 

Κυρίλλου κ.α. Πλήθος ακόμα αγιογράφων με περισσότερο «λαϊκά» και «αφελή» 

χαρακτηριστικά εντάσσονται περισσότερο ή λιγότερο στις προαναφερόμενες τά­

σεις συγκροτώντας ξεχωριστές αγιογραφικές ομάδες. 

Γενικά με βάση την έρευνα του εικονογραφικού υλικού της περιόδου παρατη­

ρούμε μία ποικιλία τάσεων, η οποία δεν δικαιολογεί τη συνήθη θεώρηση, περί κα­

θαρά δυτικότροπου προσανατολισμού της τέχνης αυτής τουλάχιστον μέχρι το 

1900. Η πάνδημη αποδοχή των δυτικότροπων τάσεων αρχίζει αμέσως μετά, με κο­

ρύφωση τα χρόνια του μεσοπολέμου. 



26 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ Δ Ε Λ Η Γ Ι Α Ν Ν Α Κ Η Σ 

ο Ι Ο Υ Σ Τ Ι Ν Ι Α Ν Ό Σ ΚΑΙ Η ΕΠΑΡΧΊΑ Τ Ω Ν Ν Ή Σ Ω Ν (PROVINCIA INSULARUM): Μ Ι Α 

ΞΕΧΑΣΜΕΝΗ «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ» ΕΠΙΓΡΑΦΗ ΑΠΟ ΤΗ ΡΟΔΟ. 

Η ανακοίνωση ρίχνει νέο φως σε μια ξεχασμένη «βυζαντινή» επιγραφή που 

δημοσιεύτηκε χωρίς σχολιασμό από τον G. P. Carratelli στο "SUPPLEMENTO 

EPIGRAFICO RODIO," ASATENE 30-32, N.S. 14-16, (1952-1954), αρ. 85. Πρόκειται 

για μια σύντομη, αποσπασματικά σωζόμενη, δημόσια επιγραφή η οποία 

αναφέρεται σε κάποιου είδους επισκευή (διόρθωσις) και σχετίζεται με τη θητεία 

του Αναστασίου περιβλέπτου υπατικού (consularis). Υποστηρίζεται εδώ ότι η 

επιγραφή χρονολογείται στον 6° αι. μ.Χ. και πιθανότατα μαρτυρεί έναν άγνωστο 

μέχρι σήμερα επαρχιακό κυβερνήτη της επαρχίας της Νήσων. Μια άλλη υπόθεση 

ωστόσο θα ήταν πως ο Αναστάσιος της επιγραφής ταυτίζεται με έναν ήδη γνωστό 

επαρχιακό κυβερνήτη της γειτονικής επαρχίας της Καρίας γύρω στο 518. Ο 

εισηγητής στη συνέχεια εξετάζει την πιθανότητα η θητεία του υπατικού 

Αναστασίου να σχετίζεται με τις διοικητικές αλλαγές του Ιουστινιανού κατά την 

περίοδο 536-41 και συγκεκριμένα με τη δημιουργία μιας νέας διοικητικής αρχής -

γνωστής ως questura exercitus (536), με έδρα την Οδησσό, η οποία συνένωνε τις 

επαρχίες των Νήσων, Καρίας και Κύπρου με εκείνες της Σκυθίας και της Μοισίας 

(Π) αποσκοπώντας στον καλύτερο ανεφοδιασμό του βυζαντινού στρατού που 

στάθμευε κοντά στο Δούναβη. 



27 

ΜΑΝΟΛΗΣ ΔΡΑΚΑΚΗΣ-ΚΛΕΑΝΘΗΣ ΣΙΔΗΡΟΠΟΥΛΟΣ 

Un vasetto con medagli dy oro colV impronto di Santa Helena et Constantino. 

ΑΡΧΕΙΑΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ ΕΥΡΕΣΗΣ "ΘΗΣΑΥΡΩΝ" ΑΠΟ ΤΗ 

ΒΕΝΕΤΟΚΡΑΤΟΥΜΕΝΗ ΚΡΗΤΗ 

Η ανακοίνωση έχει ως εκκίνηση μια ομάδα εγγράφων του έτους 1613 από το 

αρχείο του Δούκα της Κρήτης (Archivio di Duca di Candia). Αναφέρεται στην 

εύρεση ενός "θησαυρού" 1920 χρυσών νομισμάτων και αργυρών αντικειμένων 

βάρους 1071,5 ουγγιών σε χωριό της Κεντρικής Κρήτης και στη γραφειοκρατική 

εξέλιξη του συμβάντος. Στο πλαίσιο τεκμηρίωσης του πρακτέου στο νομικό αυτό 

ζήτημα η βενετική διοίκηση παραθέτει περιληπτικά όλες τις γνωστές ανάλογες 

περιπτώσεις από το νησί μισό αιώνα πριν. 

Αναφέρονται λοιπόν σύνολα νομισμάτων (αρχαίων ή και βυζαντινών) και 

αντικειμένων από πολύτιμα μέταλλα που είχαν βρεθεί τυχαία σε διάφορες περιοχές 

του νησιού, με ενδείξεις για τον ακριβή τόπο, το χρόνο, το περιεχόμενο ειδολογικά 

και ποσοτικά και τους ευρέτες τους. 

Όλες αυτές οι περιπτώσεις, σχεδόν άγνωστες στη διεθνή βιβλιογραφία, 

στοιχειοθετούν πολύτιμους θησαυρούς γνώσης για τη μελέτη της νομισματικής, 

της νοοτροπίας, των θεσμών και γενικότερα της ιστορικής πορείας της Κρήτης. 

Κινούμενες σε δυό ιστορικούς χρόνους, εκείνον της απόκρυψης του θησαυρού 

(αρχαίοι, βυζαντινοί χρόνοι) και τον χρόνο εύρεσης (16-17ος αι.) επιτρέπουν την 

παράλληλη διερεύνηση τους: 

Α. με την αναζήτηση των συνθηκών που οδήγησαν στην απόκρυψη, το είδος 

των νομισμάτων ως καθρέπτης της οικονομίας κάθε εποχής, τις περιόδους 

ανασφάλειας και τους τόπους καταφυγής. Ό,τι περίπου δηλ. θα μελετούσε η 

νομισματική σε ανάλογες σύγχρονες μας περιπτώσεις τυχαίας ή ανασκαφικής 

εύρεσης ενός "θησαυρού". 

Β. Ενταγμένες οι ανευρέσεις στο ιστορικό πλαίσιο της βενετικής Κρήτης δίνουν 

την ευκαιρία μελέτης του νομοθετικού πλαισίου της εποχής και των καθιερωμένων 



28 

ή μη πρακτικών σε ανάλογες περιπτώσεις. Δύο τουλάχιστον περιπτώσεις π.χ. 

περιπλέχθηκαν ιδιαίτερα εξαιτίας και της εμπλοκής λατινικών επισκοπών στο 

κυνήγι της διεκδίκησης. Μεθοδολογική υποχρέωση αποτελεί η συγκριτική εξέταση 

της σχετικής νομολογίας με τα γνωστά από τη βιβλιογραφία παράλληλα στη 

βυζαντινή και λατινική Ανατολή. 

Μέσα από τις καταθέσεις των εμπλεκομένων προσώπων (ευρέτες, 

καταγγέλοντες) και τις γνωμοδοτήσεις των διοικητικών οργάνων αποκαλύπτεται η 

νοοτροπία της κοινωνίας, η στάση της απέναντι στην αρχαιότητα και τις 

αρχαιότητες. Σε μια εποχή που θεωρείται ότι τα γράμματα και οι τέχνες στην 

Κρήτη είχαν μια ξεχωριστή άνθιση, όταν η διακίνηση διανοουμένων και βιβλίων 

ανάμεσα στην Κρήτη και την Ευρώπη τεκμηριώνει τη συμμετοχή των Κρητών 

(βενετών και ελλήνων) στα επιστημονικά τεκταινόμενα της ουμανιστικής Δύσης 

και οι συλλογές αρχαιοτήτων γενικά και νομισμάτων ειδικότερα, γίνονται όχι μόνο 

μια ενθουσιώδης ερασιτεχνική απασχόληση αλλά ένας δάσκαλος κλασικής 

παιδείας και τέχνης. 

Αναμφίβολα η μελέτη τέτοιων μαρτυριών δίνει μια καλή ευκαιρία για τη 

σύμπραξη της παλαιογραφίας, της νομισματικής και της ιστορίας που μπορεί να 

δώσει πλούσιους και ποικίλους καρπούς. 



29 

ΣΟΦΙΑ ΖΥΡΜΠΑ - ΓΙΩΡΓΟΣ ΚΑΚΑΒΑΣ 

ΝΕΑ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΑ ΔΕΔΟΜΕΝΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ 

ΚΑΙ ΠΡΩΤΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΣΑΛΑΜΙΝΑ 

Ανεκτίμητη συμβολή στη μελέτη της ιστορίας και του πολιτισμού της Σαλαμίνας 

αποτελούν τα ποικίλα άρθρα του αείμνηστου Δημητρίου Πάλλα, που προσφέρουν 

πληροφορίες χρήσιμες στην αρχαιολογική έρευνα, αλλά και οι ίδιες οι αρχαιολογικές 

ανασκαφικές του έρευνες, οι οποίες φωτίζουν τα κενά που αφήνουν οι γραπτές πηγές. 

Στο έργο του καταγράφονται οι πρώτες ασφαλείς αρχαιολογικές ειδήσεις για την 

παλαιοχριστιανική και πρωτοβυζαντινή Σαλαμίνα και μελετώνται όχι μόνο τα 

σωζόμενα ή σε ερειπιώδη μορφή μνημεία της, αλλά και όσα ανασκάπτονται τυχαία. 

Σύμφωνα με τον Πάλλα η ζωή στη Σαλαμίνα συνεχίστηκε χωρίς διακοπή, παρά τη 

σιωπή των γραπτών πηγών, από τους ρωμαϊκούς, τουλάχιστον, χρόνους έως περίπου 

τον 8° αι. και η αγροτική δραστηριότητα λάμβανε χώρα στις δύο κοιλάδες που 

εκτείνονταν βόρεια και νότια του ορεινού όγκου του Μαυροβούνιου. Ο βόρειος 

αγροτικός συνοικισμός είχε ως κέντρο τη σημερινή πόλη της Σαλαμίνας στην περιοχή 

της «Ζωοδόχου Πηγής», όπου υπήρχε πηγή και «φρέαρ» με άφθονο νερό, ενώ ο νότιος 

αναπτύχθηκε με κέντρο το Αιάντειο, γνωστό και ως Μητρόπολη ή Μούλκι, έναν 

εύφορο τόπο που αρδευόταν άλλοτε από δύο πηγές. Μεταξύ των ετών 551-601 μ.Χ. 

ερειπώθηκαν οι σημαντικότεροι αγροτικοί οικισμοί στη Σαλαμίνα και κατέρρευσαν οι 

εκκλησίες από σεισμική δραστηριότητα. Αδιάψευστοι μάρτυρες της απρόσμενης 

καταστροφής αλλά και της προηγηθείσης οικιστικής και οικονομικής ανάπτυξης 

αποτελούν τα πολλά γλυπτά και τα διάφορα μαρμάρινα αρχιτεκτονικά μέλη 

παλαιοχριστιανικών εκκλησιών που ήρθαν και έρχονται στο φως κατά τις 

αρχαιολογικές έρευνες ή τυχαία, αλλά και αυτά που εντοιχίστηκαν σε μεταγενέστερα 

μνημεία. Συνάμα οι πολλοί παλαιοχριστιανικοί και πρώιμοι βυζαντινοί τάφοι μέσα και 

γύρω από ναούς ή αυτόνομοι σε συστάδες με τα σπουδαία ευρήματα τους, που 

ανασκάφηκαν από τον Πάλλα στη θέση Άγιος Δημήτριος κοντά στο Αιάντειο και στο 

Πυργιακόνι, ή από τον Παύλο Λαζαρίδη στο κτήμα Μπουρλάκη κοντά στο Αιάντειο 

και στο κτήμα Πούτου στην Κακή Βίγλα, το υποδηλώνουν το υψηλό επίπεδο του 

πολιτισμού της Σαλαμίνας γενικά, αλλά και της περιοχής του Αιαντείου ειδικότερα, 

κατά τη διάρκεια των πρώτων οκτώ χριστιανικών αιώνων. Πρόσφατα αρχαιολογικά 

δεδομένα ήρθαν να ενισχύσουν τις απόψεις αυτές του Πάλλα και μας οδηγήσουν σε 

μία πληρέστερη γνώση για την παλαιοχριστιανική και πρωτοβυζαντινή Σαλαμίνα. 



30 

Πρόκειται για τρεις κτιστούς κιβωτιόσχημοι τάφους στο κτήμα Μπερή νότια του 

Αγίου Αθανασίου στην είσοδο του Αιαντείου, που αποκαλύφθηκαν πλήρως στα 

πλαίσια σωστικής ανασκαφής. Οι τάφοι από αργολιθοδομή, με συνδετικό υλικό 

ασβεστοκονίαμα έφεραν εσωτερικά επίχρισμα και περιείχαν πολλές ταφές με αξιόλογα 

κτερίσματα. 

Τάφος Ι: Ο τάφος είχε διαστάσεις 3,30 Χ 1,60 μ. Διαφοροποιείται από τους άλλους 

δύο στην ανατολική στενή πλευρά του, εξαιτίας της στρογγυλοποίησης των γωνιών 

του. Περιείχε οκτώ διαταραγμένες ταφές ενηλίκων και διέσωσε τα κτερίσματα των 

νεκρών κυρίως έξι ακόσμητα αγγεία και δύο μικρά χάλκινα κοχλιάρια. 

Τάφος II: Καμαροσκεπής τάφος διαστάσεων 3,60 Χ 2,10 μ. Η είσοδος στο θάλαμο 

βρισκόταν στην ανατολική του πλευρά και διαμορφωνόταν με αναβαθμούς από 

μεγάλους διακοσμημένους κεράμους, ενώ η καμάρα του τάφου απαρτιζόταν από 

ορθογώνιους κεράμους πάχους 8εκ. περίπου, οι περισσότεροι από τους οποίους ήταν 

διακοσμημένοι με δακτυλιές σε ποικιλία σχεδίων. Περιείχε έντεκα τουλάχιστον 

σκελετούς ενηλίκων, των οποίων τα κρανία βρέθηκαν κατακερματισμένα, ριγμένα 

σωρηδόν στη δυτική πλευρά κοντά στα τοιχώματα του τάφου, ανάμεσα σε μεγάλες 

ποσότητες ασβεστοκονιάματος. Η έρευνα απέδωσε αξιόλογα κινητά ευρήματα, 

δεκατρία ακόσμητα σχεδόν ακέραια αγγεία, αργυρά και χάλκινα κοσμήματα και μικρά 

μετάλλινα αντικείμενα. 

Τάφος III: Ημικατεστραμμένος τάφος διαστάσεων 2,30 Χ 1,64 μ. Έφερε συνολικά 

πέντε ταφές, εκ των οποίων η μία παιδική. Ανάμεσα στα κτερίσματα που περιείχε, 

όπως όστρακα χρηστικής κεραμικής, αργυρά και χάλκινα κοσμήματα και άλλα μικρά 

μετάλλινα αντικείμενα, βρέθηκε χάλκινο εικοσανούμμιο του αυτοκράτορα Φωκά (602 

-610 μ.Χ.), κοπής Κωνσταντινούπολης. 

Στην ίδια θέση ανασκάφηκαν επίσης ένας τέταρτος αποσπασματικά σωζόμενος 

τάφος, τμήμα ημικυκλικού τοίχου και τμήματα δρόμων διαφόρων εποχών. Τέλος, 

εντοπίστηκε εκτεταμένη πυρά η οποία ανάγεται, με βάση τα κινητά ευρήματα, σε 

χρόνους προγενέστερους των παλαιοχριστιανικών. 

Οι πληροφορίες που αντλούνται από τη θέση και το είδος των ανασκαφέντων 

τάφων, τη διάταξη των ταφών, το σκελετικό υλικό, το είδος και την ποιότητα των 

κτερισμάτων, αποτελούν νέα πολύτιμα στοιχεία για την εξύφανση της ιστορίας και την 

ανίχνευση του πολιτισμικού επιπέδου στη Σαλαμίνα γενικά, αλλά και στην περιοχή 

του Αιαντείου ειδικότερα, κατά τους παλαιοχριστιανικούς και πρώιμους βυζαντινούς 

χρόνους. 



31 

ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΜΙΑ-ΤΣΕΡΝΟΥ 

ΚΕΙΜΕΝΟ ΚΑΙ ΜΝΗΜΕΙΟ : Η ΑΛΛΗΛΟΠΕΡΙΧΩΡΗΣΗ ΔΥΟ 

ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΠΗΓΩΝ. 

Στο πλαίσιο αυτής της ανακοίνωσης αναζητείται η σχέση και ο τρόπος 

αξιοποίησης του κειμένου και του μνημείου, των δύο κύριων δηλαδή εργαλείων 

για την ανασύνθεση της ιστορικής πραγματικότητας. 

Η μελέτη βασίσθηκε στο κείμενο του Ευσεβίου Καισαρείας (+339) και στους 

ναούς της εποχής του Μεγάλου Κωνσταντίνου(+337) στον ευρύτερο χώρο της 

Παλαιστίνης. Οι επιλογές μου αυτές οφείλονται σε τρεις λόγους: 

Πρώτον: Ο Ευσέβιος αποτελεί αναμφισβήτητα μία από τις πρωϊμότερες και 

εκτενέστερες έμμεσες πηγές της χριστιανικής αρχαιολογίας μετά βέβαια από το 

βιβλικό κείμενο. Συγγράφει στο α' μισό του 4ου αι., συμβαδίζει συνεπώς χρονικά 

με τα πρώτα βήματα του χριστιανισμού ως αναγνωρισμένης κρατικής θρησκείας. 

Δεύτερον: Ο Μέγας Κωνσταντίνος, παρά το γεγονός ότι υπήρξε μία 

αμφιλεγόμενη, από πολιτική και θρησκευτική άποψη, προσωπικότητα, ήταν αυτός 

ο οποίος, ως «φιλοκτίστις», έθεσε τις βάσεις της χριστιανικής αρχιτεκτονικής αφού 

οι Κωνσταντίνειοι ναοί αντιπροσωπεύουν τα αρχαιότερα δείγματα χριστιανικών 

ναών. Από τα κείμενα δε του Ευσεβίου (Εκκλησιαστική Ιστορία, Εις τον βίον 

Κωνσταντίνου Βασιλέως) αντλούμε πολυτιμότατες πληροφορίες για τους ναούς 

αυτούς, οι οποίοι έχουν φθάσει ως τις ημέρες μας αλλοιωμένοι μέσα από 

μεταγενέστερες προσθήκες και ανακατασκευές ή δεν σώζονται καθόλου. 

Τρίτον: Οι ναοί αυτοί δεν εγκαινιάζουν απλά την χριστιανική αρχιτεκτονική 

αλλά, στη συντριπτική τους πλειοψηφία, έχουν και αναμνηστικό χαρακτήρα διότι 

σηματοδοτούν και αναδεικνύουν τα σπουδαιότερα χριστιανικά προσκυνήματα τα 

οποία ενδυναμώνουν την πίστη στην ιστορικότητα της αποκάλυψης του Θεού. 

Η εκ παραλλήλου μελέτη των δεδομένων του κειμένου και των μνημείων έδειξε 

ότι εκεί όπου υστερεί το ένα μπορεί να επέμβει το άλλο, έτσι ώστε ο ερευνητής να 

είναι σε θέση να αποκομίσει μία ολοκληρωμένη εικόνα τόσο για το ένα όσο και 



32 

για το άλλο. Για το κείμενο μπορεί να διαπιστώσει τη σαφήνεια, την αξιοπιστία και 

την αντικειμενικότητα του συγγραφέα, ενώ για το μνημείο τη μορφολογία του, το 

λόγο επιλογής της θέσης του, το σκοπό ανέγερσης του, το ρόλο του κτήτορα κ.ά. 

Κατά το συσχετισμό όμως κειμένου και αρχαιολογικών τεκμηρίων είναι πολύ 

εύκολο να διολισθήσει κανείς σε απλουστεύσεις. Για παράδειγμα, δεν πρέπει ο 

ερευνητής, σε καμία περίπτωση, να ενεργεί φονταμενταλιστικά απολυτοποιώντας 

το κείμενο ή το μνημείο στην προσπάθεια του να επιβεβαιώσει το ένα ή το άλλο. 

Αυτό θα αποφευχθεί μόνο εάν προηγηθεί ο καθορισμός αντικειμενικών κριτηρίων 

με βάση τα οποία θα γίνουν οι συσχετισμοί. Επιβάλλεται η πλήρης και 

συστηματική ανάλυση των δεδομένων της συγγραφής του κειμένου ή της 

ανέγερσης του μνημείου με τις μεθοδολογικές αρχές που αρμόζουν σε κάθε 

περίπτωση, με στόχο έναν γόνιμο προβληματισμό. Εργαζόμενοι προς αυτή την 

κατεύθυνση διαπιστώσαμε ότι, εάν κανείς ακολουθήσει την ορθή ερμηνευτική 

διαδικασία, μπορεί με ασφάλεια να βαδίσει στο χώρο και το χρόνο και να 

ζωντανέψει την ιστορία. 



33 

ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ 

ΕΠΙΚΥΡΩΣΗ, ΔΙΔΑΧΗ ΚΑΙ ΔΙΑΜΕΣΟΛΑΒΗΣΗ: Η ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΑ ΤΩΝ 

ΕΠΙΓΡΑΦΩΝ ΣΤΙΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ 

Η συνύπαρξη εικόνας και λόγου στα έργα τέχνης ανάγεται στην αρχαιότητα. Στις 

επιτύμβιες στήλες αλλά και στην αγγειογραφία επιγραφές συμπλήρωναν τις 

παραστάσεις δημιουργώντας ένα διάλογο και μεταδίδοντας συμπληρωματικά 

μηνύματα στο θεατή. Στις χριστιανικές απεικονίσεις των πρώτων αιώνων οι επιγραφές 

δεν έλειπαν αλλά ήταν σχετικά σπάνιες. Η καθιέρωση των επιγραφών ως 

αναπόσπαστου μέρους των απεικονίσεων των θείων ή ιερών προσώπων και των 

αφηγηματικών παραστάσεων συνδέεται με την κρίση της εικονομαχίας και τις θεωρίες 

για την απεικόνιση και την προσκύνηση του θείου που αναπτύχθηκαν στην περίοδο 

αυτή. Τα βασικά σημεία της θεολογίας της εικόνας συνοψίζονται στην ταύτιση του 

εικονιζόμενου με το πρότυπο του και στη ρήση του Μεγάλου Βασιλείου "ή της 

εικόνος τιμή επί το πρωτότυπον διαβαίνει". Κρίσιμο ζήτημα αποτελεί εδώ η 

επιβεβαίωση της ταύτισης με το πρότυπο, δηλαδή η αυθεντικότητα της παράστασης. 

Είναι πιθανό ότι οι επιγραφές είχαν το ρόλο της επικύρωσης, ένα είδος σφραγίδας η 

οποία τίθεται ως εγγύηση της ταύτισης, ακόμη και για πρόσωπα εντελώς 

αναγνωρίσιμα όπως ο Χριστός. 

Σε πρόσφατη μελέτη στην οποία εξετάζονται οι επιγραφές στις απεικονίσεις του 

Χριστού αναφέρεται ότι οι παλαιότερες παραστάσεις με την βραχυγραφία IC XC είναι 

δύο εικόνες της Σταύρωσης στη Μονή του Σινά, που έχουν χρονολογηθεί στον 8ο-9ο 

αι., δηλαδή στην περίοδο της Εικονομαχίας. Στις εικόνες αυτές η επιγραφή χρησιμεύει 

όχι μόνο για την ταύτιση του προσώπου αλλά και για την ομολογία της πίστης στο 

δόγμα της Ενσάρκωσης και της διπλής φύσης του Θεανθρώπου, θέμα που απασχόλησε 

ιδιαίτερα τόσο τους εικονόφιλους όσο και τους εικονομάχους. Στην μία εικόνα μάλιστα 

η Παναγία επιγράφεται για πρώτη φορά ΜΗΡ ΘΥ και όχι Η ΑΓΙΑ ΜΑΡΙΑ για να το­

νισθεί το ίδιο δόγμα. Ώστε η πρώτη λειτουργία των επιγραφών, όπως μπορούμε να 

συμπεράνουμε, σχετίζεται με την επικύρωση της ταύτισης με το πρότυπο και την 

υπογράμμιση του δόγματος μέσω του λόγου. 

Μια δεύτερη λειτουργία των επιγραφών συνδέεται με την διδακτικότητα και την 

παροχή εξειδικευμένων πληροφοριών στον εγγράμματο πιστό. Στην εγκαυστική εικόνα 

του 7ου αιώνα με την παράσταση των τριών Παίδων εν Καμίνω υπάρχει στο πλαίσιο 

εξίτηλη σήμερα επιγραφή που σχετίζεται με την παράσταση: ATTEAOC ΚΥΡΙΟΥ 

ΟΥΝ[καταβάς] ΠΕΡΙ ΤΟΝ ΑΖΑΡΙΑΝ.... Στη διδακτική λειτουργία εγγράφονται οι 

επιγραφές στο ευαγγέλιο του Χριστού, στα ειλητάρια των προφητών των ιεραρχών και 



34 

των αγίων. Εγγράφεται επίσης η διατύπωση πολύπλοκων θεολογικών εννοιών και 

δογμάτων μέσω παραστάσεων που υποστηρίζονται από επιγραφές, όπως στην περίφημη 

εικόνα του Σινά με την παράσταση της Παναγίας Κυκκώτισσας με το Χριστό εν Δόξη, 

Προφήτες και Αγίους, αλλά και συνομιλίες ανάμεσα σε ιερά πρόσωπα (Παναγία 

Παράκληση, Μονή Σινά) ή οι απευθύνσεις των αγίων προς το Χριστό (Ιωάννης ο 

Πρόδρομος, Μονή Σινά). Στην ίδια λειτουργία ανήκουν και τα επίθετα που συνοδεύουν 

το Χριστό, την Παναγία ή άλλα ιερά πρόσωπα με τα οποία αποδίδεται σε αυτά μια 

ιδιότητα (ΜΗΡ ΘΥ ΠΕΡΙΒΛΕΠΤΟΟ, ΚΑΤΑΦΥΓΗ, AKATAMAXHTOC, IC XC 

ΠΑΝΤΟΚΡΑΡΩΡ, vPYXOœCTHC, ΟΩΤΗΡ ΚΑΙ ΖΩΟΔΟΤΗΟ) ή συνδέονται με ένα 

τόπο λατρείας ή με ορισμένη λατρευτική εικόνα (Παναγία Οδηγήτρια, Βλαχερνίτισσα, 

Χριστός Χαλκίτης, Αντιφωνητής). 

Οι δυο πρώτες αυτές λειτουργίες -επικύρωση και διδαχή- αφορούν τη φύση και το 

νόημα της εικόνας, συνδέονται δηλαδή με την εικόνα καθ'εαυτήν. Οι εικόνες ωστόσο 

αποτελούν παράλληλα έκφραση της πίστης συγκεκριμένων ανθρώπων, αφιερώματα 

στο θείο με τα οποία διατυπώνονται μέσω των επιγραφών ορισμένα αιτήματα. 

Αποδίδεται έτσι στην εικόνα η λειτουργία της διαμεσολάβησης. Η παλαιότερη 

σωζόμενη αφιερωτική επιγραφή βρίσκεται σε εγκαυστική εικόνα του Σινά με την 

παράσταση του Χριστού εν Δόξη. Στο πλαίσιο της, μεγαλογράμματη επιγραφή 

διατυπώνει σε τριτοπρόσωπο λόγο το αίτημα για τη σωτηρία της ψυχής του αφιερωτή: 

ΗΠΕΡ œTHPIAC ΚΑΙ ΑΦΕΟΕΩΟ ΑΜΑΡΤΙΟΝ ΤΟΥ ΔΟΥΛΟΥ COY 

ΦΙΛΟΧΡΙΟΤΟΥ.... Οι αφιερωτικές επιγραφές σύντομες ή εκτενέστερες παίρνουν 

συχνά τη μορφή επιγραμμάτων. Σε αρκετές περιπτώσεις ο ίδιος ο δημιουργός της 

εικόνας αποτυπώνει το όνομα του σε επιγραφή ζητώντας την άφεση των αμαρτιών του, 

όπως ο ζωγράφος Στέφανος στις δύο εικόνες του Σινά, με τους προφήτες Ηλία 

(ΜΟΡΦΟΥΝΤΙ ΘΕΣΒΗΤΑ ΣΤΕΦΑΝΩ ΔΙΔΟΥ TOIC COIC IAACMOIC 

ΠΤΑΙΟΜΑΤΩΝ AMNHCTIAN) και Μωυσή (OC ICTOPHCEN Ω ΘΕΟΠΤΑ CON 

ΤΥΠΟΝ ΑΙΤΕΙ CTEΦANOC AYCIN ΑΜΠΛΑΚΗΜΑΤΩΝ). Έμμεσα αφιερωτικό 

χαρακτήρα έχει επίσης η επιγραφή σε εικόνα του Σινά με την Παναγία Βλαχερνίτισσα 

ανάμεσα στο Μωυσή και τον Πατριάρχη Ιεροσολύμων Ευθύμιο που χρονολογείται 

γύρω στα 1224, στην οποία η αναγραφή ενός ύμνου προς την Παναγία στο πλαίσιο 

αξιοποιείται εικαστικά. 

Οι επιγραφές στις βυζαντινές εικόνες λειτουργούν ως επικυρωτικές της σχέσης του 

εικονιζόμενου προς το πρότυπο του και υποστηρικτικές των βασικών χριστιανικών 

δογμάτων, συνεπικουρούν τη διατύπωση θεολογικών ιδεών, βοηθούν στη διάκριση 

των εικονογραφικών τύπων και στη σύνδεση τους με συγκεκριμένους χώρους και 

γεγονότα. Ταυτόχρονα αποτελούν πολύτιμες μαρτυρίες που επιτρέπουν την μελέτη και 

τη βαθύτερη κατανόηση των αντιλήψεων και της νοοτροπίας των δημιουργών τους. 



35 

ΚΑΝΑΡΗ ΤΡΙΑΝΤΑΦΥΛΛΙΑ 

ΠΑΡΑΤΗΡΉΣΕΙΣ ΣΤΟ ΝΕΏΤΕΡΟ ΣΤΡΏΜΑ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΏΝ ΤΟΥ ΝΑΟΎ ΤΟΥ 

ΑΓΙΟΥ ΑΘΑΝΆΣΙΟΥ ΣΤΟ ΚΌΚΚΙΝΟ ΒΟΙΩΤΊΑΣ 

Ο ναός του Αγίου Αθανασίου βρίσκεται στο Κόκκινο Βοιωτίας και στη 

σημερινή του μορφή είναι μονόχωρος καμαροσκεπής. Η καμάρα του μνημείου 

στηρίζεται σε δύο ενισχυτικά σφενδόνια τα οποία χωρίζουν το εσωτερικό σε τρία 

μέρη. Στο ανατολικό σώζονται τοιχογραφίες που ορθότατα χρονολογούνται στον 

16° αι. και αποδίδονται στο εργαστήριο των αδελφών Κονταρή από τη Χ. 

Κοιλάκου. Το κεντρικό και δυτικό τμήμα του ναού κοσμείται από νεώτερες 

τοιχογραφίες οι οποίες χρονολογούνται στον 17° αι. 

Ο ζωγραφικός διάκοσμος, στη δεύτερη φάση αγιογράφησης του ναού, 

παρουσιάζει το ακόλουθο πρόγραμμα : στην καμάρα πάνω από το ιερό εικονίζεται 

η Ανάληψη, η οποία εκτείνεται στους πλάγιους τοίχους του μνημείου. Στον άξονα 

του αναλαμβανόμενου Ιησού, τοποθετείται ο Χριστός ως Μεγάλης Βουλής 

Άγγελος σε μετάλλιο, ενώ στο τμήμα της καμάρας μεταξύ των σφενδονίων έπεται 

ο Παντοκράτωρ περιστοιχισμένος από τα σύμβολα των τεσσάρων ευαγγελιστών. 

Το νότιο τμήμα της καμάρας κοσμείται από τον Παλαιό των ημερών. 

Εκατέρωθεν της Ανάληψης ζωγραφίζονται η Μεταμόρφωση βόρεια και ο 

Χριστός με τη Σαμαρείτιδα νότια. Στις επιφάνειες των πλευρών των τοίχων 

ανάμεσα στα δύο σφενδόνια η εικονογράφηση συνεχίζεται με τις σκηνές της 

Βάπτισης και της Κοίμησης της Θεοτόκου στο βόρειο τοίχο και της Γέννησης του 

Χριστού και της Υπαπαντής στο νότιο τοίχο. Στο δυτικό τμήμα του ναού στους 

πλάγιους τοίχους οι σκηνές του Επιτάφιου Θρήνου και της Εις Άδου Καθόδου του 

Χριστού στη βόρεια πλευρά και της Ανάστασης του Λαζάρου και της Βαϊοφόρου 

στη νότια πλευρά. Στο μέτωπο του δυτικού τοίχου παριστάνεται η Σταύρωση που 

συμπληρώνεται στις γωνίες από δύο μετάλλια με μορφές αγίων. Οι επιφάνειες των 

ενισχυτικών τόξων εικονίζουν μορφές ιεραρχών σε μετάλλια, στηθαίους προφήτες 



36 

και μορφές αγίων γυναικών μαρτύρων. Στο εσωράχιο των τόξων παρουσιάζονται 

ολόσωμες μορφές αγίων. Πάνω από τα ποδαρικά στα οποία στηρίζονται τα 

σφενδόνια παριστάνονται μάρτυρες. Η χαμηλότερη ζωγραφική ζώνη του ναού 

κοσμείται από μια σειρά όρθιων αγίων. 

Η εικονογραφία των παραστάσεων και των μεμονωμένων μορφών δεν 

αποκλίνει κατά πολύ από την τρέχουσα, όπως αυτή παρουσιάζεται στα έργα της 

Κρητικής σχολής και της αυτής των Θηβών. Ωστόσο, η τεχνοτροπία εμφανίζει 

ιδιαιτερότητα κυρίως ως προς την απόδοση των μορφών, του σκηνικού βάθους και 

του φυσικού περιβάλλοντος, γεγονός που φανερώνει ένα ζωγράφο προικισμένο με 

έμπνευση και συνδυαστική ικανότητα. 



37 

ΑΛΕΞΑΝΔΡΑ ΚΑΡΑΓΙΑΝΝΗ 

ΑΠΕΙΚΟΝΙΣΕΙΣ ΣΤΑΥΡΩΝ ΣΕ ΒΥΖΑΝΤΙΝΕΣ ΕΚΚΛΗΣΙΕΣ ΤΟΥ 

9ου 15«υ Α Ι Ω Ν Α ί^χ Η ΣΧΕΣΗ ΤΟΥΣ ΜΕ ΤΟ ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΟ 
ΤΕΛΕΤΟΥΡΓΙΚΟ ΤΗΣ 14ης ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΥ 

Οι απεικονίσεις σταυρών σε βυζαντινές εκκλησίες του 9ου-15ου αιώνα 

συνδέονται άμεσα με το τελετουργικό της Ύψωσης του Τίμιου Σταυρού της 14ης 

Σεπτεμβρίου, που ακολουθείται από τις εκκλησίες των Ιεροσολύμων, της 

Κωνσταντινούπολης και της κοπτικής εκκλησίας της Αιγύπτου. 

Στο διακονικό της βασιλικής της Αναστάσεως των Ιεροσολύμων τοποθετούνται 

τρεις μεγάλοι διακοσμημένοι σταυροί. Ένας από αυτούς συμβολίζει το Σταυρό του 

Θείου Πάθους και εκτίθεται σε προσκύνηση. Ζωγραφική απεικόνιση των τριών 

σταυρών συναντούμε στις αψίδες των εκκλησιών του Αγίου Βασιλείου στη 

Σινασσό, του Kapili Vadisi στο Karaçaoren και στο κλίτος της εκκλησίας Ν° 4 στη 

Ζέλβη της Καππαδοκίας. Μία σειρά τριών σταυρών διακοσμούν επίσης τους 

τοίχους του παρεκκλησίου των Σαράντα Μαρτύρων της Santa Maria Antiqua και 

της βασιλικής του Αγίου Ιωάννη Βαπτιστή της Ρώμης. Οι σταυροί αυτοί είναι 

διάλιθοι φυλλοφόροι και συμβολίζουν τους τρεις σταυρούς του Γολγοθά. 

Σύμφωνα με το τυπικό της Αγίας Σοφίας της Κωνσταντινούπολης, την ημέρα 

της 14ης Σεπτεμβρίου, ο πατριάρχης ανεβαίνει στον άμβωνα του ναού κρατώντας 

τον Τίμιο Σταυρό μέσα σε σταυροθήκη. Εναποθέτει το Σταυρό στον άμβωνα, 

γονατίζει και προσεύχεται στο Θεό. Έπειτα σηκώνεται, παίρνει το Σταυρό στα 

χέρια του και τον υψώνει τρεις φορές προς τα τέσσερα σημεία του ορίζοντα. Οι 

συχνές απεικονίσεις μεγάλων ανισοσκελών και πλούσια διακοσμημένων σταυρών, 

που καλύπτουν τις οροφές αρκετών εκκλησιών στο Περίστρεμα της Καππαδοκίας, 

πιθανόν συνδέονται με την τελετή αυτή της Ύψωσης του Σταυρού. Παραδείγματα 

αποτελούν οι σταυροί που κοσμούν την οροφή του Agaç alti, του Kokar Kilise και 

του βόρειου παρεκκλησίου της εκκλησίας του Egri Tas. 

Μετά την ολοκλήρωση της θείας λειτουργίας της 14ης Σεπτεμβρίου, η 

σταυροθήκη του Τίμιου Ξύλου τοποθετείται πάνω σε δίσκο με φύλλα βασιλικού 



38 

και άνθη και εκτίθεται σε προσκύνηση. Η απεικόνιση μεγάλων φυλλοφόρων 

σταυρών πάνω σε φύλλα κληματαριάς, άνθη και κέρατα αφθονίας σε οροφές 

εκκλησιών της Καππαδοκίας, θα πρέπει να συνδέεται ή να προέρχεται από τη 

συνήθεια αυτή της τοποθέτησης του Τίμιου Ξύλου σε δίσκο με άνθη. 

Παραδείγματα αποτελούν οι σταυροί στις οροφές των εκκλησιών του Στυλίτη 

Νικήτα, του Αγίου Στεφάνου, της εκκλησίας Ν° 3 του Mavrucan και της εκκλησίας 

Ιωακείμ και Άννας στο Kizil Çukur. Οι φυλλοφόροι αυτοί σταυροί εκφράζουν 

παράλληλα την ιδέα του σταυρού ως συμβόλου της σωτηρίας και της ζωής και 

έχουν παραδείσιο χαρακτήρα. 

Τον 10° αιώνα τελείται στο αυτοκρατορικό παλάτι η επίσημη τελετή των 

«ευσήμων» και «περιφανών» ακολουθιών, η οποία ολοκληρώνεται στην Αγία 

Σοφία. Εκεί ο πατριάρχης και ο αυτοκράτορας εισέρχονται μαζί στο ιερό βήμα και 

προχωρούν προς την αψίδα, όπου ορθώνεται η «Αγία Σταύρωση», δηλαδή ένας 

μεγάλος χρυσός διάλιθος σταυρός. Σύμφωνα με το εθιμοτυπικό, ο αυτοκράτορας 

θυμιατίζει την «Αγία Σταύρωση» σε ένδειξη ευλάβειας. Στους αιώνες που 

ακολουθούν, η εορτή της Σταυροπροσκύνησης τελείται στον ναό της Αγίας Σοφίας 

με τη συμμετοχή και του αυτοκράτορα. Στη διάρκεια της θείας λειτουργίας ο 

αυτοκράτορας εισέρχεται στο ιερό βήμα και εξερχόμενος κρατά τον Τίμιο Σταυρό 

ακολουθούμενος από ιεροδιακόνους που θυμιατίζουν. 

Η απεικόνιση ενός μεγάλου ανισοσκελούς σταυρού, που θυμιατίζεται από δύο 

φτερωτούς αγγέλους, στο νάρθηκα της εκκλησίας της Μαυριώτισσας στην 

Καστοριά θα πρέπει να σχετίζεται άμεσα με το τυπικό αυτό της θυμίασης του 

σταυρού από τον αυτοκράτορα ή από τους ιεροδιάκονους. Ζωγραφική απεικόνιση 

θυμίασης σταυρού συναντούμε και σε τοίχο του νότιου παρεκκλησίου της Μονής 

Αγίου Αντωνίου στην Αίγυπτο. Η απεικόνιση αυτή πιθανόν επηρεάζεται άμεσα 

από το εθιμοτυπικό της κοπτικής εκκλησίας της Αιγύπτου, σύμφωνα με το οποίο 

κατά την εορτή της Σταυροπροσκύνησης, επτά θυμιατά τοποθετούνται στην 

είσοδο του ιερού του ναού και ένας μεγάλος διάλιθος σταυρός ορθώνεται σε 

υψηλό βάθρο. 



39 

ΦΛΩΡΑ ΚΑΡΑΓΙΑΝΝΗ 

ΖΗΤΗΜΑΤΑ ΤΟΠΟΓΡΑΦΙΑΣ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΒΕΡΟΙΑΣ 

Οι ανασκαφικές έρευνες που έχουν πραγματοποιηθεί μέχρι σήμερα στην πόλη 

της Βέροιας, έχουν φέρει στο φως πολύτιμα ανασκαφικά στοιχεία, τα οποία 

μπορούν να δώσουν σημαντικές πληροφορίες για τη χωροταξική οργάνωση της 

πόλης σε όλη τη διάρκεια της βυζαντινής περιόδου. 

Ιδιαίτερα καθοριστική ως προς αυτό υπήρξε η αποκάλυψη των χριστιανικών 

νεκροταφείων της πόλης, τα οποία στην παλαιοχριστιανική περίοδο, όπως και στην 

πρωιμότερη, ρωμαϊκή, ακολουθούν όλο το μήκος των τειχών, με μεγαλύτερη 

πυκνότητα έξω από τα βόρεια, ανατολικά και νότια τείχη. Αντίθετα, τα βυζαντινά 

κοιμητήρια, - εκτός από μεμονωμένες περιπτώσεις εντός τειχών- είχαν 

συγκεντρωθεί έξω από τα ΝΔ τείχη, όπου άλλωστε εντοπίστηκε και ο extra muros 

κοιμητηριακός ναός της πόλης. 

Η χωροθέτηση των νεκροταφείων οδηγεί σε κάποια πρώτα συμπεράσματα για 

την πολεοδομική οργάνωση της Βέροιας, η οποία πιθανότατα, στη μέση βυζαντινή 

περίοδο είχε αρχίσει να συρρικνώνεται στα νότια υψώματα της πόλης. Η άποψη 

αυτή φαίνεται να επιβεβαιώνεται και από τις οικοδομικές φάσεις των τειχών, οι 

οποίες διαφέρουν αισθητά στο βόρειο και στο νότιο τμήμα της πόλης. Από τα 

σωζόμενα ορατά τμήματα της οχύρωσης είναι εμφανές ότι στη βυζαντινή περίοδο, 

ενίσχυση δέχτηκαν μόνο τα τείχη στο επάνω τμήμα της πόλης (νότιο), όπου και 

οικοδομήθηκε ο υστεροβυζαντινός πύργος της ακρόπολης, που σωζόταν ακέραιος 

μέχρι τις αρχές του περασμένου αιώνα. 

Στο πλαίσιο μιας τέτοιας προσέγγισης, μπορεί να ερμηνευτεί και το γεγονός ότι 

ο πυρήνας της παλαιοχριστιανικής Βέροιας, με τα αντίστοιχα οικοδομήματα, 

κοσμικά, και κυρίως λατρευτικά, εντοπίζεται στο κέντρο της σημερινής πόλης, που 

βρίσκεται στο πεδινό τμήμα της. Αντίθετα, οι περισσότεροι βυζαντινοί ναοί, 

συμπεριλαμβανομένου και του βυζαντινού επισκοπικού ναού, έχουν οικοδομηθεί 

στο επάνω τμήμα της. 



40 

Παρά το γεγονός ότι δεν έχουν εντοπιστεί ανασκαφικά τμήματα τείχους που θα 

οριοθετούσαν το βόρειο άξονα της πόλης μετά τη συρρίκνωση της, ωστόσο, η 

ύπαρξη τους θα πρέπει μάλλον να θεωρηθεί σίγουρη. Στο πλαίσιο αυτό μπορεί να 

επανεξεταστεί το τμήμα οχυρωματικού περιβόλου που εντόπισε το 1967 ο Φ. 

Πέτσας. 

Σε κάθε περίπτωση, μέσα από τη μελέτη των ανασκαφικών δεδομένων, 

διαφαίνεται ότι τα σωζόμενα τμήματα των τειχών δεν οριοθετούσαν την πόλη σε 

όλη τη βυζαντινή περίοδο. Η συγκέντρωση του πληθυσμού στα υψηλότερα 

τμήματα, η οποία επέφερε αλλαγές στην οργάνωση της βυζαντινής πόλης, φαίνεται 

να πραγματοποιήθηκε στη μέση βυζαντινή περίοδο, κατά την οποία η Βέροια 

απαντά πλέον στα γραπτά κείμενα της εποχής ως «κάστρο». 



41 

ΟΛΓΑ ΚΑΡΑΠΩΡΓΟΥ 

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΕ! ΚΑΙ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΕ! ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ 

ΣΤΑ ΜΟΛΥΒΔΟΒΟΥΛΑΑ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΒΟΤΑΝΕΙΑΤΗ 

Η επίσημη αναγόρευση του Νικηφόρου Βοτανειάτη ως αυτοκράτορα στις 2 

Ιουνίου 1078, σε ηλικία 77 περίπου ετών, ήταν το επιστέγασμα μίας λαμπρής και 

έντονης στρατιωτικής σταδιοδρομίας με περιόδους θητείας στις περισσότερες 

επαρχίες της Βυζαντινής αυτοκρατορίας. Τις φειδωλές πληροφορίες των ιστορικών 

του 11ου αιώνα (Ατταλειάτης, Βρυέννιος, η συνέχεια της χρονογραφίας του 

Ιωάννη Σκυλίτση, Ζωναράς) σχετικά με τη ζωή του Νικηφόρου Βοτανειάτη πριν 

την ανάρρηση του στο θρόνο έρχονται να συμπληρώσουν κατά τρόπο ουσιαστικό 

τα τριάντα σωζόμενα, και γνωστά σε εμάς μέχρι σήμερα, μολυβδόβουλλα του 

Βοτανειάτη, διασκορπισμένα σε μουσεία και ιδιωτικές συλλογές σε περισσότερες 

από εφτά χώρες. 

Η πρώτη ανάγνωση ενός τέτοιου σφραγιστικού υλικού (σε συνδυασμό πάντα με 

τις πληροφορίες που μας παρέχει η ιστοριογραφία), επικεντρώνεται συνήθως και 

κατά κύριο λόγο στην ανασύνθεση της κοινωνικής εξέλιξης και της στρατιωτικής 

δραστηριότητας του μελλοντικού αυτοκράτορα, η οποία σύμφωνα τους τίτλους και 

τα αξιώματα που του απονεμήθηκαν διαχρονικά διαμορφώνεται ως εξής: 

1057 - 1059: μάγιστρος, βεστάρχης και δούξ Οψικίου 

1059 - Οκτ. 1061: μάγιστρος, (βέστης?), βεστάρχης και δούξ Εδέσσης και 

Αντιοχείας 

Οκτ. 1061 - Φεβρ. 1063: πρόεδρος και δούξ Θεσσαλονίκης 

1064 - 1065: πρόεδρος και δούξ Βουλγαρίας 

1065 - 1067: πρόεδρος και δούξ Κύπρου 

1067- 1068: πρόεδρος και δούξ Αντιοχείας 

1068- 1074: πρωτοπρόεδρος και δούξ Πελοποννήσου και Ελλάδος 

1074- 1075: κουροπαλάτης και δούξ Οψικίου 

1075- 1077: κουροπαλάτης και δούξ των Ανατολικών 



42 

Αυτή η προσέγγιση συμβάλλει στην επίλυση προβλημάτων χρονολόγησης που 

σχετίζονται με τη δράση του Νικηφόρου Βοτανειάτη πριν το 1078 και μας δίνει 

γενικότερες πληροφορίες σχετικά με την ιεραρχία των τίτλων σε μία εποχή που 

βρίσκεται στα πρόθυρα των ριζικών αλλαγών που επήλθαν στη Βυζαντινή 

διοίκηση με την άνοδο στην εξουσία της δυναστείας των Κομνηνών. 

Στην παρούσα ανακοίνωση επιχειρείται μία δεύτερη, αλλά εξίσου 

ενδιαφέρουσα, ανάγνωση του ίδιου σφραγιστικού υλικού, κατά την οποία 

ιδιαίτερο βάρος δίνεται στις εικονογραφικές επιλογές και στη μορφολογία των 

επιγραφών στα μολυβδόβουλλα του Νικηφόρου Βοτανειάτη. Ζητήματα όπως η 

αποκλειστική υιοθέτηση της μορφής του αγίου Δημητρίου στον εμπροσθότυπο 

όλων των σφραγίδων του μελλοντικού αυτοκράτορα από την εποχή της θητείας 

του στη Θεσσαλονίκη και μετά, μερικές ιδιαιτερότητες στην απεικόνιση του αγίου, 

αλλά και ορισμένες επιγραφικές ιδιομορφίες των μολυβδοβούλλων του 

(ανορθογραφίες, χρήση στερεότυπων φράσεων) μας δίνουν τη δυνατότητα να 

χρονολογήσουμε κάποια από αυτά με μεγαλύτερη ακρίβεια, ενώ παράλληλα -

πράγμα ιδιαίτερα ενδιαφέρον - μας επιτρέπουν να εκφράσουμε ορισμένες κρίσεις 

σχετικά με το θρησκευτικό συναίσθημα, το καλλιτεχνικό γούστο και εν γένει την 

προσωπικότητα του ιδιοκτήτη τους. 



43 

ΑΡΓΥΡΩ ΚΑΡΑΜΠΕΡΙΔΗ 

ΕΙΚΟΝΑ ΚΟΙΜΗΣΗΣ ΤΗΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ ΑΠΟ ΤΗ ΜΟΝΗ ΒΕΛΛΑΣ 

ΙΩΑΝΝΙΝΩΝ 

Η εικόνα της Κοίμησης της Θεοτόκου βρίσκεται στο τέμπλο του καθολικού της 

μονής Γενεσίου Θεοτόκου, γνωστής ως μονή Βελλάς, από την ομώνυμη, γνωστή από 

τις πηγές βυζαντινή πόλη. Η μονή αποτελεί ένα από τα παλαιότερα και ιερότερα 

μοναστικά ιδρύματα της Ηπείρου. 

Η εικόνα της Κοίμησης, που, όπως και οι υπόλοιπες συντηρήθηκαν στα 

εργαστήρια της 8ης Εφορείας Βυζαντινών Αρχαιοτήτων, είναι ίσως η πιο 

ενδιαφέρουσα του συνόλου για δύο κυρίως λόγους. Καταρχήν είναι υπογεγραμμένο 

έργο του γνωστού ζωγράφου Κωνσταντίνου από το Λινοτόπι της Καστοριάς, 

χρονολογούμενο στα 1638, όπως φανερώνει σχετική επιγραφή στο κατώτερο τμήμα 

της εικόνας. Ωστόσο, το ιδιαίτερο ενδιαφέρον έγκειται κυρίως στο γεγονός ότι ο 

Κωνσταντίνος, για την απόδοση του θέματος της Κοίμησης, επέλεξε να μην 

ακολουθήσει τα γνωστά εικονογραφικά σχήματα, τα οποία αποδίδουν τη στιγμή του 

θανάτου της Παναγίας, αλλά προτίμησε το σπανιότερο σχήμα της εκφοράς της 

σορού της. Έτσι, οι απόστολοι εικονίζονται να φέρουν στους ώμους την κλίνη με τη 

σορό και να κινούνται σε πομπή προς τα δεξιά. Στην πομπή συμμετέχουν ιεράρχες 

και γυναίκες που θρηνούν ενώ πάνω από την κλίνη εικονίζεται πολυπληθής χορός 

αγγέλων, ο οποίος περιβάλει τον Χριστό που κρατά την ψυχή της Παναγίας. Στο 

ανώτερο τμήμα της σύνθεσης ιστορούνται η Μετάσταση της Παναγίας, η Μεταφορά 

των Αποστόλων, η Παράδοση της Ζώνης, καθώς και ιπτάμενος άγγελος, ο οποίος 

εικονίζεται να βάζει το σπαθί του στη θήκη, έχοντας τιμωρήσει τον Ιεφωνία, που 

καταλαμβάνει τη γνωστή θέση, μπροστά από την κλίνη. Χαρακτηριστική 

λεπτομέρεια της εικόνας, στο κατώτερο τμήμα της είναι και η μικρής κλίμακας 

παράσταση της εκσκαφής του τάφου, στον οποίο πρόκειται να τοποθετηθεί η σορός. 

Το θέμα της Εκφοράς αποτελεί τμήμα του εκτεταμένου εικονογραφικού κύκλου 

της Κοίμησης, που σε πλήρη ανάπτυξη συναντάται κυρίως σε υστεροβυζαντινά 

μνημεία. Ο κύκλος της Κοίμησης και το επεισόδιο της Εκφοράς βασίζονται 

εικονογραφικά σε σειρά συριακών, ελληνικών και λατινικών απόκρυφων και 

πατερικών κειμένων, τα παλαιότερα των οποίων εντοπίζονται στα τέλη του 5 ου 

αιώνα. Εικονογράφηση του θέματος της Εκφοράς εντοπίζεται, στον ορθόδοξο κόσμο 

τις πρώτες δεκαετίες του 13ου αιώνα στη Ρωσία, στις Θύρες του Καθεδρικού ναού 



44 

του Suzdal, όπου ωστόσο η απόδοση έχει καθαρά συμβολικό χαρακτήρα. Η 

ιστορική, αφηγηματικού χαρακτήρα, εμπνευσμένη από τα κείμενα, απόδοση της 

Εκφοράς της Σορού της Παναγίας, εμφανίζεται σε σειρά μνημείων του τέλους του 

13ου- α' μισού 14ου αιώνα, τα οποία συνδέονται με το έργο των ζωγράφων Μιχαήλ 

Αστραπά και Ευτύχιου (Περίβλεπτος Αχρίδας, Studenica, Staro Nagoricino, 

Gracanica). Στα μέσα του 14ου αιώνα, το θέμα εντοπίζεται ακόμα στη Decani και στο 

ναό του Matejc και λίγο αργότερα, στο νότιο, ταφικό παρεκκλήσι του Αφεντικού στο 

Μυστρά. Τα έργα των Μιχαήλ και Ευτύχιου αποτέλεσαν το πρότυπο του 

Κωνσταντίνου, ο οποίος μεταφέρει με μεγάλη πιστότητα την παράσταση της 

Gracanica, πιθανώς ίδια με τη μισοκατεστραμμένη παράσταση της Studenica, στο 

κατώτερο τμήμα της εικόνας και τμήμα της παράστασης του Staro Nagoricino, στο 

ανώτερο τμήμα της. Η σύγκριση του νεώτερου έργου με τα απώτερα πρότυπα του 

φανερώνει τις αδυναμίες του ζωγράφου αλλά και τις παρανοήσεις, ιδιαίτερα στα 

τμήματα των προτύπων που φαίνεται ότι ήταν λιγότερο οικεία στον Κωνσταντίνο. 

Το θέμα της Εκφοράς είναι ιδιαίτερα σπάνιο κατά τη μεταβυζαντινή εποχή. 

Εμφανίζεται στο καθολικό της μονής Γαλατάκη στην Εύβοια, όπου ωστόσο 

ακολουθούνται διαφορετικά εικονογραφικά πρότυπα από αυτά της εικόνας. Το θέμα 

δεν έχει προς το παρόν εντοπιστεί σε άλλη εικόνα, με εξαίρεση εικόνες της Ταφής 

της Παναγίας από αγγέλους, οι οποίες συναντώνται στα Επτάνησα και το Αιγαίο, 

έργα με άλλη εικονογραφία αλλά και διαφορετικής κοσμοθεωρίας και τέχνης. 

Η χρήση υστεροβυζαντινών προτύπων από τους λινοτοπίτες ζωγράφους έχει 

επισημανθεί και από παλαιότερους ερευνητές, ωστόσο η μεγάλη πιστότητα στη 

μεταφορά και η επιλογή ενός τόσο ιδιαίτερου προτύπου, φανερώνουν την πλατεία 

γνώση των παλαιότερων έργων και σηματοδοτούν τη στενή σχέση του 

Κωνσταντίνου με την υστεροβυζαντινή παράδοση της Μακεδονίας και της Σερβίας. 

Γενικότερα, η εικόνα της μονής Βελλάς μπορεί να θεωρηθεί ως ένα από τα 

αντιπροσωπευτικότερα έργα του Κωνσταντίνου, τόσο εικονογραφικά όσο και από 

την άποψη των τεχνοτροπικών χαρακτηριστικών. Η τέχνη του χαρακτηρίζεται από 

ιδεαλιστικότερες αντιλήψεις, σε σχέση με τα υπόλοιπα έργα του 17ου αιώνα και από 

μια ιδιαίτερα λεπτολόγο διάθεση στο σχεδιασμό όλων των στοιχείων της 

παράστασης. Οι λυγερές, ραδινές μορφές και τα καλογραμμένα, με ευγενικές 

εκφράσεις πρόσωπα αναδεικνύουν τον Κωνσταντίνο σε έναν από τους 

σημαντικότερους και ικανότερους ζωγράφους της εποχής του. 



45 

ΓΙΑΝΝΗΣ Α. ΚΑΡΑΤΖΟΓΑΟΥ 

ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΟΙ ΝΑΟΙ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΙΚΗΣ ΡΕΝΤΙΝΑΣ 

Η Ρεντίνα, χωριό στο Ν.Α. άκρο του Ν. Καρδίτσας, υπήρξε στην Τουρκοκρατία 

ακμαία κωμόπολη, έδρα ισχυρών οικογενειών δημογερόντων. Άκμασε για δύο 

αιώνες και αποκλήθηκε «βασίλισσα των Αγράφων». Διατηρεί σε αρκετό βαθμό 

την καλλιτεχνική της κληρονομιά αλλά η αρχιτεκτονική της δεν έχει μελετηθεί. Οι 

τρεις σωζόμενες εκκλησίες της κωμόπολης βρίσκονται κατά μήκος του κυρίου 

άξονα της και συμβάλλουν με το μέγεθος και τη θέση τους στην «αστική 

ατμόσφαιρα» που τη χαρακτηρίζει. Οι εκκλησίες είναι η Κοίμηση, ο Άγιος 

Γεώργιος και ο Άγιος Νικόλαος, όλες ξυλόστεγες βασιλικές,οι δύο πρώτες 

μονόκλιτες με χορούς,ενώ η τρίκλιτη χωρίς χορούς. 

1) Η Κοίμηση έχει εξωτερικές διαστάσεις 18,34 Χ 7,67 μ. Οι χοροί είναι βαθείς 

μεγαλύτεροι του ημικυκλίου. Η κόγχη του ιερού είναι επίσης βαθιά αλλά 

δυσανάλογα μικρή και τυφλή. Ο ναός και ο βόρειος χορός καλύπτονται με ενιαία 

τετράριχτη στέγη. Επιγραφή έξω από το ιερό δεν διαβάζεται. Οι εικόνες του 

τέμπλου χρονολογούνται στο 1659. 

2) 0 Άγιος Γεώργιος, μεγάλη ξυλόστεγη βασιλική με χορούς, μαζί με το μικρό 

ναό του Αγίου Δημητρίου στα Ν.Α. του και τον νάρθηκα-είσοδο στα Ν.Δ, 

αποτελούν συγκρότημα συνολικών εξωτερικών διαστάσεων 22,5 Χ 12,75 μ. 

Παρεκκλήσι του Αγ. Σεραφείμ είχε προσκολληθεί ΒΑ του Αγ. Γεωργίου και 

μετατράπηκε σε μουσείο εκκλησιαστικής τέχνης. Τοξωτό καμπαναριό επάνω στο 

ιερά τονίζει την ανατολική όψη του συγκροτήματος Προς την πλατεία ο Αγ. 

Δημήτριος έχει τοιχογραφίες του 1662, ενώ ο Αγ. Γεώργιος του 1719. Από τις δύο 

εισόδους του Αγίου Γεωργίου η ανατολική είναι ανδρική και η δυτική γυναικεία. 

Ο διαχωρισμός ανδρών-γυναικών για τις οποίες προορίζεται το δυτικό μέρος του 

ναού και ο γυναικωνίτης γινόταν με ξύλινο καφασωτό. Η οροφή του ναού είναι 

ξύλινη με έγχρωμα γεωμετρικά σχέδια. Το ξυλόγλυπτο τέμπλο του 1796 είναι 

δωρεά του γνωστού προεστού Δημητρίου Τζολάκογλου. 



46 

3) Ο Άγιος Νικόλαος είναι τρίκλιτη βασιλική χωρίς χορούς με γενικές 

εξωτερικές διαστάσεις 22,55 Χ 9,70 μ. Τα κλίτη της σχηματίζονται από δύο σειρές 

επτά ξύλινων στύλων που συνδέονται με ξυλόπηκτα τόξα. Τοιχογραφίες σώζονται 

στο ιερό που είναι το παλαιότερο τμήμα. Επιγραφή ενσωματωμένη στο δυτικό 

τοίχο αναφέρει τη χρονολογία κτίσεως 1725 και - παράδειγμα μοναδικό στην 

περιοχή - τον κτίστη Παναγιώτη. 

Και στους τέσσερις ναούς οι κόγχες ιερού και χορών είναι τυφλές. Το 

εξωτερικό των ναών είναι απλό, ενώ το εσωτερικό είναι πλούσιο. Στην 

αρχιτεκτονική και τη διακόσμηση τους διαφαίνονται οι ιδιαιτερότητες μίας 

παραδοσιακής κοινωνίας με πλούσιους δωρητές, αμυντική εσωστρέφεια και 

ανατολικές επιδράσεις αλλά και επαφή με τη Δύση. 

Α Γ Γ Ε Π Ρ Π Ο Ε ΘΕΕΕΑΛ. ΡΕΝΤΙΝΑΕ 

2__J Ι i 4 Sc 

Yy-Λέϊο 

iq; 
ί : <*ι 
ι ! | niörwi, ι, 

.....II] %6Λ [j 

L CpUAtvv 

WlUCtNiTv 

- ^ Ί - Γ - ; Τ — 
'Anemul·-« 

Ifjtv^eib 

1-\ί 

LAj· leurres 

-lil 

_TV^rA_ l]V™ 
J ( >:«w l_ 

" • « 

lJI"lull_ln£I3uJ 

ilAjjA^uWr*; 



47 

ANNA-ΜΑΡΙΑ ΚΑΣΔΑΓΛΗ - ΙΩΑΝΝΑ ΜΠΙΘΑ 

Ο ΑΠΟΣ ΓΕΩΡΓΙΟΣ «ΤΩΝ ΑΓΓΑΩΝ» ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ΟΧΥΡΩΣΗ ΤΗΣ 

ΡΟΔΟΥ 

Στα τείχη της μεσαιωνικής Ρόδου διακρίνονται διάφορες φάσεις που ξεκινούν από 

τον 7ο αιώνα με την οχύρωση του ψηλότερου μέρους της πόλης, γνωστό κατά την 

ιπποτοκρατία ως Κολλάκιο. Αυτή η αμυντική γραμμή υπέστη διάφορες μετατροπές, 

τόσο κατά τη βυζαντινή περίοδο, όσο και αργότερα. Το βυζαντινό τμήμα που σώζεται 

πληρέστερο, παρά τις τμηματικές καταστροφές, είναι το νότιο, που χώριζε το 

Κολλάκιο από την πόλη των αστών και καλύπτεται από πύργους με τετράγωνη 

κάτοψη. Στο εσωτερικό του πύργου που ορθώνεται στη νοτιοανατολική γωνία του 

Κολλάκιου, στο ύψος του περιδρόμου, διευθετήθηκε κατά τα τέλη του Μου αιώνα 

μονόχωρο καμαροσκέπαστο παρεκκλήσιο. Ονομάζεται συμβατικά Άγιος Γεώργιος των 

Άγγλων επειδή στις τοιχογραφίες του περιλαμβάνονται βρετανικά εραλδικά 

εμβλήματα. Ενδεχομένως συνδεόταν με το κατάλυμα της Γλώσσας της Αγγλίας που 

βρισκόταν στην περιοχή. 

Το παρεκκλήσιο δεν διέφυγε της προσοχής των μελετητών της ιπποτοκρατούμενης 

Ρόδου. Μία πρώτη παρουσίαση δημοσίευσε ο Γάλλος Belabre το 1908. Πιο πρόσφατα, 

στο πλαίσιο διδακτορικής διατριβής με θέμα που αφορά στην ύστερη βυζαντινή 

ζωγραφική της Ρόδου, ασχολήθηκε με τις τοιχογραφίες ο πρόωρα χαμένος φίλος και 

συνάδελφος Θοδωρής Αρχοντόπουλος. Η προκαταρκτική παρουσίαση αλλά και η 

σχεδιαζόμενη δημοσίευση των τοιχογραφιών του ναού έχουν στόχο να προχωρήσουν 

την έρευνα που εκείνος άρχισε, και αφιερώνονται στη μνήμη του. 

Το παρεκκλήσιο (διαστ. περ. 5,80 x 3,30 μ.) καλύπτεται από ελαφρά οξυκόρυφη 

καμάρα. Ο διάκοσμος έχει υποστεί σοβαρές φθορές, κυρίως από την υγρασία που 

απορροφά ο πωρόλιθος της λιθοδομής. Η πρόσβαση γίνεται από τη βόρεια πλευρά. Το 

ορθογώνιο χαμηλό θύρωμα έχει βαρύ μονολιθικό μαρμάρινο υπέρθυρο με πέντε 

θυρεούς. Οι δύο ανήκουν στον Αραγωνέζο μεγάλο μάγιστρο Juan Fernandez de 

Heredia (1376-1396) και τον Γάλλο υπαρχηγό του Pierre Cillant (1382-1396), ενώ ο 

τρίτος είναι ο θυρεός του τάγματος των Ιωαννιτών ιπποτών. Ο τέταρτος και ο πέμπτος 

θυρεός επαναλαμβάνουν αβακιωτό έμβλημα που ενδεχομένως ανήκει και αυτό σε 

Ιωαννίτη. 

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον για τη ζωγραφική στη Ρόδο παρουσιάζει ο τοιχογραφικός 

διάκοσμος του μνημείου. Διακρίνονται δύο τοιχογραφικά στρώματα στην καμάρα και 

τέσσερα τουλάχιστον στο νότιο τοίχο, όπου όμως η διάκριση της διαδοχής των φάσεων 

είναι δυσχερέστατη λόγω της αποσπασματικής διατήρησης των τοιχογραφιών. Στον 



48 

νότιο τοίχο, εικονίζονται σε διάφορες φάσεις, μάλλον των αρχών του 15ου αιώνα, ο 

Πρόδρομος με τον Αμνό πλαισιωμένος από θυρεούς του Τάγματος και άλλους 

αδιάγνωστους, αποκαλυπτικός Χριστός με ανάγλυφο φωτοστέφανο, Παναγία ένθρονη 

βρεφοκρατούσα, ο Χριστόφορος, επίσης με ανάγλυφο φωτοστέφανο, και ο Μαρτίνος 

της Tours, συνοδευόμενος από θυρεούς, μάλλον άγγλων ευγενών, από τους οποίους 

ταυτίζονται δύο (Holt και FitzAlan). Στον δυτικό τοίχο εικονίζεται κολοσσικός ο άγιος 

Γεώργιος δρακοντοκτόνος σε πλαίσιο με θυρεούς του μεγάλου μαγίστρου Philibert de 

Naillac (1396-1421) και αγνώστων. Αντίστοιχα, στον βόρειο τοίχο, ο αρχάγγελος 

Μιχαήλ δρακοντοκτόνος και τρεις δυτικοί ιεράρχες. Στην καμάρα, σε δύο στρώματα, 

έχουν διατηρηθεί καλύτερα τα Εισόδια της Θεοτόκου, η Γέννηση, η Υπαπαντή, η 

Βάπτιση και η Προδοσία, ενώ στο κλειδί εικονίζονται προφήτες σε τροχούς. Τα 

αγιωνύμια που σώζονται είναι λατινικά. Στον ανατολικό τοίχο παριστάνονται ο 

Ευαγγελισμός της Θεοτόκου και το Άγιο Μανδήλιο κατά τη βυζαντινή πρακτική, ενώ 

στο στενό μέτωπο της αψίδας εικονίζονται οι θυρεοί του βασιλιά της Αγγλίας και των 

μεγάλων μαγίστρων Pierre d'Aubusson (1476-1503), Emery d'Amboise (1503-1512) 

και Fabrizio del Carretto (1513-1521), στοιχείο που τοποθετεί το τμήμα αυτό στις 

αρχές του 16ου αιώνα. Τα περισσότερα μεσαιωνικά graffiti βρίσκονται στο βόρειο 

τοίχο του ναού. 

Ανασυνθέτοντας την ιστορία του χώρου, στο βυζαντινό κέλυφος έγινε επέμβαση 

επί Heredia (1382-1396). Την εποχή αυτή τίποτε δεν φαίνεται να συνέδεε το μνημείο 

με τη Γλώσσα της Αγγλίας, σχέση η οποία μάλλον εγκαινιάζεται, έστω ανεπίσημα, με 

την παρουσία αγγλικών θυρεών επί Naillac (προ του 1421) και επιβεβαιώνεται στις 

αρχές του 16ου αιώνα με το θυρεό της Αγγλίας στην αψίδα. Η τοιχογράφηση, η οποία 

εντάσσεται στην εκλεκτική τεχνοτροπία, έγινε για δυτικούς παραγγελιοδόχους, από 

Ροδίτες πιθανόν ζωγράφους που ενίοτε εισάγουν μάλλον αδέξια δυτικά στοιχεία και 

άλλοτε δείχνουν μεγαλύτερη άνεση στην απεικόνιση δυτικότροπων μορφών. 

Πλησιέστεροι από τεχνοτροπική άποψη είναι, σύμφωνα με τον Θοδωρή 

Αρχοντόπουλο, μεταξύ άλλων, οι ναοί της Αγίας Αικατερίνης στη μεσαιωνική πόλη 

της Ρόδου (τέλη 14ου αιώνα), του Προφήτη Αββακούμ (πριν από το 1395) και του 

Αγίου Ιωάννη Θεολόγου του Κουφά στο Παραδείσι (14ου-15ου αιώνα), καθώς και του 

Αγίου Γεωργίου του Χωστού στη Φιλέρημο (14ου-15ου αιώνα;). Ο τελευταίος είναι, 

ενδεχομένως, και ο πιο συγγενικός ως προς τις συνθήκες τοιχογράφησης, καθώς 

φαίνεται ότι επίσης τοιχογραφήθηκε με πρωτοβουλία δυτικών ευγενών που βρέθηκαν 

στη Ρόδο για περιορισμένο χρονικό διάστημα. 



49 

ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΚΑΤΣΙΚΗΣ 

ΧΙΟΝΑΑΙΤΕΣ ΖΩΓΡΑΦΟΙ ΣΤΗΝ ΠΕΡΙΟΧΗ ΤΟΥ ΒΟΪΟΥ 

ΝΟΜΟΥ ΚΟΖΑΝΗΣ (β' μισό 1 8 ο υ - αρχές 19ο υ αι.) 

Στις πλαγιές του ορεινού όγκου του Βοΐου, στο δυτικό τμήμα του Νομού Κοζάνης, 

είναι διάσπαρτοι πολλοί παραδοσιακοί οικισμοί, κοιτίδες ονομαστών μαστόρων και 

λιθοξόων. Σε αυτούς συναντούμε πολλά μεταβυζαντινά μνημεία, σε ορισμένα από τα οποία 

διατηρείται τοιχογραφικός διάκοσμος που φιλοτεχνήθηκε από καλλιτέχνες της γνωστής 

«ομάδας» των Χιοναδιτών ζωγράφων (σε παρένθεση η χρονολογία και τα ονόματα των 

ζωγράφων): 1. Αγιος Δημήτριος στη Βλάστη (1774, Κωνσταντίνος). Μονόχωρος 

ξυλόστεγος ναός με νάρθηκα στα δυτικά. Βρίσκεται έξω από το χωριό, πιθανόν σε 

τοποθεσία παλαιότερου οικισμού, ενώ υπήρξε και καθολικό μονής. 2. Αγιος Αχίλλειος 

στον Πεντάλοφο (1774, Κωνσταντίνος και Μιχαήλ Μιχαήλ). Τρίκλιτη θολοσκεπής 

βασιλική μεγάλων διαστάσεων στο νεκροταφείο του οικισμού. Αποτελεί ένα από τα τρία 

μέχρι στιγμής γνωστά στην έρευνα μνημεία στα οποία συνεργάστηκαν οι δύο ζωγράφοι. 

Ωστόσο, από την εξέταση του μνημείου προκύπτει και μία φάση τοιχογράφησης 

διαφορετική από εκείνη των δύο χιοναδιτών. 3. Μεταμόρφωση του Σωτήρος στο 

Σωτήρα (1782, Μιχαήλ Μιχάλης). Μακρόστενος μονόχωρος ναός με νάρθηκα στο 

νεκροταφείο του οικισμού. 4. Αγιος Αθανάσιος στη Ζηκόβιστα (1785, Δημήτριος 

Μπορμπουτζιώτης και Μιχαήλ Χιοναδίτης). Καθολικό μικρής μονής κοντά στα σημερινά 

χωριά Δαμασκηνιά και Άγιος Ηλίας. Είναι μονόχωρος θολοσκεπής ναός με νάρθηκα και 

κτίστηκε στα μέσα του 18ου αι. Ο εσωτερικός του διάκοσμος αποτελεί σπάνιο παράδειγμα 

συνεργασίας ενός χιοναδίτη με κάποιον καλλιτέχνη που δεν είναι συντοπίτης του. 5. 

Κοίμηση της Θεοτόκου στη Σιάτιστα (β' μισό 18ου αι., ανώνυμες). Μικρός μονόχωρος 

ναός μέσα στον οικισμό, στον περίβολο του μεγαλύτερου ναού της Αγίας Παρασκευής. 

Εξετάζουμε την πιθανότητα ο τοιχογραφικός του διάκοσμος να αποτελεί έργο ενός από 

τους χιοναδίτες ζωγράφους που εργάστηκαν στην περιοχή. 6. Αγία Τριάδα στο Βυθό 

(1802, Μιχαήλ ιστοριογράφος). Σύνθετος τετρακιόνιος σταυροειδής εγγεγραμμένος ναός 

αθωνικού τύπου, καθολικό μονής κοντά στο χωριό Βυθός. 

Οι Χιονιάδες, μικρό χωριό στην επαρχία Κόνιτσας της Ηπείρου, στις πλαγιές του όρους 

Γράμμου, γίνονται γνωστοί για τη ζωγραφική δραστηριότητα που αναπτύσσουν ορισμένοι 

κάτοικοι τους, οι οποίοι συνθέτουν μικρές συντροφιές ή ομάδες με κοινή, συνήθως, 

καταγωγή από τη γενιά του πατέρα και περιοδεύουν στην κοντινή και στην ευρύτερη 



50 

περιοχή ασκώντας την τέχνη τους. Η δραστηριότητα τους καλύπτει γενικά περίοδο 

μεγαλύτερη από δύο αιώνες και αποτελεί πολύτιμη μαρτυρία για τη μετάβαση από την 

ύστερη μεταβυζαντινή φάση στη νεότερη λαϊκή τέχνη. Οι ζωγράφοι που εντοπίζονται στα 

μνημεία που εξετάζουμε από την περιοχή του Βοΐου ανήκουν στους πρώιμους χιοναδίτες 

ζωγράφους και τα ονόματα τους είναι ήδη γνωστά στη βιβλιογραφική έρευνα από τις 

κτητορικές επιγραφές των μνημείων. Ωστόσο, το έργο τους παραμένει ασχολίαστο και 

αδημοσίευτο, ενώ η έρευνα μας εξετάζει ακόμη εάν ταυτίζονται ή όχι σε ένα πρόσωπο 

ζωγράφοι με το ίδιο όνομα. 

Η πρώιμη χιοναδίτικη ζωγραφική αναπαράγει με περισσότερο ή λιγότερο απλοϊκό 

τρόπο, ανάλογα με την αντίληψη του κάθε ζωγράφου, τα πρότυπα της τελευταίας φάσης 

της μεταβυζαντινής ζωγραφικής, με συγκερασμό στοιχείων των παλαιότερων «σχολών» 

και με δάνεια από τη δυτική τέχνη. Στα γενικά χαρακτηριστικά του έργου τους 

σημειώνουμε: 1) ψηλές μορφές με έντονη διακοσμητική διάθεση στα ενδύματα και στο 

φόντο των παραστάσεων, εκφραστικές στάσεις και χειρονομίες, έντονα περιγράμματα, 

αδυναμία υποδήλωσης του όγκου, 2) πρόσωπα με μαλακό πλάσιμο και ήπιες φωτοσκιάσεις, 

3) πολυπρόσωπες συνθέσεις με αυξημένη διηγηματικότητα, πολλές γραφικές λεπτομέρειες, 

καθώς και συνδυασμούς εικονογραφικών θεμάτων, 4) παραδοσιακά εικονογραφικά θέματα 

εμπλουτίζονται με λεπτομέρειες από τη δυτική τέχνη, οι επιρροές της οποίας ανιχνεύονται 

ιδιαίτερα στα διακοσμητικά θέματα, όπως στα ανθέμια και τα περίτεχνα πλαίσια, στις 

διακοσμητικές ζώνες στους τοίχους, τους κίονες αλλά και στα ξυλόγλυπτα τμήματα 

(τέμπλα, άμβωνες), 5) η λαϊκή προέλευση των ζωγράφων και ο συγχρωτισμός τους με τους 

ντόπιους πληθυσμούς των ορεινών και αγροτικών οικισμών έχει σαν αποτέλεσμα την 

εισαγωγή στην τέχνη τους στοιχείων από την κοινωνική ζωή και το σύγχρονο λαϊκό βίο, 

που γίνονται αντιληπτά σε παραστάσεις όπως τα βασανιστήρια των αμαρτωλών στη 

Δευτέρα Παρουσία, οι χοροί στην παράσταση των Αίνων, οι δήμιοι στις παραστάσεις 

μαρτυρίων αγίων, οι φορεσιές διαφόρων αγίων, καθώς και πλήθος διακοσμητικών μοτίβων. 

Η τέχνη των χιοναδιτών ζωγράφων απομακρύνεται από τον ακαδημαϊσμό παλαιότερων 

και σύγχρονων καλλιτεχνών και τείνει προς τη χειροτεχνική εμπειρία ενός οικογενειακού 

εργαστηρίου. Αυτό το γεγονός καθιστά δύσκολη τη διάκριση του προσωπικού ύφους του 

κάθε ζωγράφου, ειδικότερα όταν δουλεύουν πολλοί μαζί σε ένα μνημείο. Ωστόσο, μέσα 

από τη σύγκριση του έργου τους με αυτό άλλων ντόπιων ζωγράφων, συνάγεται το 

σημαντικό συμπέρασμα ότι η τέχνη των χιοναδιτών εντάσσεται στα πλαίσια της 

γενικότερης τοπικής βορειοελλαδικής παράδοσης. 



51 

ΧΑΡΙΚΛΕΙΑ ΚΟΙΛΑΚΟΥ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΘΕΟΛΟΓΟΥ ΣΤΗ ΘΗΒΑ 

ΝΕΩΤΕΡΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ 

Τα ερείπια του ναού του Αγίου Γρηγορίου του Θεολόγου στη Θήβα ανέσκαψε 

ο Γ. Α. Σωτηρίου το 1921-22, ο οποίος δημοσίευσε τα πορίσματα του στην 

Αρχαιολογική Εφημερίδα του 1924. Θεώρησε ότι τα ερείπια αυτά ήταν σύγχρονα 

με την κτητορική επιγραφή, με χρονολογία 872 μ. Χ., ενσωματωμένη στο 

νεωτερικό ναΰδριο που είχε κτιστεί στο χώρο του Ιερού Βήματος. Οι μακρές και 

στενές διαστάσεις του αποκαλυφθέντος ναού τον οδήγησαν στο συμπέρασμα ότι ο 

αρχιτεκτονικός τύπος του είναι εκείνος της ανατολικής μονόκλιτης θολωτής 

βασιλικής. 

Αργότερα αμφισβητήθηκε από τους μελετητές η ταύτιση της επιγραφής με τον 

ερειπωμένο ναό, κυρίως λόγω του μεγάλου μεγέθους της. Κρίθηκε λοιπόν σκόπιμη, 

με την ευκαιρία επισκευαστικών εργασιών στο ναΰδριο, η διενέργεια 

συμπληρωματικής ανασκαφικής έρευνας σε αυτό το σημαντικό αλλά προβληματικό 

μνημείο. Η έρευνα ολοκληρώθηκε κατά τις πρόσφατες εργασίες διαμόρφωσης και 

ανάδειξης του χώρου στα πλαίσια του Γ' Κοινοτικού Πλαισίου Στήριξης. 

Νοτιότερα του ναού που ανέσκαψε ο Σωτηρίου και σε χαμηλότερη στάθμη 

αποκαλύφθηκε το πλάγιο κλίτος με την ημικυκλική αψίδα του ναού που πλέον 

ταυτίζουμε με τον Άγιο Γρηγόριο της επιγραφής. Το μέγεθος της επιγραφής 

μάλιστα αλλά και τα υπόλοιπα ευρήματα φανερώνουν και την ομοιότητα του 

θηβαϊκού μνημείου με τον ναό της Παναγίας Σκριπούς στον Ορχομενό, γνωστή 

έως τώρα μόνο ως προς τον γλυπτό τους διάκοσμο. 

Μετά την καταστροφή του αρχικού ναού, του 9ου αι., κτίστηκε στα θεμέλια του 

τον 12° αι. μικρός μονόχωρος ναός, όπου μάλλον ανατοποθετήθηκε τμήμα της 

επιγραφής, περίπου στη θέση που σώζεται στο σημερινό ναΰδριο. Και αυτός όμως 

είχε πλέον καταρρεύσει τον 19° αι., αφού είχε λειτουργήσει και ως μουσουλμανικό 

τέμενος, όπως πιθανολογεί ο Σωτηρίου. 



52 

ΠΕΤΡΟΣ ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ - ΜΑΡΙΝΑ ΜΥΡΙΑΝΘΕΩΣ ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΥ 

ΕΠΙΤΟΜΗ ΤΟΥ ΠΡΩΙΜΟΥ ΟΙΚΟΔΟΜΙΚΟΥ ΧΡΟΝΙΚΟΥ 

ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΣΙΝΑ 

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον για τους μελετητές της αρχιτεκτονικής της Μονής Σινά 

κατά τον 20° αιώνα (G. Forsyth, Ι. Δημακόπουλος, Ρ. Grossmann) είχαν η ταύτιση 

και η ερμηνεία των πρώιμων φάσεων του 6ου και 7ου αιώνα του μοναστικού 

συγκροτήματος. Στην ανακοίνωση επανεξετάζεται διεξοδικά το ζήτημα των 

φάσεων αξιοποιώντας μακρόχρονη έρευνα στην αρχιτεκτονική της Μονής Σινά και 

νέα αναλυτική τεκμηρίωση των τειχών, του μεγάλου Καθολικού και των 

υπολοίπων κτισμάτων καθώς και των ορατών πρώιμων λειψάνων του άμεσου 

περιβάλλοντος όπως λατομείων, υδρολογικών εγκαταστάσεων κ. ά. 

Οι πρώιμες φάσεις, προκειμένου να απεικονιστούν γραφικά, διακρίθηκαν σε 

πέντε κατηγορίες ως εξής: Κατασκευές που χρονολογούνται μεταξύ 548560 μ.Χ. 

που με βεβαιότητα ανήκουν στο αρχικό σχέδιο του Στέφανου του Αϊλίσιου (τείχη, 

Καθολικό, υποδομές, κ.ά.), κατασκευές που μπορούν να χρονολογηθούν με 

επιφύλαξη μεταξύ 548 ως 560 μ.Χ., λόγω αλλοιώσεων από παλιές και νεότερες 

επεμβάσεις, πρώιμες προσθήκες στα τείχη και στο Καθολικό που φαίνεται ότι 

είχαν ολοκληρωθεί πριν την αραβική κατάκτηση της χερσονήσου και 

αρχιτεκτονικά μέλη από αρχικές κατασκευές που ξαναχρησιμοποιήθηκαν πολύ 

πρώιμα. Ως τελευταία κατηγορία ορίστηκαν οι περιοχές που έφεραν κτίσματα της 

πρώτης περιόδου της Μονής τα οποία καταστράφηκαν πλήρως. 

Η περαιτέρω παρατήρηση των σχεδίων των πρώιμων φάσεων μας οδηγεί στα 

παρακάτω συμπεράσματα. Στο μεν νότιο και ανατολικό τείχος παρατηρείται 

σχεδόν πλήρης διατήρηση από τα θεμέλια ως το ύψος των επάλξεων και κατά το 

σύνολο του μήκους τους. Η δυτική πλευρά του τείχους σώζεται κατά το σύνολο 

του μήκους της όμως σε ύψος αισθητά χαμηλότερο από τις άλλες πλευρές. Στο 

βόρειο τείχος και στην ανατολική γωνία έχει πλήρως καταστραφεί το εξωτερικό 



53 

μέτωπο σε όλο τους το μήκος και ύψος. Παρά τα προβλήματα διατήρησης κατέστη 

δυνατή η σχεδιαστική αναπαράσταση της περιμέτρου των τειχών. 

Η χωροθέτηση του καθολικού ερμηνεύεται από τη μορφολογία του εδάφους 

και τη θέση του προϋπάρχοντα πύργου ενώ υφίστανται ενδείξεις για υποτυπώδη 

διάταξη των αρχικών κτισμάτων βάσει cardo και decumanus που εξυπηρέτησε 

τουλάχιστον την κατασκευή των τειχών και των υπόλοιπων κτηρίων εντός του 

περιβόλου. Όμοια με τα τείχη παρατηρείται πλήρης διατήρηση του κεντρικού 

κλίτους του καθολικού ως τα ζευκτά της στέγης. Προσθήκες του μεσαίωνα και του 

18ου αιώνα παρατηρήθηκαν μόνον στην ανωδομή των παστοφορίων και των 

πλευρικών χώρων, πράγμα που επιτρέπει την πλήρη αναπαράσταση του αρχικού 

Καθολικού ενώ το αρχικό φράγμα του πρεσβυτερίου αναπαρίσταται με επιφύλαξη. 

Παρατηρείται διατήρηση των υποδομών των πτερύγων κατά μήκος της βόρειας 

πλευράς του τείχους και τοπικά στη νοτιοδυτική γωνία ενώ η κατασκευή των 

υπερκείμενων πτερύγων φαίνεται ότι πραγματοποιήθηκε από τη δεύτερη στάθμη 

κ.ε. με ευτελή υλικά όπως πλίθρες και αργολιθοδομές. Η δυναμική ανάπτυξη των 

υποδομών είναι εμφανής κατά μήκος της βόρειας πλευράς όπου είχαν χωροθετηθεί 

τα εργαστήρια μεταποίησης των βασικών ειδών διατροφής και οι αποθήκες τους 

όπως το ελαιοτριβείο, ο αλευρόμυλος, ο φούρνος, η σιταποθήκη κ.ά. Τρεις κύριες 

πρώιμες φάσεις επεκτάσεις της ανατολικής γωνίας απεικονίζουν 

αντιπροσωπευτικά τη δυναμική ανάπτυξη της Μονής. Στη βορειοδυτική περιοχή 

όπου βρίσκεται το νεώτερο ελαιοτριβείο εντοπίσθηκε άγνωστη πρώιμη 

εγκατάσταση ελαιοτριβείου με πρέσα με αντίβαρο και μυλόπετρες του τύπου mola 

olearia που αποκαλύπτει αντίστοιχη δυναμικού τύπου ανάπτυξη των εκεί 

εργαστηρίων. Σε ελάχιστες θέσεις σώζονται αρχικά κτήρια σε δεύτερη στάθμη που 

εξετάζονται διεξοδικά όπως διόροφη τοξοστοιχία στη βόρεια πλευρά και διόροφο 

τριμερές κτίσμα ανάμεσα στο Καθολικό και την κύρια δυτική είσοδο. 



54 

ΘΑΝΑΣΗΣ ΜΑΪΑΗΣ 

ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΚΡΟΤΑΦΕΙΟ ΤΩΝ 

«ΣΚΟΤΕΙΝΩΝ ΑΙΩΝΩΝ» ΣΤΗ ΜΑΡΙΟΛΑΤΑ ΦΩΚΙΑΑΣ 

0 σύγχρονος οικισμός της Μαριολάτας στα ΝΔ. της Γραβιάς έχει οικοδομηθεί 

πάνω από τη Φωκική πόλη της Χαράδρας. Ο αρχαίος οικισμός χωροθετείται στην 

περιφέρεια της βασικής οδού που ένωνε το βόρειο τμήμα της Στερεάς Ελλάδας με τον 

Κορινθιακό κόλπο, η οποία είναι γνωστή στη βιβλιογραφία ως Isthmus corridor route. 

Στο νότιο τμήμα του οικισμού έχει εντοπιστεί η ακρόπολη της κλασικής περιόδου, ενώ 

στα πλαίσια σωστικής ανασκαφής, αποκαλύφθηκε από τον Παύλο Λαζαρίδη 

παλαιοχριστιανική βασιλική. Από τη συγκεκριμένη έρευνα, που διενεργήθηκε σε τρείς 

περιόδους (1962, 1963 και 1971), αποκαλύφθηκε πλήρως ο κύριος ναός και 

ανασκάφηκε τμήμα του νάρθηκα καθώς και το περίγραμμα των δυτικών 

προσκτισμάτων. Κατά τα έτη 2006, 2007 διερευνήθηκε εκ νέου η βασιλική, το 

υπερκείμενο νεκροταφείο και ανασκάφηκαν τα σωζώμενα προσκτίσματα της 

βασιλικής. Από τα νέα ευρήματα και τη στρωματογραφική έρευνα προέκυψαν 

καινούργια στοιχεία σχετικά με τη χρονολόγηση της οικοδόμησης, της εγκατάλειψης 

και της επαναχρησιμοποίησης του χώρου της βασιλικής. 

Η τρικλιτη βασιλική (εξ. διαστάσεων: 26,30 x 14,20μ.) διαμορφώνονταν στα 

ανατολικά με εσωτερικό τριμερές εγκάρσιο κλίτος. Το κεντρικό κλίτος διακοσμούνταν 

με επιδαπέδια ψηφιδωτά τα οποία διατηρούνται ιδιαίτερα αποσπασματικά, ενώ τα 

πλάγια κλίτη καλύπτονταν με πλίνθινες πλάκες. Στον ναό είχε γίνει εκτενής χρήση 

λιθόπλινθων και αρχιτεκτονικών μελών σε β'χρήση, προερχόμενων κυρίως από κτήρια 

της κλασικής περιόδου. Η τοιχοποιία του ναού, η οποία διατηρείται καλύτερα στην 

αψίδα και στο νάρθηκα, αποτελείται από αργολιθοδομή με μονή και ενίοτε διπλή 

σειρά πλίνθων. Το βόρειο πρόσκτισμα του ναού (εξ. διαστάσεων: 4,30 x 4,65μ.) 

διαμορφώνονταν με δίβηλη πρόσοψη στη βόρεια εξωτερική πλευρά του και το δάπεδο 

του καλύπτονταν από πλίνθινες πλάκες. Ο λειτουργικός του εξοπλισμός περιλαμβάνει 

υποστήριγμα λεκανίδας ή τράπεζας, σε άμεση γειτνίαση με το στήριγμα της δίβηλης 

εισόδου και περιμετρική αναβαθμίδα. Η μορφολογία, τα τυπολογικά παράλληλα και ο 



55 

εξοπλισμός του χώρου σε συνδυασμό με την απουσία δυτικού αίθριου υποδεικνύουν 

ότι το δωμάτιο χρησιμοποιήθηκε ως προστώο του νάρθηκα, αποτελώντας μία από τις 

κεντρικές εισόδους της εκκλησίας. Η ανόργανη σύνδεση του προσκτίσματος με τον 

νάρθηκα και η αμελής μεικτή τεχνική της τοιχοποιίας του, η οποία αντιγράφει την 

αντίστοιχη της βασιλικής, υποδεικνύουν την εκ των υστέρων συναρμογή του στη 

βασιλική σε χρονολογική φάση κοντινή με αυτήν της ανέγερσης της. Στο ΒΑ. τοίχο 

του ναού και σε επαφή με την αψίδα αποκαλύφθηκε δίδυμος καμαρωτός τάφος (εξ. 

διαστάσεων: 3,15χ 2,10μ.) κτισμένος με επιμελημένη μεικτή τεχνική, ο οποίος 

προστέθηκε εκ των υστέρων στη βασιλική. 

Τα δεδομένα της ανασκαφικής έρευνας του Λαζαρίδη δεν είχαν αποδώσει σαφή 

στοιχεία για τη χρονολόγηση του ναού. Τα τυπολογικά χαρακτηριστικά της βασιλικής, 

η εκτενής χρήση αρχαίου οικοδομικού υλικού και η τεχνοτροπία των ψηφιδωτών 

υποδεικνύουν ως πιθανή χρονολόγηση ανέγερσης του κυρίως ναού το β'μισό του 5ου 

αι. Η συγκεκριμένη εκτίμηση ενδυναμώνεται από τα αποτελέσματα της 

στρωματογραφικής έρευνας του προσκτίματος, τα οποία υπέδειξαν ως πιθανό terminus 

post quem της κατασκευής του το 474. Η επισήμανση δεύτερης φάσης στο δάπεδο του 

κεντρικού κλίτους και επιδιορθώσεων στον νότιο τοίχο της βασιλικής υποδηλώνουν 

μία περίοδο εκτεταμένων επισκευών, πιθανώς στον 6° αι. Ο συνδυασμός των 

παλαιότερων ανασκαφικών πορισμάτων και της στρωματογραφίας υποδεικνύει ότι η 

καταστροφή της βασιλικής δεν επήλθε με βίαιο τρόπο αλλά ήταν αποτέλεσμα της 

εγκατάλειψης του χώρου από τους κατοίκους και της ενέργειας φυσικών φαινομένων 

(πλημμύρα). 

Η εγκατάλειψη της βασιλικής αποτελεί φαινόμενο που εντάσσεται στο γενικότερο 

πλαίσιο της δημογραφικής ύφεσης του ανατολικού Ιλλυρικού και μπορεί να 

χρονολογηθεί, κατ' αναλογία των γειτονικών Δελφών, στο β'μισό του 6ου αι.-αρχές 7ου 

αι. Η επανάχρηση του χώρου στους «σκοτεινούς αιώνες» (πιθανώς 8ος αι.) ως 

νεκροταφείου με κοιμητηριακό μονόχωρο ναό, αποτελεί σημαντικό υλικό τεκμήριο για 

τη δημογραφική ανάκαμψη του χώρου κατά τη συγκεκριμένη περίοδο και προσφέρει 

νέα στοιχεία για την ιστορική εξέλιξη μίας κομβικής περιοχής του ελλαδικού χώρου, η 

οποία παραμένει άγνωστη στην αρχαιολογική έρευνα. 



56 

ΣΤΑΥΡΟΣ ΜΑΜΑΛΟΥΚΟΣ - ΧΡΙΣΤΙΝΑ ΠΙΝΑΤΣΗ 

ΣΥΜΠΛΗΡΩΜΑΤΙΚΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ ΓΙΑ ΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΠΕΡΙ­

ΒΛΕΠΤΟΥ ΣΤΑ ΠΟΛΙΤΙΚΑ ΕΥΒΟΙΑΣ 

Το Καθολικό της Μονής Περιβλέπτου μελέτησε πρώτος ο Ορλάνδος, που το θεώρησε 

κτίσμα του 11ου—12ου αιώνος, τα ανώτερα τμήματα του οποίου έχουν ανακατασκευασθεί. 

Έκτοτε το μνημείο απετέλεσε αντικείμενο αρκετών μελετών, εκ των οποίων η πιο πρόσφα­

τη έγινε από τον Χ. Μπούρα, ο οποίος, βασισμένος στη γλυπτική και ιστορικές μαρτυρίες, 

συνέδεσε εύστοχα την ίδρυση της Μονής, την οποία τοποθετεί στον πρώιμο 1Γ αιώνα, με 

το μοναστήρι του Οσίου Λουκά. 

Το Καθολικό ανήκει στον τύπο των ημισυνθέτων τετρακιονίων σταυροειδών εγγεγραμ­

μένων, με τρεις τρίπλευρες εξωτερικά κόγχες. Τα κατώτερα τμήματα των τοίχων του ναού 

είναι κτισμένα κατά το πλινθοπερίκλειστο σύστημα δομής, ενώ τα ανώτερα από αργολιθο-

δομή. Η νέα αποτύπωση και επανεξέταση της δομής και της μορφολογίας του μνημείου 

έδωσαν τη δυνατότητα πληρέστερης κατανόησης της αρχιτεκτονικής του, που δεν αφήνει 

καμιά αμφιβολία ότι αυτός κτίσθηκε σε ενιαία οικοδομική φάση στην περίοδο της Τουρκο­

κρατίας, επάνω στα θεμέλια ενός παλαιότερου ναού. Terminus post quem για την οικοδό­

μηση του σημερινού ναού αποτελεί το έτος 1572, χρονολογία κατά την οποία η Μονή ανα­

φέρεται ως εγκαταλελειμμένο μονύδριο, και terminus ante quem το έτος 1688, χρονολογία 

τοιχογράφησής του. Τα σωζόμενα στοιχεία του αρχικού ναού περιορίζονται στα γλυπτά 

που διατηρούνται εντοιχισμένα στους τοίχους και στο τέμπλο του νεώτερου Καθολικού, 

στη θεμελίωση των κογχών του ιερού, καθώς και στα λείψανα του σπουδαίου μαρμαροθε-

τημένου δαπέδου. Η μελέτη του δαπέδου μπορεί να δώσει πολύτιμες πληροφορίες για την 

αναπαράσταση και χρονολόγηση του αρχικού ναού. Τόσο το σχέδιο, όσο και η εκτέλεση 

του μαρμαροθετήματος παρουσιάζουν ακρίβεια στη χάραξη, συνέπεια στην εναλλαγή των 

χρωμάτων και επιμέλεια στην κατασκευή. Πρόκειται για έργο αρίστης ποιότητος του τέ­

λους του 10ου - αρχών του 11ου αιώνος. Η χρονολόγηση αυτή συνάδει με την προτεινόμενη 

από τον Χ. Μπούρα. Όσον αφορά τη μορφή του αρχικού ναού, από τα διαθέσιμα στοιχεία 

είναι δυνατόν να διατυπωθούν οι παρακάτω υποθέσεις : α. Ο αρχικός ναός είχε εξωτερικές 

διαστάσεις ίδιες με του νεώτερου, β. Στον ανατολικό τοίχο του ναού ήταν προσκολλημένες 

τρεις κόγχες, εξωτερικά ημικυκλικές ή πολυγωνικές, χωρίς, να μπορεί να αποκλεισθεί η 

πιθανότητα να ήταν τρίπλευρες με κυκλική θεμελίωση γ. Ο ναός δεν ήταν ημισύνθετος 



57 

σταυροειδής εγγεγραμμένος, όπως το νεώτερο Καθολικό, αλλά μάλλον ανήκε σε άλλη κα­

τηγορία των σταυροειδών εγγεγραμμένων ναών. 

Τα στοιχεία που οδηγούν στο τελευταίο συμπέρασμα έχουν να κάνουν κυρίως με τη 

διάταξη του δαπέδου: 10ν Η ύπαρξη ενός τετραγώνου κεντρικού ομφαλίου στο δάπεδο οδη­

γεί στο συμπέρασμα ότι ο ναός είχε τρούλλο και δεν ήταν βασιλική. 2ον Η εκκεντρότητα 

του κεντρικού ομφαλίου του δαπέδου ως προς τον σημερινό τρούλλο δείχνει ότι ο αρχικός 

τρούλλος δεν βρισκόταν στη θέση του νεώτερου. 3ο ν Η ζώνη του μαρμαροθετήματος 

μπροστά από το στυλοβάτη του τέμπλου περιορίζεται ακριβώς στο πλάτος του αγίου βήμα­

τος, οπότε προκύπτει το πλάτος της κατά μήκος κεραίας. Το τελευταίο στοιχείο οδηγεί, 

επίσης, στην υπόνοια ότι οι τοίχοι που χώριζαν το βήμα από τα παραβήματα προεκτείνο­

νταν δυτικά. 40ν Το διάχωρο που αντιστοιχεί στο δυτικό σκέλος του σταυρικού σώματος 

του ναού έχει μήκος πολύ μεγάλο για δικιόνιο ναό, άρα πιθανώς ο ναός ανήκε στον τύπο 

του ελλαδικού μεταβατικού σταυροειδούς εγγεγραμμένου (Σχ.1), χωρίς να αποκλείεται και 

η πιθανότητα να ανήκε στην παραλλαγή των σταυροειδών εγγεγραμμένων με συνεπτυγμέ-

νο δυτικό σκέλος (Σχ.2), στην οποία, σημειωτέον, ανήκουν και οι δύο βυζαντινές εκκλησί­

ες της γειτονικής Άτταλης. 5ον Τμήματα, τουλάχιστον, των όψεων του ναού, ίσως τα ανώ­

τερα, ήταν διαμορφωμένα κατά το πλινθοπερίκλειστο σύστημα δομής. Τα στοιχεία που 

προέκυψαν από την έρευνα που παρουσιάσθηκε παραπάνω συμπληρώνουν κατά το δυνα­

τόν τις ελλιπείς γνώσεις μας για ένα χαμένο αλλά, όπως αποδεικνύεται για μια ακόμη φο­

ρά, σημαντικό βυζαντινό μνημείο, και επιβεβαιώνουν τις απόψεις του Χ. Μπούρα . 

0 1 2 3 

Σχ.ι Σχ.2 



58 

ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ ΜΕΞΗΣ - ΔΑΜΙΑΝΟΣ ΚΟΜΜΑΤΑΣ 

ΔΙΓΛΩΣΣΗ ΕΠΙΓΡΑΦΗ ΣΕ ΜΝΗΜΕΙΑΚΟ ΤΑΦΟ ΣΤΑ ΕΡΕΙΠΙΑ ΤΟΥ 

ΝΑΟΥ ΠΑΝΑΠΑΣ ΣΤΟ ΧΩΡΙΟ ΜΠΡΑΡΙ ΤΗΣ ΠΕΡΙΟΧΗΣ ΤΙΡΑΝΩΝ 

(ΚΕΝΤΡ. ΑΛΒΑΝΙΑ) 

Κοντά στο χωριό Μπράρι οι ντόπιοι αναφέρουν το τοπωνύμιο «Kishe» -

εκκλησία, σημείο όπου πριν από δύο δεκαετίες διεξήχθησαν οικοδομικές εργασίες 

και εμφανίστηκαν ίχνη ενός αρχαίου τοίχου. Ακολούθησαν σωστικές 

αρχαιολογικές έρευνες από την αρχαιολογική υπηρεσία σε συνεργασία και με το 

Ινστιτούτο Προστασίας Μνημείων. Έτσι, ήρθαν στο φως τμήματα του παλαιού 

ναού. Σε εκκλησιαστικά μεσαιωνικά ντοκουμέντα (Γ ήμισυ του 17ου αι.) 

αναφέρεται ότι στο χωριό Μπράρι υπήρχε ναός με το όνομα Παναγίας και σε 

αναφορές που στέλνει ο ιερέας Μάρκο Σκούρας τονίζει την ύπαρξη ενός μεγάλου 

και όμορφου ναού με δάπεδο από μαρμάρινες πλάκες. Από τις αρχαιολογικές 

ανασκαφές αποκαλύφθηκαν εντός άλλων και σπαράγματα τοιχογραφιών 

χρονολογούμενα σε διάφορες φάσεις, καθώς και ένας μνημειακός τάφος, τύπου 

σαρκοφάγου. Ο τάφος εδράζεται σε λίθινο βάθρο με τρία σκαλοπάτια. Η Νότια 

πλευρά του τάφου ορίζεται από ασβεστολιθική μονόλιθη πλάκα, διαστάσεων 1,90 

χ 0,75 0,10 - 0,12 μ. Η εξωτερική επιφάνεια της πλάκας διακοσμείται με 5 

ανάγλυφα τόξα και 5 σταυρούς. Στο άνω τμήμα κατά μήκος της πλάκας πάνω από 

την κορνίζα υπάρχει χαραγμένη επιγραφή στην Ελληνική γλώσσα, το κείμενο της 

οποίας επαναλαμβάνεται στο κάτω τμήμα της πλάκας, και στη λατινική γλώσσα. 

ΜΝΗΣΘΗΤΙΚ(ΥΡΙ)ΕΤΟΝΔΟΥΛΟΝΣΟΥΜΙΧΑΗΛΣΕΒΑΣΤΟΝΤΟΝΣΓΟΥ 

ΡΟΝΑΜΑΣΥΜΒΙΩΙΚΑΙΤΕΚΝ/ΟΙΣ/ΑΜ/ΗΝ 

Μνησθητι Κ(υρι)ε τον δούλον σου Μιχαήλ σεβαστόν τον Σγούρον άμα συμβιώι 

Και τε/κν/οις, Αμήν. 

Ανάμεσα στα τόξα υπάρχει χαραγμένη χρονολογία + έτος, 8ΨΘΝ + έτος 1201 

(6709) ινδικτίων 10. Στις 4 κεραίες του σταυρού -το μονόγραμμα του Χριστού: IC 



59 

XC NI ΚΑ Το κείμενο της επιγραφής αφιερώνεται στην οικογένεια του Μιχαήλ 

Σγουρού, ο οποίος ήταν τοπικός άρχοντας με τον τίτλο του σεβαστού. Η επιγραφή 

σε δύο γλώσσες στο αναφερόμενο μνημείο ως σημαντική ιστορική ένδειξη που 

σχετίζεται με τα γεγονότα της μεσαιωνικής περιόδου, δηλώνει τη συνύπαρξη δύο 

γλωσσών, δύο θρησκειών στους κατοίκους της περιοχής, ιδιαίτερα στην οικογένεια 

Σγουρού, την ύπαρξη ρωμαϊκών - βυζαντινών πολιτιστικών - κοινωνικών 

στοιχείων. 



60 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ Α. ΜΕΡΤΖΙΜΕΚΗΣ 

ΕΝΕΠΙΓΡΑΦΕΣ ΠΟΔΕΕΣ ΤΟΥ ΗΓΕΜΟΝΑ ΤΗΣ ΜΟΛΑΑΒΙΑΣ 

ΒΑΣΙΛΕΙΟΥ ΛΟΥΠΟΥ (1634-1653) ΣΤΗΝ ΙΕΡΑ ΜΟΝΗ ΒΑΤΟΠΕΑΙΟΥ 

Ακολουθώντας την αφιερωματική πολιτική των ηγεμόνων των Παραδουνάβιων 

Πριγκιπάτων, ο Μολδαβός βοεβόδας Βασίλειος Λούπου (1634-1653) και η 

σύζυγος του Αικατερίνη δωρίζουν το 1651/2 εφτά ποδέες στο ναό της Αναλήψεως, 

καθολικό της μολδαβικής μονής Γκόλια, η οποία από το 1606 αποτελούσε ήδη 

μετόχι της μονής Βατοπεδίου. Οι εφτά χρυσοκέντητες ποδέες μαζί με έναν 

επιτάφιο και ένα επιτραχήλιο, αποτελούν ένα ενιαίο σύνολο και σήμερα 

φυλάσσονται στο σκευοφυλάκιο της μονής Βατοπεδίου. 

Τα εκκλησιαστικά κειμήλια κεντητικής, εκτός από εξαίρετα καλλιτεχνήματα με 

υψηλό λειτουργικό και δογματικό περιεχόμενο, αποτελούν ταυτόχρονα και 

πολύτιμα ιστορικά τεκμήρια, όταν εμπεριέχουν επιγραφές, αναφερόμενες στους 

αφιερωτές, τους καλλιτέχνες-κεντητές, αλλά και τον χρόνο και τον τόπο 

δημιουργίας τους. Πολλά από τα έργα χρυσοκεντητικής της μονής Βατοπεδίου 

ακόμη και σήμερα "μιλούν" εύγλωττα, μέσω των επιγραφών τους, για την 

ευλάβεια και τη γενναιοδωρία των αφιερωτών και δημιουργών τους, καθώς επίσης 

και τις στενές πνευματικές και όχι μόνο σχέσεις που είχε αναπτύξει η αθωνική 

μονή με την περιοχή της Μολδαβίας και μέσω μιας σειράς μετοχιακών της 

κτήσεων. 

Στις τρεις από τις ποδέες που παρουσιάζονται στην παρούσα εργασία υπάρχει 

αφιερωματική επιγραφή: 

+ 'IW(AN)N(H) BACIAEIY BWIBWNAA, 

EAEW ΘΥ nACHC MOAAOBAAXIAC 

K(AI) AOMNAC AIKATEPINHC, ΑΝΑΘΗΜΑ :· CBZ :· 



61 

Οι εφτά χρυσοκέντητες ποδέες κοσμούν σήμερα το κάτω μέρος των 

δεσποτικών εικόνων του τέμπλου και τα προσκυνητάρια των εικόνων του 

καθολικού ναού της μονής Βατοπεδίου τις επίσημες εορτές της. Τα θέματα τους 

έχουν εκτελεστεί με χρυσό και ασήμι πάνω σε βάθος από πορφυρό βελούδο, ενώ οι 

πλατειές μπορντούρες, πάνω σε πράσινο βελούδο. Χρησιμοποιούνται πρώτης 

ποιότητας υλικά, όπως άριστο χρυσόνημα και αργυρόνημα, καλά στριμμένα, στα 

φυτικά κοσμήματα και στα γράμματα των επιγραφών. Η άριστη εκτέλεση των 

χρυσοκεντημάτων και τα πολύτιμα υλικά αποδεικνύουν, για μια ακόμη φορά, ότι 

σε μια ακμάζουσα οικονομικά περιοχή με πλούσιους δωρητές, όπως ήταν η 

Μολδαβία τον 17° αιώνα, υπήρχαν αξιόλογα εργαστήρια χρυσοκεντητικής και 

δόκιμοι τεχνίτες. Τα παρουσιαζόμενα χειροτεχνήματα τεκμηριώνουν τη συνέχιση 

και την εξέλιξη της χρυσοκεντητικής στους μετά την Άλωση χρόνους. 



62 

ΚΑΛΥΨΩ ΜΙΛΑΝΟΥ - ΛΕΝΑ ΒΡΑΝΟΠΟΥΛΟΥ - ΧΡΥΣΑ ΒΟΥΡΒΟΠΟΥΛΟΥ -

ΑΛΕΞΑΝΔΡΑ ΕΛΕΝΗ ΚΑΛΛΙΓΑ 

Ο ΑΓΙΟΣ ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΜΕ ΥΠΟΓΡΑΦΗ 'ΧΕΙΡ ΑΓΓΕΛΟ Υ'.ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ 

ΣΧΕΤΙΚΕΣ ΜΕ ΤΑ ΥΛΙΚΑ ΚΑΤΑΣΚΕΥΗΣ ΚΑΙ ΤΗΝ ΤΕΧΝΙΚΗ ΤΟΥ ΕΡΓΟΥ. 

Στο εργαστήριο συντήρησης του Μουσείου Μπενάκη, ολοκληρώθηκε πρόσφατα, η 

τεχνική μελέτη μιας ομάδας επτά ενυπόγραφων έργων του Αγγέλου, σε συνεργασία με το 

Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο Αθηνών και την Ιερά Σταυροπηγιακή Μονή Αγίου 

Ιωάννου Θεολόγου Πάτμου. 

Μελετήθηκαν τα έργα: Παναγία η Καρδιώτισσα (Τ. 1582), Άγιος Θεόδωρος ο Τήρων (ΣΛ. 

285), Άγιος Ιωάννης ο Πρόδρομος (Τ. 2639), Εισόδια της Παναγίας (ΣΛ. 208) του Βυζαντινού 

και Χριστιανικού Μουσείου Αθηνών, Άγιος Φανούριος του Ι. Ναού Μεγάλης Παναγίας της 

Χώρας Πάτμου, Παναγία και Αγία Αικατερίνη, της Ιεράς Σταυροπηγιακής Μονής Αγίου 

Ιωάννου Θεολόγου Πάτμου και Άγιος Γεώργιος (28129) του Μουσείου Μπενάκη. 

Στην ομάδα αυτή των έργων προστέθηκε πρόσφατα ο Αγιος Νικόλαος, σύνθετη εικόνα 

ιδιωτικής συλλογής, από την Κέρκυρα. Το κεντρικό της τμήμα, με την ολόσωμη μορφή του 

αγίου, φέρει την υπογραφή 'χείρ Αγγέλου', ενώ οι σκηνές του βίου του, αποτελούν 

προσθήκη του επόμενου αιώνα. Το έργο πρόκειται να εκτεθεί στο Μουσείο Μπενάκη μετά 

την ολοκλήρωση των εργασιών συντήρησης του. 

Οι πρώτες παρατηρήσεις σχετικά με τη δομή, την ταύτιση των υλικών κατασκευής και 

την καταγραφή του ζωγραφικού τρόπου, παρουσιάζονται σε σύγκριση με τα αποτελέσματα 

της μελέτης των επτά εικόνων, υπό δημοσίευση από τις εκδόσεις του Μουσείου Μπενάκη. 

Η μεθοδολογία που εφαρμόσθηκε περιελάμβανε ειδικές φωτογραφικές και αναλυτικές 

μεθόδους (ηλεκτρονική μικροσκοπία σάρωσης, φασματοσκοπία μΙΙαιηαη, μΡΤΙΙΙ, αέρια 

χρωματογραφία, υγρή χρωματογραφία υψηλής απόδοσης), ακτινογράφηση, αναγνώριση 

ινών υφάσματος και δειγμάτων ξύλου και παρατήρηση της ζωγραφικής επιφάνειας. 

Ο φορέας του Αγίου Νικολάου, αποτελείται από ένα τμήμα ξύλου κυπαρισσιού (103,0 Χ 

43,0 Χ 2,5 εκ.). Φέρει έξεργο αυτόξυλο πλαίσιο και στην πίσω όψη, που καλύπτεται από 

λεπτό στρώμα προετοιμασίας, διατηρούνται δύο καρφωτά τρέσσα, ορθογωνικής διατομής. 

Τα παραπάνω γνωρίσματα, όπως επίσης και : η σύνδεση των επιμέρους σανίδων κατ' 

εξοχήν με ξύλινους συνδέσμους, η διάταξη των καρφιών των τρέσων καθώς και η κάλυψη 

των εφηλίδων τους με τμήματα ξύλου, που καταγράφηκαν στα έργα που μελετήθηκαν, 

μαρτυρούν την ιδιαίτερη φροντίδα για την καλή τους διατήρηση και την αποφυγή 

παραμορφώσεων. 



63 

Λινό ύφασμα, απλής ισομερούς ύφανσης καλύπτει εξολοκλήρου τον φορέα, ενώ η 

προετοιμασία, από γύψο και ζωική κόλλα, έχει τοποθετηθεί σε επάλληλα στρώματα και 

περιέχει μικρή ποσότητα χρωστικών. 

Η συνύπαρξη εγχάρακτου και γραπτού προσχεδίου επιβεβαιώθηκε και στον Άγιο 

Νικόλαο. Το θέμα τοποθετήθηκε συνοπτικά στην προετοιμασία με λεπτό, αιχμηρό εργαλείο 

και συμπληρώθηκε με πινέλο, με κόκκινο χρώμα στα γκρίζα ενδύματα και στα γυμνά μέλη 

και με μαύρο στο φελόνιο. Είναι χαρακτηριστική η πλήρης απουσία χάραξης στα πρόσωπα 

και τα γυμνά μέλη όλων των έργων. Κοινή διαπίστωση αποτελεί ότι το γραπτό σχέδιο 

είναι αναλυτικότερο του εγχάρακτου, δεν ακολουθεί πιστά τις χαράξεις και συχνά αναιρεί 

τη θέση ορισμένων λεπτομερειών της σύνθεσης. 

Η μελέτη των χρωματικών στρωμάτων εστιάζεται σε δύο κατευθύνσεις. Στη διερεύνηση 

της στρωματογραφίας, των υλικών και στην καταγραφή του ζωγραφικού τρόπου όσον 

αφορά, το χειρισμό του χρώματος, τη μορφή της πινελιάς και τις ιδιαίτερες τεχνικές στον 

τρόπο πλασίματος. 

Οι χρωστικές που εντοπίσθηκαν στον Αγιο Νικόλαο είναι κοινές για όλα τα έργα. Η 

παλέτα του ζωγράφου περιλαμβάνει έντεκα χρωστικές: λευκό του μολύβδου, μαύρο του 

άνθρακα, αιματίτη, κιννάβαρη, κόκκινη λάκκα, φυσικό ultramarine, αζουρίτη, κίτρινη 

ώχρα, κίτρινο μολύβδου-κασσιτέρου, πράσινη γη και βασικό οξικό χαλκό, οι οποίες έχουν 

χρησιμοποιηθεί με συστηματικό τρόπο. 

Στο συνδετικό μέσο των χρωστικών ανιχνεύθηκαν πρωτεΐνες αυγού. 

Χαρακτηριστικά τεχνολογικά στοιχεία που επιβεβαιώθηκαν και στον Άγιο Νικόλαο είναι η 

χρήση επάλληλων, λεπτών χρωματικών στρωμάτων και η διττή τεχνική στην απόδοση του 

προπλασμού: είτε με ένα απλό στρώμα, είτε με δύο επάλληλα στρώματα διαφορετικών 

χρωμάτων. Ο προπλασμός είναι ανομοιόμορφος, με πινελιές ποικίλης φοράς και πάχους, ενώ 

οι φωτεινοί τόνοι διαμορφώνονται είτε με πολλές διακριτές, λεπτές και άτακτες πινελιές, που 

σχηματίζουν ασυνεχείς, μη συμπαγείς επιφάνειες, είτε με πλατιές, άνετες και μακριές πινελιές. 

Χαρακτηριστικά τους γνωρίσματα είναι: η διαφάνεια, το αραιό χρώμα, η ποικιλία και η 

απουσία στερεοτυπίας της μορφής, η μεγάλη ελευθερία και η ζωγραφικότητα της εκτέλεσης. 

Η καταγραφή των πρώτων τεχνολογικών στοιχείων του Αγίου Νικολάου, επιβεβαιώνει την 

κοινή και συστηματική χρήση των υλικών, των μεθόδων και του ζωγραφικού τρόπου του 

Αγγέλου, όπως αυτά τεκμηριώθηκαν κατά τη μελέτη των επτά έργων του. Ταυτοχρόνως 

διαμορφώνεται μια πρώτη εντύπωση για την τεχνολογία της κρητικής ζωγραφικής των 

φορητών εικόνων, στο πρώτο μισό του 15ου αιώνα. 



64 

ΧΡΥΣΗ ΜΠΟΥΡΜΠΟΥ 

ΚΑΘΗΜΕΡΙΝΗ ΖΩΗ ΣΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΚΡΗΤΗ (11ος αι. μ.Χ): 

Η ΒΙΟ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΜΕΛΕΤΗ ΕΝΟΣ ΑΣΤΙΚΟΥ 

ΝΕΚΡΟΤΑΦΕΙΟΥ ΣΤΗ ΘΕΣΗ ΚΑΣΤΕΛΛΑ (ΗΡΑΚΛΕΙΟ-ΚΡΗΤΗ) 

Τα τελευταία χρόνια παρατηρείται ένα αυξημένο ενδιαφέρον για την 

πραγματοποίηση διεπιστημονικών ερευνητικών προγραμμάτων που αφορούν 

στη μελέτη των πληθυσμών της βυζαντινής περιόδου. Στην παρούσα 

ανακοίνωση παρουσιάζονται τα αποτελέσματα της βιοαρχαιολογικής μελέτης 

του ανθρωπολογικού υλικού από το μέσο-βυζαντινό νεκροταφείο που ήρθε στο 

φως κατά τη σωστική ανασκαφή στη θέση Καστέλλα (Ηράκλειο, Κρήτης). Ο 

συνδυασμός των αποτελεσμάτων από την ανθρωπολογική-παλαιοπαθολογική 

μελέτη του υλικού, καθώς και από τις εξειδικευμένες χημικές αναλύσεις 

σταθερών ισοτόπων για τον προσδιορισμό της διατροφής και του 

θηλασμού/απογαλακτισμού των ανήλικων ατόμων, παρουσιάζουν 

ενδιαφέροντα στοιχεία της καθημερινής ζωής στη μεσοβυζαντινή Κρήτη. Οι 

βιοαρχαιολογικές μελέτες για τους βυζαντινούς πληθυσμούς στην Ελλάδα, 

συμβάλλουν σημαντικά στην κατανόηση των συνθηκών διαβίωσης κατά τη 

βυζαντινή περίοδο, συνδυάζοντας πλήθος πληροφοριών από την ανασκαφική 

έρευνα, τις πηγές και τα ανθρωπολογικά δεδομένα. 



65 

ΓΙΩΡΓΟΣ ΜΠΡΟΚΑΛΑΚΗΣ 

ΤΑ ΕΥΡΗΜΑΤΑ ΤΩΝ ΤΑΦΩΝ ΑΠΟ ΤΗ ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΤΗΣ ΜΑΡΙΟΑΑΤΑΣ 

ΣΤΗ ΦΩΚΙΔΑ 

Στο επίκεντρο της παρούσας ανακοίνωσης βρίσκονται τα ευρήματα τριών 

τάφων που ανασκάφηκαν κατά τις πρόσφατες εργασίες της νεοσύστατης 24ης ΕΒΑ 

στη βασιλική της Μαριολάτας στη Φωκίδα. Συγκεκριμένα, στον πρώτο τάφο ήρθε 

στο φως μία άωτη ακόσμητη χύτρα μικρών διαστάσεων με επίπεδη βάση, καθώς 

και ένα εγχειρίδιο· στον δεύτερο, δύο χύτρες παρόμοιου σχήματος που φέρουν 

όμως διακόσμηση. Ο τρίτος τάφος περιείχε κυρίως κοσμήματα, ανάμεσα στα 

οποία ξεχωρίζουν τρία δακτυλίδια και ένα περιλαίμιο στο οποίο είναι περασμένοι 

σπόνδυλοι ψαριού. 

Οι τάφοι έγιναν μετά την ερήμωση της βασιλικής. Για τον ακριβέστερο όμως 

χρονολογικό τους εντοπισμό σημαντική είναι η μαρτυρία της κεραμικής που 

βρέθηκε σε αυτούς. Καθώς τα αγγεία είναι κατασκευασμένα πάνω στον αργό 

τροχό, γίνεται προσπάθεια να συσχετιστούν με την κεραμεική παραγωγή των 

αποκαλούμενων «σκοτεινών χρόνων». Σύμφωνα με το σχήμα χρονολόγησης που 

προέκυψε από τη μελέτη και δημοσίευση του σλαβικού νεκροταφείου της 

Ολυμπίας, τα αγγεία από τη Μαριολάτα θα μπορούσαν να χρονολογηθούν στον 8° 

αι. Είναι πάντως ενδιαφέρον να εξετάσουμε το σχήμα αυτό στο φως και των 

πρόσφατων ανασκαφικών δεδομένων που προέρχονται από θέσεις έξω από την 

Πελοπόννησο, όπως για παράδειγμα το Σανίδι στη Φθιώτιδα, αλλά και το 

Παλιοκκλήσι της Αζώρου στη Θεσσαλία. 

Πέρα από τη χρονολόγηση τους, τα κτερίσματα από τη Μαριολάτα με την 

ειδολογική τους ιδιαιτερότητα -όπως και τα συναφή ευρήματα από άλλες ταφές 

του ευρύτερου ελλαδικού χώρου- θέτουν ερωτήματα που αφορούν στα ταφικά 

έθιμα της συγκεκριμένης περιόδου, καθώς και στην ταυτότητα των νεκρών 

(κοινωνική και άλλες). Στα ερωτήματα αυτά θα προσπαθήσουμε να δώσουμε 

απαντήσεις λαμβάνοντας πάντοτε υπόψη τις δυνατότητες, αλλά και τους 

περιορισμούς που θέτει η μέχρι τώρα έρευνα σχετικά με τα θέματα της βυζαντινής 

ταφικής αρχαιολογίας. 



66 

ΘΕΤΙΣ ΞΑΝΘΑΚΗ 

Ο ΝΑΟΣ ΤΗΣ ΑΓΙΑΣ ΑΝΝΑΣ ΣΤΟ ΑΝΙΣΑΡΑΚΙ ΚΑΝΔΑΝΟΥ: 

ΑΞΙΟΛΗΓΗΣΗ ΚΑΙ ΧΡΟΝΟΛΟΓΗΣΗ ΤΩΝ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΩΝ 

Το εκκλησάκι της Αγίας Άννας στον μικρό οικισμό Ανισαράκι της επαρχίας 

Σελίνου κουρνιάζει στον αιωνόβιο ελαιώνα της Κανδάνου στον νομό Χανίων. 

Λιτό και απέριττο εξωτερικά, ξαφνιάζει ευχάριστα με τον πολύχρωμο, 

τοιχογραφημένο διάκοσμο του εσωτερικού του. Ο μονόχωρος ναΐσκος ανήκει 

στον τύπο Α2 της κατάταξης Λασσιθιωτάκη («Κυριαρχούντες τύποι χριστιανικών 

ναών στη Δυτική Κρήτη», Πεπραγμένα του Α ' Διεθνούς Κρητολογικού Συνεδρίου, 

τχ. Β', 181, σχ. 3), καθώς στον βόρειο και νότιο τοίχο του ανοίγονται από δύο 

τυφλά αψιδώματα. Στεγασμένος με καμάρα, που ενισχύεται από ένα μοναδικό 

σφενδόνιο, διαθέτει κτιστό, γραπτό τέμπλο, από τα ελάχιστα άρτια σωζόμενα στην 

Κρήτη, και ημικυλινδρική αψίδα με μικρή φωτιστική θυρίδα. 

Από το σύνολο των τοιχογραφιών του μνημείου αναφέρουμε συνοπτικά τις 

ιδιαίτερα σημαντικές για το πρόγραμμα διακόσμησης του ναού, την εικονογραφία 

και τη χρονολόγηση τους : Κυρίαρχη στο τεταρτοσφαίριο του ιερού η Παναγία 

στηθαία, στον τύπο της Βλαχερνίτισσας, σκέπει με την ικεσία των χεριών της τους 

διαταγμένους σε δύο ζώνες ιεράρχες χαμηλότερα: τέσσερις στηθαίους σε 

μετάλλια στην πρώτη και ισάριθμους ολόσωμους, συλλειτουργούντες και 

προσκλίνοντες ανά δύο προς τον μελιζόμενο Χριστό στη δεύτερη. Το μέτωπο του 

θριαμβικού τόξου καταλαμβάνει η Φιλοξενία του Αβραάμ και τις κάθετες πλευρές 

του ο Γαβριήλ και η Παναγία του Ευαγγελισμού. Καθώς τον ελάχιστο χώρο της 

Πρόθεσης και του Διακονικού λαμπρύνουν στους πλευρικούς τοίχους οι 

εκπληκτικές στην απόδοση τους μορφές των αγίων Ελευθερίου και Αντωνίου, 

τέσσερις ακόμη ιεράρχες, που μόλις διακρίνονται, τοποθετούνται στην ανατολική 

πλευρά του τέμπλου. Θριαμβευτική η παράσταση της Ανάληψης διατηρείται 

αποσπασματικά στην καμάρα του ιερού. 

Η κύρια, δυτική, όψη του τέμπλου κοσμείται δεξιά με τον Χριστό και αριστερά 

με την τιμώμενη στον ναό Άννα, δεξιοκρατούσα τη μικρή της θυγατέρα, 

απεικονίσεις στηθαίες, σαν εικόνες φορητές, μέσα σε τοξόσχημο άνω αψίδωμα, με 



67 

φυτικό κόσμημα στις παραστάδες της πύλης και με οριζόντια ζωφόρο ως 

επίστεψη, εξωραϊσμένη με δύο σεραφείμ στα άκρα και δύο ημίσωμους 

αρχαγγέλους στο μέσον, παραστάτες και φρουρούς της εισόδου στο άγιο βήμα. 

Η παιδική ζωή της Παναγίας, στην οποία ζωτικό ρόλο και πρωταγωνιστική 

συμμετοχή έχει βέβαια η αγία Άννα, αναπτύσσεται σε επτά επεισόδια, που 

ιστορούνται από το ύψος της γένεσης της καμάρας που στεγάζει τον ναό έως την 

κλείδα της, τρία στον βόρειο (Ασπασμός, Ευλόγηση ιερέων, Εισόδια) και τέσσερα 

στον νότιο τοίχο (Προσευχή-Ευαγγελισμός Άννας, Ο Ιωακείμ στο όρος, Γενέσιον 

Θεοτόκου, Κολακεία). Στον κύκλο αυτό εντάσσεται νοηματικά και η ολόσωμη 

παράσταση της Άννας, στον βόρειο τοίχο ανάμεσα στα δύο τυφλά αψιδώματα, που 

κρατεί δεξιά και θηλάζει τη σπαργανωμένη σαν βρέφος κόρη της, παράσταση 

σπάνια στη μνημειακή ζωγραφική τουλάχιστον της Κρήτης. 

Οι συνολικά εννέα κτήτορες-δωρητές που προσέφεραν για την ανακαίνιση και 

«ανιστοριογράφηση» του μνημείου κατανέμονται στον βόρειο, δυτικό και νότιο 

τοίχο, χωρίς αντιστοιχία προς το ημιεξίτηλο κείμενο της κτητορικής επιγραφής, 

που σώζεται στο δυτικότατο άκρο του βόρειου τοίχου, δίπλα στο τυφλό αψίδωμα 

με τον έφιππο άγιο Γεώργιο. Έτσι, στο δυτικό αψίδωμα του νότιου τοίχου, σε 

θέση προβεβλημένη, τοποθετείται η παράσταση των ΔΟΥΑΟΥ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 

ΙΩΑΝΝΟΥ ΙΕΡΕΩΣ ΚΑΙ ΤΗΣ ΣΥΜΒΙΟΥ ΑΥΤΟΥ, οι οποίοι όμως 

μνημονεύονται τρίτοι στην επιγραφή. Οι λαϊκοί κτήτορες-δωρητές είναι ντυμένοι 

με φορεσιά επίσημη, σημαντική καταγραφή των ενδυματολογικών προτιμήσεων 

της εποχής, αλλά και του υψηλού φρονήματος των υποδούλων: Η συμβία του 

Ιωάννη, αν και ανώνυμη, δεν παραλείπει να δηλώσει με υπερηφάνεια το βυζαντινό 

της γένος, όπως δείχνουν τα δύο επιρράμματα στο μαντύ που φορεί, κοσμημένα με 

δικέφαλους αετούς. 

Η εικονογραφία, η τεχνοτροπική απόδοση και η τεχνική εκτέλεση των 

τοιχογραφιών, η απεικόνιση των δωρητών και πρώτιστα η κτητορική επιγραφή 

θέτουν προβληματισμούς και επιζητούν απαντήσεις, κυρίως για τον 

αμφισβητούμενο χρόνο εκτέλεσης τους και για την πιθανή ταύτιση των 

τουλάχιστον δύο ζωγράφων του έργου ή για τον προσδιορισμό του καλλιτεχνικού 

κύκλου στο οποίο ανήκαν. 



68 

ΙΩΑΚΕΙΜ ΑΘ. ΠΑΠΑΓΓΕΑΟΣ 

ΤΑ ΜΑΡΜΑΡΙΝΑ ΔΙΑΣΐΥΛΑ ΚΑΙ ΤΟ ΤΕΜΠΑΟ 

ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΑΘΩΝΙΚΗΣ ΜΟΝΗΣ ΤΟΥ ΖΥΓΟΥ 

Ή αθωνική μονή ίου Ζυγού, αφιερωμένη στον προφήτη Ηλία, υπήρχε ήδη κατά ΐήν 

δεκαετία του 990 κα] φαίνεται ότι ύφίσταιο ήδη κατά τα μέσα του 10ου αϊ. Τό καθολικό 

της είναι σταυροειδής εγγεγραμμένος τετρακιόνισς ναός, με όκτάπλευρο τρούλλο, 

πεντάπλευρη (έξωτερικώς) τήν κόγχη του 'Αγίου Βήματος καΐ τρίπλευρες τις κόγχες των 

παραβημάτων. Δεν έχει «χορούς». Σε τέσσερεις μεταγενέστερες φάσεις προστέθηκαν 

στον ναό, εν σειρςί, τό βόρειο παρεκκλήσιο, ό έξωνάρθηκας, τό νότιο παρεκκλήσιο καΐ τα 

ταφικά όρκοσόλια στην νότια εξωτερική πλευρά: Οΐ εξωτερικές διαστάσεις του αρχικού 

ναού, χωρίς τΐς κόγχες, είναι 14,80X10,25 μ. Με τήν πρόσθεση του έξωνάρθηκα τό μήκος 

του ναοϋ αυξήθηκε στα 18,70 μ. 

Ή μονή Ζυγοϋ πταν εγκαταλελειμμένη ήδη τό 1199, καΐ φαίνεται ότι είχε έρημωθή 

από πειρατικές καταδρομές κατά τήν δεκαετία του 1170. "Ολες οί οικοδομικές φάσεις τοϋ 

καθολικού είναι παλαιότερες toö έτους έρημώσεως. Μέ βάση ta λιγοστά Ιστορικά 

στοιχεία καΐ τα αρχιτεκτονικά δεδομένα, μπορούμε να ποϋμε öti τό καθολικό κτίσθηκε 

περί τό έτος 1000, πιθανώς σπιν θέση προϋπάρχοντος μικρότερου ναοϋ. Είχε 

τοιχογραφίες, τα δάπεδα του ήσαν στρωμμένα μέ έξαιρεηκά μαρμαροθετήματα καΐ 

υπήρχαν αξιόλογα μαρμάρινα αρχιτεκτονικά γλυπτά. 

Τα μαρμάρινα διάσιυλα ήσαν στερεωμένα πάνω στον μαρμάρινο στυ-λοβάτη, ό όποιος 

ήταν υπερυψωμένος κατά 6 εκ., ως προς τό επίπεδο τοϋ δαπέδου του κυρίως ναού. OS 

οκτώ μονόλιθοι πεσσίσκοι μέχρι τό υψος 1,40 μ. είχαν ορθογώνια διατομή (19X19 εκ.) 

και συνέχιζαν ως οκτάπλευροι, μέ μείωση προς τα άνω, για να καταλήξουν, μέ τήν 

παρεμβολή μιας εξέχουσας ταινίας, στό σύμφυτο κιονόκρανο, οί όψεις του οποίου 

κοσμούνται μέ φυτικό λυρόσχπμο μοτίβο. Βρέθηκαν μόνον μικρά τμήματα τών 

πεσσίσκων καΐ υπολογίζουμε ότι τό υψος τους ήταν περί τα 3,15 μ. 'Υπήρχαν τρεις 

είσοδοι προς τό "Αγιον Βήμα, μέ ζεύγος σταθμών μέ έπίμηλα, σε κάθε μία. 

Τό μαρμάρινο έπιστύλιο, σωζόμενο σε ποσοστό 70%, ήταν συντεθημένο από τρία 

ανεξάρτητα μάρμαρα, σε δευτέρα χρήση, (τα δύο, αρράβδωτοι κίονες), τα όποια 

λαξεύθηκαν καΐ προσαρμόσθηκαν στην νέα τους θέση, συνολικού μήκους 8,30 μ. Ή 

λοξότμητη κύρια όψη ήταν κοσμημένη μέ ανάγλυφα διακοσμητικά θέματα: Στον μεσαίο 

τομέα, στην μέση τής μεσαίας εισόδου υπήρχε κομβίο μέ διάτρητο έξεργο σταυρό και 

εκατέρωθεν ανά μία ταινία μέ «ψάθα» ακολουθούμενη από έξεργο ανάγλυφο έξάφυλλο 

άνθος καΐ σειρά ένδεκα συμπλεκομένων κύκλων. Στα παραβήματα, στην μέση ιού 

υπερθύρου, υπήρχε ανάγλυφος σταυρός, από τήν βάση τοϋ οποίου ξεκινούσε 



69 

έλισσόμενος φυλλοφόρος βλαστός, πάνω στον όποΤο εικονίζονταν ανάγλυφα 

ραμφίζονια ιιεριστέρια (2-ΐ-1)Χ2. 

Στην κάτω δψπ ίου κεντρικού ιομέως ίου έπτοιυλίου, απιν μέοιι της κεντρικής 

εισόδου, βρίσκεται λαξευμένο χριοτόγραμμα εγγεγραμμένο οέ κύκλο. Στα εκατέρωθεν 

διάστυλα υπάρχει ανά ένας σταυρός τύπου Μάλτας, και αυτοί εγγεγραμμένοι σέ κύκλο. 

Στίιν ανω οψη του έπιστυλίου υπάρχουν τα κατάλοιπα των 21 σωζόμενων σιδερένιων 

συνδετήρων τοϋ έπικαθημένου (ξυλίνου) τέμπλου (7ον Συμπόσιον ΧΑΕ, σ. 65-66). Για να 

φωτίζονται οί εικόνες του τέμπλου και ό ναός, υπήρχαν 10 σιδερένιες «λάμνες» 

(σώζονται ϊχνη των 9), οί οποίες έξείχαν στερεωμένες σέ οπές στην λοξότμητη οψη του 

έπιστυλίου. Πάνω στις λάμνες στηνόταν ανά μία λαμπάδα. 

'Από τα δύο, σχεδόν όμοια, μεγάλα θωράκια των διαστύλων, το ενα σώθηκε σέ 

Ικανοποιητικό βαθμό. Πρόκειται για πολύ αξιόλογα άμφιπρόσωπα παλαιοχριστιανικά 

θωράκια, με διαστάσεις 1,64 Χ 1,10 μ., τα οποία για να προσαρμοσθούν στην νέα τους 

θέση «φυτεύθηκαν» στον στυλοβάτη κατά 37 εκ. Ή προέλευση τους εΐναι άγνωστη. 

Με βάση την συγκριτική μελέτη των διακοσμητικών θεμάτων τών διαστύλων τοϋ 

καθολικού της μονής Ζυγού με άλλα ανάλογα παραδείγματα, τα χρονολογούμε στα ετη 

περί το 1000, οίκος καΐ την πρώτη οικοδομική φάση τού ναού. 



70 

ΤΙΤΟΣ ΠΑΠΑΜΑΣΤΟΡΑΚΗΣ 

Ο ΛΟΓΟΣ ΤΩΝ ΑΝΤΙΚΕΙΜΕΝΩΝ ΕΠΙΓΡΑΜΜΑΤΑ ΣΕ ΛΑΤΡΕΥΤΙΚΑ 

ΑΝΤΙΚΕΙΜΕΝΑ 

Τα έργα τέχνης με επιγράμματα μας υποβάλλουν σε μια πολύ ιδιαίτερη 

διαδικασία, σημαντική σε πολλά επίπεδα. Η οπτική εντύπωση από το υλικό του 

αντικειμένου συνυφαίνεται με το νοηματικό περιεχόμενο του επιγράμματος, 

δημιουργώντας ένα πυκνό κάνναβο όπου το βλέμμα και η γλώσσα 

αλληλοδιασταυρώνονται επ' άπειρον, λειτουργώντας ως υφάδι και στημόνι 

αντίστοιχα. 

Από τη μία πλευρά βρίσκεται το ίδιο το έργο τέχνης με την υλική του υπόσταση 

και την μορφή του, με βάση τα οποία προσδιορίζεται μέσα στο ιστορικό 

περιβάλλον που το δημιούργησε και σε συνάρτηση με την ιστορία των μορφών 

που το περιβάλλον αυτό ανέπτυξε. Από την άλλη πλευρά βρίσκεται το επίγραμμα, 

το οποίο δεν είναι μια απλή επιγραφή, αλλά ένα έργο τέχνης του λόγου, με 

σύνθετο περιεχόμενο, το οποίο μπορεί, κατά περίπτωσιν να παρέχει αντικειμενικές 

πληροφορίες (όπως η ταυτότητα του υποκειμένου που ευθύνεται για την 

δημιουργία του έργου, ή οι στόχοι που εξυπηρετούσε η δημιουργία του) αλλά, επί 

πλέον, αποτελεί και στοιχείο για την αναγνώριση σημειολογικών σχέσεων 

ανάμεσα στο αντικείμενο καθαυτό και στο υποκείμενο που το δημιούργησε. 

Ο αντικειμενικός χαρακτήρας του λόγου οδηγεί, κατά κανόνα, τον ιστορικό 

τέχνης να αποδίδει μεγάλη σημασία στις επιγραφές. Εν τούτοις, τα επιγράμματα, 

λόγω του σύνθετου χαρακτήρα τους, απαιτούν μια πολύ προσεκτική προσέγγιση 

και μελέτη σε συνάρτηση με άλλους παράγοντες, οι οποίοι μπορεί να κυμαίνονται 

από το ίδιο το έργο τέχνης έως τα ιστορικά δεδομένα των περιόδων στις οποίες 

αυτό θα μπορούσε να αποδοθεί. 

Ένα πρόβλημα είναι ο τρόπος ανάγνωσης των επιγραμμάτων. Αλλά, όταν 

καταφέρει κανείς να διαβάσει ορθά, έχει να αντιμετωπίσει το πρόβλημα της 

ερμηνείας του περιεχομένου τους και της ταύτισης του προσώπου του 



71 

παραγγελιοδότη. Σε κάποιες περιπτώσεις, μόλις που καταφέρνει ο σύγχρονος 

μελετητής να προσδιορίσει, με βάση τους γραμματικούς και συντακτικούς τύπους, 

το φύλο του παραγγελιοδότη, αν είναι δηλαδή άντρας ή γυναίκα. Σε άλλες 

περιπτώσεις αναφέρεται το όνομα, το γένος (το όνομα της οικογένειας) ή ακόμη 

και το αξίωμα, αλλά είναι πολύ δύσκολο, έως και αδύνατο, να ταυτίσει κανείς με 

ασφάλεια το συγκεκριμένο ιστορικό πρόσωπο, διότι τα στοιχεία που αναφέρονται 

στο επίγραμμα μπορεί να αντιστοιχούν σε περισσότερα από ένα γνωστά ιστορικά 

πρόσωπα. 

Στις περιπτώσεις αυτές, θα πρέπει ο μελετητής να ανατρέξει σε ιδιαίτερα 

στοιχεία του κειμένου, ή του σώματος (δηλαδή των υλικών και της μορφής) του 

αντικειμένου ή των ιστορικών δεδομένων τα οποία, στο σύνολο τους, θα του 

παράσχουν περισσότερες πληροφορίες για τις παραμέτρους που θα μπορούσαν να 

οδηγήσουν στην ταύτιση του παραγγελιοδότη, στη χρονολόγηση και στην 

ερμηνεία του έργου τέχνης. Θα πρέπει δηλαδή να χρησιμοποιήσει όλα τα 

συστατικά του σύνθετου κάνναβου που ορίστηκε στην αρχή ως συνισταμένη της 

υλικής υπόστασης του αντικειμένου και της άυλης ουσίας του λόγου, σε 

συνάρτηση με άλλες συνιστώσες που προέρχονται από την ιστορία και το 

κοινωνικό και νοητικό εποικοδόμημα στο οποίο ανταποκρίνονται. 



72 

ΣΩΤΗΡΙΟΣ ΠΑΡΑΣΧΟΥ - ΜΙΧΑΗΑ ΠΑΠΑΒΑΡΝΑΒΑΣ 

Η ΑΡΧΙΤΕΚΤΟΝΙΚΗ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΖΩΟΔΟΧΟΥ 

ΠΗΓΗΣ ΓΑΒΑΛΟΥΣ ΑΙΤΩΛΙΑΣ 

Το μοναστήρι της Ζωοδόχου Πηγής βρίσκεται 9 περίπου χλμ νότια του χωριού 

Γαβαλού σε πλάτωμα με πυκνή βλάστηση. Η ιστορία και η αρχιτεκτονική της Μονής 

δεν έχουν ερευνηθεί έως σήμερα συστηματικά με αποτέλεσμα οι σχετικές αναφορές 

στη βιβλιογραφία να είναι εξαιρετικά περιορισμένες. 

Ο χώρος της Μονής έχει κάτοψη ακανόνιστου τετραπλεύρου με μέγιστες 

διαστάσεις 44.00 Χ 32.00 μ. περίπου. Στο μέσον δεσπόζει το Καθολικό. Ερείπια 

παλαιών πτερύγων σώζονται ανατολικά και νοτιοδυτικά. Κτήριο κελιών που 

χρονολογείται το 1918 βρίσκεται στα βορειοανατολικά του ναού. 

Το Καθολικό της Μονής Ζωοδόχου Πηγής Γαβαλούς οικοδομήθηκε του 1788, 

σύμφωνα με εντοιχισμένη πάνω από την βόρεια θύρα του επιγραφή. Ανήκει στον τύπο 

του μονόχωρου σταυροειδούς εγγεγραμμένου με τρούλο. Οι εξωτερικές του 

διαστάσεις είναι 11.65 Χ 6.90 μ. χωρίς την επτάπλευρη εξωτερικά κόγχη του ιερού. Οι 

κεραίες του σταυρού καλύπτονται εσωτερικά με ημικυλινδρικές καμάρες και ο 

κεντρικός χώρος με κυκλικής εσωτερικά κάτοψης τρούλο. Το εσωτερικό του ναού 

φωτίζεται από δύο ορθογώνια παράθυρα και τρεις φωτιστικές σχισμές σε καθεμιά από 

τις μεγάλες πλευρές του, ένα δίλοβο στην κόγχη του ιερού, ένα κυκλικό φεγγίτη στο 

τύμπανο της ανατολικής κεραίας και οκτώ μονόλοβα τοξωτά σε καθεμιά από τις 

πλευρές του τρούλου. Η προσπέλαση γίνεται μέσω τριών θυρών, από μία σε καθεμιά 

από τις βόρεια, νότια και δυτική πλευρά. Το δάπεδο του είναι στρωμένο με 

ασβεστολιθικές πλάκες και οι τοίχοι, εσωτερικά, είναι επιχρισμένοι. Το τέμπλο είναι 

νεότερο, ξύλινο. 

Ο όγκος του ναού είναι σύνθετος. Οι κεραίες του σταυρού καλύπτονται με δίριχτες 

στέγες. Στη συμβολή τους υψώνεται ο τρούλος με το σχήματος οκταγωνικού 

πρίσματος ψηλό τύμπανο του. Τα συμπαγή γωνιακά διαμερίσματα καλύπτονται με 

μονόριχτες στέγες. Η στέγες του ναού καταλήγουν σε κοίλο λίθινο γείσο. Η σύνθεση 

των όψεων του καθολικού είναι απλή. Ο ναός βαίνει σε κρηπίδα η οποία διακόπτεται 

στα σημεία των θυρών δημιουργώντας βαθμίδες ανόδου. Τα μορφολογικά στοιχεία 

τους περιορίζονται κυρίως στα ανοίγματα των θυρών και των παραθύρων τα οποία 

διαθέτουν λαξευτά πλαίσια. Στην ανατολική όψη κυριαρχεί με την παρουσία της η 

επτάπλευρη σε κάτοψη κόγχη του ιερού. Στην μεσαία πλευρά της διαμορφώνεται 



73 

τυφλό αψίδωμα στο μέσον του οποίου ανοίγεται δίλοβο παράθυρο. Ψηλά, στο τύμπανο 

της ανατολικής κεραίας ανοίγεται κυκλικός φεγγίτης. Η βόρεια και η νότια όψη του 

ναού ποικίλλονται από τα ορθογώνια παράθυρα, τις τρεις φωτιστικές σχισμές και τις 

θύρες τους. Επίσης τη βόρεια όψη κοσμούν στοιχεία όπως, το περίτεχνο λίθινο πλαίσιο 

της βόρειας θύρας, η λαξευτή υπέρθυρη επιγραφή, ο λίθινος κοσμήτης πάνω από τα 

ορθογώνια παράθυρα καθώς και τρία σκυφία στο αέτωμα της κεραίας. Τη δυτική όψη 

ποικίλει το άνοιγμα της θύρας με το περίτεχνο λίθινο πλαίσιο του, το υπερκείμενο του 

υπέρθυρο προσκυνητάρι καθώς και τα τρία σκυφία ψηλά στο αέτωμα της κεραίας. 

Κατασκευαστικά το κτήριο ανήκει στην τυπική οικοδομική παράδοση που 

διαμορφώθηκε στην ευρύτερη περιοχή κατά τη διάρκεια της τουρκοκρατίας. Οι 

πιθανότατα ενισχυμένοι με ξυλοδεσιές τοίχοι του ναού είναι κατασκευασμένοι από 

λαξευτούς φλύσχες. Οι εξωτερικές επιφάνειες των τοίχων είναι ανεπίχριστες. 

Ο ναός παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον από μορφολογικής απόψεως. Η γενική 

διάταξη των όγκων και των όψεων ανήκει στην υστεροβυζαντινή παράδοση όπως αυτή 

συνεχίστηκε και εξελίχθηκε κατά τη διάρκεια της τουρκοκρατίας. Επιμέρους στοιχεία 

όπως, τα τυφλά αψιδώματα του τρούλου και της κόγχης του ιερού, ανήκουν στη 

βυζαντινή παράδοση. Στοιχεία της οθωμανικής αρχιτεκτονικής είναι τα παράθυρα των 

πλαγίων όψεων και τα τόξα ορισμένων ανοιγμάτων και αψιδωμάτων. Απαντώνται, 

τέλος, στοιχεία από το επτανησιακό Μπαρόκ, όπως το πλαίσιο της βόρειας θύρας 

καθώς και αυτό της δυτικής, με το τοξωτό υπέρθυρο προσκυνητάρι του. 

0 5m 



74 

ΜΑΓΔΑΛΗΝΗ ΠΑΡΧΑΡΙΔΟΥ-ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΥ 

ΔΥΟ ΕΙΚΟΝΕΣ ΜΕ ΕΠΙΓΡΑΦΕΣ ΑΦΙΕΡΩΤΩΝ ΑΠΟ ΤΗΝ ΠΕΡΙΟΧΗ 

ΤΗΣ ΔΡΑΜΑΣ 

Στην ανακοίνωση παρουσιάζονται δύο εικόνες-προθέσεις από την περιοχή της 

Δράμας. 

Η πρώτη προέρχεται από το ναό των Εισοδίων της Θεοτόκου στη Χωριστή και, με 

βάση τεχνοτροπικά κριτήρια, χρονολογείται στο 18° αιώνα. Αποτελεί το 

εναπομείναν κεντρικό τμήμα τριπτύχου, που όπως δηλώνει σχετική επιγραφή στο 

μέσον περίπου της επιφάνειας του, φέρει την ονομασία Πρόθεσις. Στο πάνω μέρος 

της περιλαμβάνει τον στηθαίο ευλογούντα Χριστό και στο κάτω έξι τόξα με τα 

βαπτιστικά ονόματα των αφιερωτών του ναού, από τα οποία σήμερα διακρίνεται 

ευκρινώς μόνον αυτό του Αγγέλου. 

Η δεύτερη εικόνα προέρχεται από το ναό της Παλαιάς Μητρόπολης στη Δράμα και 

σύμφωνα με σχετική επιγραφή ζωγραφήθηκε το 1865 από τον γνωστό 

νευροκοπίτη Στέργιο Γεωργιάδη. Διακρίνεται σε δύο μέρη, στο πάνω, όπου 

εικονίζεται ο Χριστός σε δόξα ανάμεσα σε αγγέλους, και στο κάτω, όπου 

αναγράφονται σε ενιαίο κείμενο και σε γενική πτώση τα παρακάτω βαπτιστικά 

ονόματα αφιερωτών: Δημητρίου Μαρούδας Ιωάννου Αικατερίνης Ιωάννου 

προσκυ/νητοϋ Τρυγόνος Αδαμαντίου Χρυσάνθης Νικολάου, Αγνής / Σπάσου, 

Καρομφυλλιάς, Νικολάου, Μαργαρίτας Φωτεινής Άνα/στασίου Κωνσταντίνου 

Κορτέσσας Θεοδώρας Μπεγίνας Άνδρέ/ου, Συμεών Αναστασίου Γιανούσι 

Κούπτσου Άγγέλλου / Κωνσταντίνου Ελισάβετ Λάμπρου Μαγδαληνής 

Βασιλι/κής Ελισάβετ Ματάκου προσκυνητοϋ Γεωργίου / Σταύρου Αικατερίνης 

Πανταζή ΆγγελίναςΣαραφιανού. 

Οι δύο εικόνες σχολιάζονται σε σχέση με γνωστά ομολογά τους μεταβυζαντινά 

παραδείγματα από τον ελλαδικό χώρο, ενώ τα καταγραφόμενα σε αυτές 

ανθρωπωνύμια με βάση σχετικές χειρόγραφες πηγές και επιγραφές προερχόμενες 

κυρίως από την περιοχή της Μακεδονίας. 



75 

ΑΦΡΟΔΙΤΗ Α. ΠΑΣΑΛΗ 

ΤΟ ΠΑΛΑΙΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ ΚΟΡΜΠΟΒΟΥ ΤΡΙΚΑΛΩΝ 

Στό συνοικισμό Λαγκαδιά της πρώην κοινότητας Λιοπράσου Τρικάλων, στις 

νότιες υπώρειες των Άντιχασίων είναι κτισμένη ή μονή Κορμπόβου. Τό σημερινό 

καθολικό, αφιερωμένο στην Κοίμηση της Θεοτόκου, κτίσθηκε τό 1809.Ή αρχική θέση 

της μονής βρίσκεται χαμηλότερα από τή σημερινή, στις υπώρειες του βράχου. Τό 

παλαιό καθολικό, αφιερωμένο στή Μεταμόρφωση του Σωτήρος, υψώνεται σέ φυσικό 

πλάτωμα απότομης πλαγιάς του βράχου. Είναι μονόκλιτος σταυροειδής 

εγγεγραμμένος, τρίκογχος, τρουλλαΐος ναός χωρίς νάρθηκα. Έχει εξωτερικές 

διαστάσεις 7.90 5.75 μ. χωρίς τήν εξωτερικώς προσκολλημένη πεντάπλευρη κόγχη του 

Ιερού. Οι χοροί, εσωτερικώς τμήματα τόξου κατά τι μικρότερα του ημικυκλίου, 

εγγράφονται στό πάχος των πλάγιων τοίχων. Ό χώρος του κυρίως ναοΰ οργανώνεται 

μέ δύο ζεύγη πεσσών προσκολλημένων στους μακρούς τοίχους πού προεξέχουν κατά 

35 εκ. στον εσωτερικό χώρο, χωρίς τή δημιουργία γωνιαίων διαμερισμάτων, λόγω τών 

μικρών διαστάσεων. Ανάμεσα στά ζεύγη τών πεσσών ανοίγονται οί πλάγιοι χοροί πού 

εγγράφονται στό πάχος τών τοίχων. Ψηλότερα διαμορφώνονται ή βόρεια και νότια 

κεραίες του σταυρού, υπό μορφήν προβόλων, οί όποιες, λόγω τοΰ μικρού μήκους των 

εκφυλίζονται σέ τόξα. Στό σημείο διασταυρώσεως τών κεραιών τού σταυρού 

υψώνεται ό τρούλλος, ό όποιος στηρίζεται μέσω σφαιρικών τριγώνων αφ' ενός στά 

μέτωπα της ανατολικής και δυτικής κεραίας τοΰ σταυρού πού σχηματίζονται από 

διαμήκη ήμικύλινδρο και αφ' ετέρου στις εγκάρσιες κεραίες. Στό σανιδωτό τέμπλο τού 

ναού διατηρούνται τμήματα από τό παλαιό ξυλόγλυπτο χρυσωμένο τέμπλο. Τό 

εσωτερικό είναι κατάγραφο από τοιχογραφίες ΙΖ' αιώνα.Ή κτητορική επιγραφή μας 

δίνει τά ονόματα τών άφιερωτών, καθώς επίσης και τήν χρονολογία 1650 

άποπερατώσεως της ανεγέρσεως τού ναού. 

Τό ναΰδριο θά μπορούσε νά θεωρηθεί ότι βρίσκεται πολύ κοντά στον τύπο τού 

μονόκλιτου σταυροειδούς εγγεγραμμένου μέ τρούλλο, πού επελέγη διότι δίνει τή 

δυνατότητα μειώσεως τής διαμέτρου τοΰ τρούλλου, αφήνει όμως ελεύθερο τόν 

εσωτερικό χώρο μέ τήν απουσία κιόνων πού προσκολλώνται ώς παραστάδες στους 

πλάγιους τοίχους. Έχει τό πλεονέκτημα οτι μέ τις πολλαπλές επιφάνειες πού 

δημιουργούνται προσφέρει περισσότερο χώρο γιά τήν ανάπτυξη τοΰ ζωγραφικού 

διακόσμου. Έδώ, ϊσως λόγω τών πολύ μικρών διαστάσεων τών γωνιαίων 

διαμερισμάτων ή κάλυψη τους δέν διαφοροποιείται, δεν γίνεται δηλαδή χαμηλότερα 

από τις κεραίες τοΰ σταυρού μέ έγκαρσίως βαίνουσες καμάρες όπως συνήθως, άλλα 

είναι συνέχεια τής καλύψεως τής ανατολικής και δυτικής κεραίας. Οί εγκάρσιες 



76 

κεραίες του σταυρού μόλις διαφαίνονται καθώς εκφυλίζονται σέ έσωρράχια τόξων 

πλάτους μόλις 25 εκ. πού βαίνουν σέ προβόλους, ενώ τά γωνιαία διαμερίσματα 

διαγράφονται μόνον στην κάτοψη σέ υποτυπώδη μορφή, ώς μυχοί κατά τίς τέσσερις 

γωνίες. Ό πρωτομάστορας του ναοΰ έγνώριζε ότι χρησιμοποιώντας τόν μονόκλιτο 

σταυροειδή εγγεγραμμένο τύπο θά μπορούσε νά διαπλάσει τίς στέγες κατά τρόπο 

όμοιο μέ εκείνο τών πλήρων σταυροειδών εγγεγραμμένων ναών. Δέν εκμεταλλεύτηκε 

όμως τή δυνατότητα αυτή και προτίμησε τήν εφαρμογή τοΰ αρχιτεκτονικού τύπου 

μόνον όσον άφορα τήν κάτοψη και τή διάπλαση τού εσωτερικού χώρου κατά τά 

παλαιά πρότυπα, επέλυσε τά στατικά και κατασκευαστικά προβλήματα κατά τρόπο 

ικανοποιητικό, ενώ έξωτερικώς κάλυψε τόν ναό μέ ενιαία δίρριχτη στέγη μέ μικρή 

κλιμάκωση τών όγκων μέσω τοΰ κυβόσχημου βάθρου τοΰ τρούλλου, παρουσιάζοντας 

έτσι έξωτερικώς τά χαρακτηριστικά, όχι τοΰ μονόκλιτου σταυροειδούς 

εγγεγραμμένου, άλλα τοΰ μονόκλιτου τρουλλαίου ναοΰ.Ή διαφορετική αντιμετώπιση, 

από τήν πλευρά τού οικοδομικού συνεργείου, της διαρθρώσεως τοΰ εσωτερικού 

χώρου και τοΰ συστήματος στεγάσεως δέν σημαίνει ότι ή τεχνική βρίσκεται σέ 

περίοδο παρακμής. 'Άλλωστε ή διάπλαση της θολοδομίας κάθε άλλο παρά έλλειψη 

γνώσεων αποδεικνύει. 

Θά πρέπει νά τονισθεί Οτι τό παλαιό καθολικό της μονής Κορμπόβου, μαζί μέ τόν 

ήδη δημοσιευμένο ναό της Μεταμορφώσεως τοΰ Σωτήρος στό Μόδι (1571) είναι ώς 

τώρα οι μόνοι γνωστοί, σ' εμένα τουλάχιστον, μονόκλιτοι σταυροειδείς εγγεγραμμένοι 

ναοί μέ πλάγιους χορούς. Στό εξεταζόμενο μνημείο επιβιώνουν τύποι και μορφές της 

πρώιμης μεταβυζαντινής εποχής πού έλκουν τήν καταγωγή τους από τό βυζαντινό 

παρελθόν. Λόγω τοΰ προχωρημένου της εποχής όμως ή παράδοση συνεχίζεται μέ 

συντηρητική μορφή στην εξωτερική διάρθρωση. Έτσι επιβιώνει ό σταυροειδής 

εγγεγραμμένος αθωνικός τύπος πού αποτελεί κανόνα γιά τίς ορεινές περιοχές της 

Κεντρικής Ελλάδος, ό κατασκευαστής όμως οδηγήθηκε στην ανέγερση μικρών 

διαστάσεων κτιρίου μέ χρήση απλών μορφών χωρίς διακοσμητικά στοιχεία, 

εφαρμόζοντας βαρείες αναλογίες και χρησιμοποιώντας μέ παραλλαγές και 

απλουστεύσεις ένα ναοδομικό τύπο πού χαρακτηρίστηκε κατά τους βυζαντινούς 

χρόνους γιά τήν κομψότητα και τήν πλαστικότητα του. Ό λόγος είναι ϊσως οί 

περιορισμένες οικονομικές δυνατότητες, ή περιορισμένη χρονική διάρκεια της 

κατασκευής και κυρίως ό συντηρητισμός εξ αιτίας ειδικών συνθηκών. Πέραν όμως 

αυτών στό παλαιό καθολικό της μονής Κορμπόβου ό συνδυασμός τών μικρών 

διαστάσεων και τοΰ παρδοσιακοΰ χαρακτήρα συνθέτουν ένα καθ' ολα γραφικό 

σύνολο ενταγμένο τέλεια στό άγριο φυσικό περιβάλλον. 



77 

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΠΕΝΝΑΣ - ΚΛΗΜΗΣ ΑΣΑΑΝΙΔΗΣ 

Η ΜΟΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΟΔΟΤΗ ΣΤΗ ΝΑΞΟ: ΝΕΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ 

Οι πρόσφατες εργασίες της 2η ΕΒΑ στο καθολικό της μονής του Φωτοδότη στη Νάξο 

έφεραν στο φως νέα στοιχεία, τα οποία επιτρέπουν την ολοκληρωμένη μελέτη του 

μνημείου και την αναθεώρηση πολλών από τις έως σήμερα διατυπωθείσες απόψεις σε 

σχέση με την οικοδομική του ιστορία. Ο ναός, ο οποίος βρίσκεται στο ισόγειο ενός υψηλού 

οχυρωμένου πύργου, είναι στη σημερινή του μορφή ιδιότυπος και δεν εντάσσεται σε 

κάποια γνωστή τυπολογική ομάδα. Έχει κάτοψη σχήματος ορθογωνίου με τρεις 

ημικυκλικές κόγχες. Τέσσερις κίονες στο κέντρο στηρίζουν ισάριθμα τόξα, στα οποία 

εδράζεται ο τρούλλος. Περιμετρικά του τρούλλου διατάσσονται καμάρες, που συναντώνται 

στις γωνίες κατά τη διαγώνιο. Στο βόρειο και το νότιο τοίχο διαμορφώνονται δύο -

σύγχρονα με αυτούς- ζεύγη παραστάδων. Παραστάδες υπήρχαν επίσης στον ανατολικό και 

το δυτικό τοίχο. Στα δυτικά διατάσσεται νάρθηκας με ενιαία καμάρα. Στα νότια του ναού 

έχει προστεθεί μονόκλιτο παρεκκλήσιο. Το δάπεδο στον κυρίως ναό, το νάρθηκα και το 

παρεκκλήσιο περιλαμβάνει ταινίες από γκρίζο μάρμαρο που σχηματίζουν ορθογώνια 

διάχωρα, όπου τοποθετούνται μεγάλες πλάκες λευκού μαρμάρου. Μικροί έγχρωμοι 

κυκλικοί δίσκοι υπήρχαν στο κέντρο του κεντρικού διαχώρου του ναού και του Ιερού. Το 

τέμπλο έχει κατασκευαστεί στην Τουρκοκρατία, αλλά περιλαμβάνει πολλά παλαιότερα 

αρχιτεκτονικά μέλη. Βυζαντινά γλυπτά εντοπίστηκαν επίσης με τις πρόσφατες εργασίες. 

Με εξαίρεση ένα θωράκιο με συμφυή πεσσίσκο, που χρονολογείται πιθανότατα στους 

λεγόμενους σκοτεινούς χρόνους, τα γλυπτά ανήκουν σε δύο ομάδες. Στην πρώτη ανήκουν 

αρχιτεκτονικά μέλη τέμπλου διακοσμημένα με την τεχνική champlevé με έγχρωμη 

κηρομαστίχη. Σε ορισμένα έχει γίνει χρήση και της διπλεπίπεδης τεχνικής, με έξεργες 

παραστάσεις ζώων, ενώ κάποια θωράκια διαπιστώθηκε ότι ήταν διάτρητα. 

Χρονολογούνται με επιφύλαξη στο 12°-13° αιώνα. Τα γλυπτά της δεύτερης ομάδας 

αντιγράφουν με τρόπο άτεχνο τα προηγούμενα και ανήκουν ασφαλώς στους χρόνους της 

Λατινοκρατίας. Ο αρχικός ανεικονικός ζωγραφικός διάκοσμος αποκαλύφθηκε κυρίως στο 

τεταρτοσφαίριο και τον ημικύλινδρο της αψίδας του Ιερού. Τα δύο διάχωρα στον 

ημικύλινδρο, σε αναλογικά μεγάλη ακόσμητη απόσταση από το μεταγενέστερο σύνθρονο, 

περικλείουν το θέμα του πολυτελούς διάλιθου σταυρού. Τα κάτω διάκενα του σταυρού 

γεμίζονται με ακανόνιστους ελικοειδείς βλαστούς σε καφεκόκκινο χρώμα. Οι σταυροί είναι 

εντυπωσιακοί καθώς διακοσμούνται με χρωματιστούς πολύτιμους λίθους και 

μαργαριτάρια. Τα διάχωρα περικλείονται από πλατιά ζώνη πλαισίων με διαφορετικά 

θέματα το καθένα, όπως τελείες, μικρές κυματιστές γραμμές και τριγωνικά θέματα επίσης 



78 

σε καφεκόκκινο χρώμα, που μιμούνται ορθό μαρμαρώσεις. Στο τεταρτοσφαίριο ταινίες με 

οδοντωτό κόσμημα και επιγραφή περιβάλλουν τα τοξωτά ανοίγματα του παραθύρου. Στο 

παρεκκλήσιο και το νάρθηκα σώζονται λείψανα τοιχογραφιών που είναι δυνατό να 

χρονολογηθούν το 12° -13° αιώνα, ενώ τμήματα μεταβυζαντινού στρώματος, πάνω στο 

αρχικό, διακρίνονται στις παρειές του δίλοβου παραθύρου του Ιερού. Το στρώμα αυτό 

πιθανότατα ανάγεται σε οικοδομική φάση που συμπίπτει με τη μετατροπή του ναού σε 

καθολικό μονής. 

Με βάση τα παραπάνω, διακρίνονται τρεις κύριες οικοδομικές φάσεις στο ναό. 

Στην αρχική οικοδομική φάση (Ι), η οποία θα πρέπει να τοποθετηθεί στον 8ο ή τον 9° 

αιώνα, ανήκουν ο βόρειος και ο νότιος τοίχος του ναού και οι κόγχες του Ιερού. Με κάθε 

επιφύλαξη, μπορούμε να προτείνουμε την αναπαράσταση του ναού στον τύπο της 

τρίκλιτης θολοσκεπούς βασιλικής, ίσως με τέσσερις πεσσούς, σε αντιστοιχία με τις 

παραστάδες στους πλάγιους τοίχους. Σε κάποια ενδιάμεση δευτερεύουσα οικοδομική φάση 

(IIa) φαίνεται πως προστέθηκε το παρεκκλήσιο και ένας νάρθηκας, που κατά πάσα 

πιθανότητα υπήρχε στη θέση του σημερινού. Κατά τη δεύτερη οικοδομική φάση (Π), ο 

ναός μετατράπηκε σε απλό τετρακιόνιο σταυροειδή εγγεγραμμένο, με πλήρη 

ανακατασκευή της θολοδομίας και σημαντική ταπείνωση της στάθμης του δαπέδου. Στα 

δυτικά προσετέθη νάρθηκας, με θολοδομία που κατασκευάστηκε με τη βοήθεια τόξων σε 

επαφή με το δυτικό τοίχο του ναού. Στην ίδια οικοδομική φάση ανήκει το μαρμάρινο 

δάπεδο με το στυλοβάτη του τέμπλου και πιθανότατα τα γλυπτά της πρώτης ομάδας. Η 

αναφορά του Venier του έτους 1687 σημειώνει ως έτος κατασκευής της μονής το 1182 και 

συνδέει την οικοδόμηση της με ιστορικά πρόσωπα και συμβάντα. Τα αναφερόμενα 

γεγονότα θα πρέπει ίσως να τοποθετηθούν ορθότερα στο διάστημα 1110-1118. Εάν 

υπάρχει βάση στην πληροφορία του Venier, θα πρέπει να αποδώσουμε στην εποχή αυτή 

την οικοδομική φάση II. Σε αυτή την περίπτωση, θα ερμηνευόταν κάποιες ομοιότητες με 

την Επισκοπή Σαντορίνης και θα δικαιολογείτο η μεγάλη δαπάνη για την κατασκευή ενός 

ναού, η ποιότητα του οποίου ξεχωρίζει από οποιοδήποτε αντίστοιχο μνημείο στη Νάξο. 

Κατά τη διάρκεια της Λατινοκρατίας, ο ναός ενσωματώθηκε σε οχυρωμένο πύργο. Η 

τελευταία οικοδομική φάση (III), η οποία θα πρέπει να χρονολογηθεί στην όψιμη 

Τουρκοκρατία, περιλαμβάνει την πλήρη ανακατασκευή της θολοδομίας του ναού και του 

νάρθηκα. Στο πλαίσιο της εκτεταμένης αυτής αναμόρφωσης μεταφέρθηκαν δυτικότερα οι 

δυτικοί κίονες, κατασκευάστηκε τοξοστοιχία σε επαφή με τον ανατολικό τοίχο του ναού 

και ο σημερινός τοίχος μεταξύ νάρθηκα και κυρίως ναού. 



79 

ΑΘΑΝΑΣΙΑ ΡΑΛΛΗ 

«Η ΕΦΥΑΛΩΜΕΝΗ ΚΕΡΑΜΙΚΗ ΑΠΟ ΤΗ ΘΕΣΗ "ΦΡΟΥΡΙΟ" ΣΤΗ 

ΓΛΑΡΕΝΤΖΑ» 

Στην ανακοίνωση παρουσιάζεται η εφυαλωμένη κεραμική που εντοπίστηκε 

στον χώρο του μικρού φρουρίου που βρίσκεται στη μεσαιωνική Γλαρέντζα στην 

Κυλλήνη Ηλείας κατά τα έτη 2000 - 2006 με τις εργασίες καθαρισμού, 

αποχωμάτωσης και ανασκαφής που υλοποιήθηκαν από την 6η Ε.Β.Α. Περισσότερα 

από 12.000 θραύσματα συνελέχθησαν, ωστόσο μόνο ένα μικρό ποσοστό από αυτά 

(500) εντάσσονται στην κατηγορία των εφυαλωμένων, καθώς τα υπόλοιπα 

προέρχονται κατά πλειοψηφία από απλά αβαφή αγγεία και ακολουθούν τα 

τμήματα από μαγειρικά σκεύη χωρίς εφυάλωση, κλειστά αγγεία με διακόσμηση με 

ερυθρό, καστανό ή μελανό επίχρισμα (matt - painted), ενώ αξιοσημείωτος είναι ο 

αριθμός θραυσμάτων από αγγεία αβαφή ή μελαμβαφή, κυρίως της ελληνιστικής 

περιόδου. 

Η υπό εξέταση κεραμική περιλαμβάνει κυρίως θραύσματα και όχι ολόκληρα 

αγγεία, διαγνώσιμα όμως από την ποιότητα της εφυάλωσης ή το διακοσμητικό 

τους θέμα. Οι κατηγορίες εφυαλωμένης κεραμικής που περιλαμβάνονται στο 

σύνολο είναι πρωτομαγιόλικα, πολύχρωμη ιταλική κεραμική, πρωτομαγιόλικα με 

σχαρωτό διάκοσμο, αρχαϊκή μαγιόλικα, κεραμική με μεταλλικές ανταύγειες, 

βενετική ή κεραμική με ρουλέτα, μονόχρωμη εφυαλωμένη κεραμική, έγχρωμη 

εγχάρακτη κεραμική, μαγειρικά σκεύη με εφυάλωση καθώς και δυο ή τρία 

παραδείγματα ισπανικής κεραμικής. Η συντριπτική πλειονότητα της κεραμικής 

προέρχεται από τη Δύση και μάλιστα από τα μεγάλα κέντρα παραγωγής της 

Ιταλίας, επιβεβαιώνοντας τη σημασία του λιμανιού της Γλαρέντζας ως βασικού 

λιμένα και εμπορικού κέντρου του σταυροφορικού πριγκιπάτου της Αχαΐας. Η 

παρατήρηση αυτή σε συνδυασμό με την αξιοσημείωτη απουσία μεσοβυζαντινής 

κεραμικής αλλά και γενικότερα κεραμικής από βυζαντινά εργαστήρια του 

ελλαδικού χώρου ή και της Κύπρου, μας οδηγεί στο συμπέρασμα ότι ο χώρος του 



80 

μικρού φρουρίου στο εσωτερικό της μεσαιωνικής πόλης ήταν ακατοίκητος πριν 

την ίδρυση της κατά τα μέσα του 13ου αι. Από την εξέταση της κεραμικής 

προκύπτει λοιπόν ότι κατά την περίοδο ακμής της (μέσα 13ου - αρχές 15ου αι.) το 

εμπόριο ήταν σχεδόν αποκλειστικά στραμμένο προς την Ιταλία. Τα ευρήματα 

τέλος μας επιβεβαιώνουν την μαρτυρία ότι μετά την παράδοση της πόλης στους 

Οθωμανούς το 1460 η Γλαρέντζα παρήκμασε και εγκαταλείφθηκε. 



81 

ΞΑΝΘΗ ΣΑΒΒΟΠΟΥΛΟΥ-ΚΑΤΣΙΚΗ 

Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΑΧΙΛΛΕΙΟΥ ΣΤΟΝ ΠΕΝΤΑΛΟΦΟ ΚΟΖΑΝΗΣ 

Ο οικισμός του Πενταλόφου βρίσκεται στο δυτικό άκρο του νομού Κοζάνης 

πάνω στο όρος Βόϊο. Ήταν κεφαλοχώρι, ανήκε στον καζά της Ανασελίτσας και η 

παλαιά του ονομασία ήταν Ζουπάνι. Ο Αλή πασάς των Ιωαννίνων στα 1788 το 

συμπεριέλαβε μαζί με άλλα οκτώ χωριά της περιοχής στην ιδιοκτησία του 

αναγκάζοντας τους κατοίκους του να πληρώνουν κτηματικό φόρο. Όμως μετά το 

θάνατο του και ύστερα από επανειλημμένα παράπονα των Ζουπανιωτών 

αποδείχθηκε ότι τα χωριά αυτά δεν αποτελούσαν ιδιωτικά τσιφλίκια του Αλή πασά 

και με φιρμάνι απαλλάχθηκαν από το φόρο. 

Το Ζουπάνι υπήρξε ένα από τα κορυφαία μαστοροχώρια της Δυτικής 

Μακεδονίας. Σπουδαίοι Ζουπανιώτες κάλφες και πελεκάνοι εργάστηκαν κυρίως 

στην Πελοπόννησο, το Πήλιο, την Ήπειρο, την Μακεδονία αλλά και στην 

Κωνσταντινούπολη κατά τον 18° και 19° αι. Αναφέρουμε για παράδειγμα τον 

αρχιτέκτονα Δήμο Ζηπανιώτη, τον λιθογράφο Μίλιο, τον αρχιτέκτονα Κοσμά, 

τους ΜΑΣΤΟΡΟ ΘΩΜ(Α) - ΜΑΣΤΟΡΟΝΙΚΟ ΚΕ ΘΕΟΔΟΡΥ ΖΟΥΠΑΝΙΟΤΙΣ. 

Από τις επιγραφές στα κτίσματα τους έχουμε πολλά ονόματα μαστόρων, τα οποία 

συνόδευαν με την καταγωγή τους δημιουργώντας με τον τρόπο αυτό τη γενική 

ονομασία «Ζουπανιότες» τεχνίτες. 

Η εκκλησία του Αγίου Αχίλλειου, που παρουσιάζουμε, είναι κτισμένη σε 

περίοπτη θέση, πάνω σε μικρό λόφο και γύρω της διαμορφώνεται ένα από τα δύο 

νεκροταφεία του οικισμού. Κτίστηκε από ζουπανιώτες μαστόρους στα 1742 

σύμφωνα με επιγραφή σε εντοιχισμένη πλάκα στην ανατολική όψη της. Ανήκει 

στον αρχιτεκτονικό τύπο της τρίκλιτης θολωτής βασιλικής. Το μεσαίο κλίτος της 

καλύπτεται με ημικυλινδρική καμάρα ενισχυμένη με νευρώσεις ενώ τα πλάγια 

κλίτη καλύπτονται με ένα σύνολο έξι θόλων το καθένα. Εξωτερικά διαμορφώνεται 

δίριχτη στέγη με αποτμήσεις στην ανατολική και δυτική πλευρά που καλύπτεται με 

σχιστόπλακες. Στη δυτική πλευρά και σε μικρό τμήμα της νότιας υπάρχει 

ευρύχωρος εξωνάρθηκας ενώ στο υπόλοιπο τμήμα της νότιας πλευράς 



82 

διαμορφώνεται στοά που καλύπτεται με μονόριχτη στέγη. Στη βόρεια πλευρά του 

ναού υπάρχει μεταγενέστερο παρεκκλήσι με είσοδο από το βόρειο κλίτος. 

Εξωτερικά η κόγχη του ιερού είναι ημικυκλική και κοσμείται με επτά τυφλά 

αψιδώματα ενώ οι κόγχες της Πρόθεσης και του Διακονικού είναι τρίπλευρες. Το 

ιερό είναι πολύκογχο και οδηγεί στη σκέψη για τρισυπόστατο ναό χωρίς όμως η 

υπόθεση αυτή να επιβεβαιώνεται. 

Όλες οι εσωτερικές επιφάνειες της εκκλησίας κοσμούνται με αξιόλογες 

τοιχογραφίες, έργο των Χιοναδιτών ζωγράφων Κωνσταντίνου και Μιχαήλ Μιχαήλ 

του έτους 1774. Οι κυκλικοί κίονες και ο άμβωνας έχουν ανθικό διάκοσμο. Το 

ξυλόγλυπτο τέμπλο δίνει ιδιαίτερη μεγαλοπρέπεια στον εσωτερικό χώρο. Είναι 

έξεργο, κατασκευασμένο με τη διάτρητη τεχνική και χρονολογείται στο τελευταίο 

τέταρτο του 18ου αι. 

Ο Άγιος Αχίλλειος στον Πεντάλοφο αποτελεί μέρος ενός σημαντικού συνόλου 

μεταβυζαντινών εκκλησιών στο Άνω Βόϊο του νομού Κοζάνης, που 

παρουσιάστηκαν στο προηγούμενο Συμπόσιο ( 2007). Ανάμεσα τους κατέχει 

κορυφαία θέση. Καθίσταται όμως ιδιαιτέρως ενδιαφέρουσα καθώς αποτελεί, εξ 

όσων γνωρίζω μετά από συστηματική και πολύχρονη έρευνα, το πρωιμότερο 

παράδειγμα τρίκλιτης βασιλικής στο χώρο της Δυτικής Μακεδονίας, γεγονός που 

οφείλεται σε ιστορικούς λόγους αλλά κυρίως στην επιδεξιότητα και εμπειρία των 

ζουπανιωτών μαστόρων. 



83 

ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΔΡΟΛΙΑ 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟΙ ΚΥΚΛΟΣ ΤΗΣ ΠΕΝΤΗΚΟΣΤΗΣ ΑΠΟ ΤΗ ΜΟΝΗ 

ΣΥΚΙΆΣ ΕΛΑΣΣΟΝΑΣ 

Το καθολικό της μονής Παναγίας στη Συκιά Ελασσόνας, που εορτάζει στην 

Ανάληψη του Χριστού, είναι ένας ναός αθωνίτικου τύπου με τρούλλο, η 

αρχιτεκτονική του οποίου παρουσιάσθηκε από την Α.Πασσαλή στη διδακτορική 

διατριβή της και χρονολογήθηκε στα τέλη του 16ου ή αρχές 17ου αιώνα. Το Ιερό 

Βήμα παρουσιάζει ευρυχωρία και ενότητα χώρου, με ενδιαφέρουσα κάλυψη που 

αποτελείται από ημικυλινδρικές καμάρες βόρεια και νότια και τυφλό ημισφαιρικό 

θόλο στο κέντρο. Στον χώρο αυτό αναπτύσσεται ένα ολοκληρωμένο εικονογραφικό 

πρόγραμμα, στο οποίο κυριαρχεί ο κύκλος Διδασκαλίας του Χριστού, που 

απλώνεται στις καμάρες και τα αντίστοιχα τύμπανα. Το νόημα του διακόσμου 

ολοκληρώνεται με την απεικόνιση του Παντοκράτορα και της Θείας Λειτουργίας 

στον κεντρικό θόλο, προφητών, προτομών της Θεοτόκου, του Παλαιού των Ημερών 

και του Αγγέλου της Μεγάλης Βουλής, ενώ συνυπάρχει και το σύνηθες πρόγραμμα 

του Ανατολικού τοίχου (Πλατυτέρα, Θεία Κοινωνία, ιεράρχες, Ευαγγελισμός). 

Το ενδιαφέρον εντοπίζεται στον κύκλο από τη Διδασκαλία του Χριστού, ο 

οποίος περιλαμβάνει 10 σκηνές, στην πλειοψηφία τους εμπνευσμένες από 

ευαγγελικά αναγνώσματα της περιόδου μετά την Ανάσταση, γιαυτό και μπορεί να 

χαρακτηρισθεί ως κύκλος της Πεντηκοστής. Ο κύκλος αυτός, βρίσκει αναλογίες σε 

λίγα βυζαντινά και μεταβυζαντινά μνημεία αλλά αποτελεί τον μεγαλύτερο σε 

έκταση ανάμεσα στα γνωστά παραδείγματα. Στο σύνολο του προβάλλεται ο ρόλος 

του Χριστού ως θεραπευτή και η σωτηρία που επέρχεται μέσα από τα μυστήρια 

της Εκκλησίας, ενώ σε συνδυασμό με τον υπόλοιπο διάκοσμο αναπτύσσονται 

εσχατολογικές και σωτηριολογικές αναφορές, που δεν πρέπει να είναι άσχετες με 

την αφιέρωση του ναού στην Ανάληψη και το γεγονός ότι διέθετε από παλιά ειδικό 

χώρο αγιάσματος. 

Η παρουσιαζόμενη ζωγραφική, η οποία συντηρήθηκε πρόσφατα, χρονολογείται 

στις πρώτες δεκαετίες του 17ου αιώνα. 



84 

ΜΑΡΙΑ Ζ. ΣΙΓΑΑΑ 

ΤΑ ΚΕΛΛΙΑ ΤΗΣ ΧΑΛΚΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ. Η ΧΡΟΝΟΛΟΓΗΣΗ ΤΩΝ 

ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΩΝ ΚΑΙ Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΤΟΥΣ 

Στα άγονα και δυσπρόσιτα βορειοανατολικά παράλια της Χάλκης 

Δωδεκανήσου, υπάρχει ορμίσκος γνωστός με την ονομασία Κελλιά. Στο μυχό του, 

σε μικρό υψόμετρο από την επιφάνεια της θάλασσας, βρίσκεται αβαθής σπηλιά, 

που χρησίμευσε ως ασκηταριό. Σε κοιλότητα στο βάθος της σπηλιάς, που 

απομονώνεται από τον υπόλοιπο χώρο της με χαμηλό τοιχίο, σώζονται 

τοιχογραφίες σε αρκετά καλή κατάσταση. Στην είσοδο της ορθώνεται δίχωρο, 

κιβωτιόσχημο, κτίσμα, με κάτοψη σε σχήμα τραπεζίου και επίπεδη στέγη, που 

φέρει, επίσης, λείψανα τοιχογραφιών. Πρόκειται για ένα ακόμα ασκηταριό -

«κελλί». Ψηλά στο βράχο, πριν από την είσοδο στη σπηλιά, εντοπίστηκε 

τοιχογραφημένο κεφάλι αγίου, που ίσως ανήκει σε κελλί, που έχει καταρρεύσει. 

Στις τοιχογραφίες της σπηλιάς απεικονίζεται ο νεαρός Χριστός Εμμανουήλ, με 

ένσταυρο διάλιθο φωτοστέφανο και ράβδο στο αριστερό χέρι, ανάμεσα στους 

αρχαγγέλους Μιχαήλ και Γαβριήλ και σε μάρτυρες. Σώζονται, στα αριστερά του, ο 

αρχάγγελος Μιχαήλ και οι άγιοι Φαύστος ή Φαυστίνος και ο άγιος Κήρυκος. Ο 

τελευταίος κρατά στεφάνι στο χέρι. Στα δεξιά του, σώζεται το αγιωνύμιο από τον 

αρχάγγελο Γαβριήλ και δίπλα του φωτοστέφανο από έναν ακόμα άγιο. Την 

παράσταση περιβάλλει γιρλάντα από κόκκινα άνθη και σκουροπράσινα φύλλα. 

Τόσο το θέμα όσο και οι εικονογραφικές και τεχνοτροπικές λεπτομέρειες, 

βρίσκουν τα παράλληλα τους σε ψηφιδωτά και τοιχογραφίες της 

παλαιοχριστιανικής περιόδου και οδηγούν στη χρονολόγηση των τοιχογραφιών 

από τα μέσα του 6ου μέχρι και τις αρχές του 7ου αιώνα. 

Στο κτιστό κελλί, ο βόρειος χώρος, που βλέπει προς τη θάλασσα, έχει 

διαμορφωθεί σε «ναΰδριο» και φέρει υπολείμματα τοιχογραφιών σε δύο 

στρώματα. Στο πρώτο, ανήκει ογκώδης μορφή ολόσωμου στρατιωτικού αγίου, 

αρκετά εξίτηλου. Από το δεύτερο στρώμα σώζεται ωραίο κεφάλι του αγίου 



85 

Ανδρέα, μαζί με το αγιωνύμιο. Θυμίζει τον ομώνυμο άγιο στη Santa Maria 

Antiqua στη Ρώμη, των αρχών του 8ου αιώνα. 

Επομένως, στα Κελλιά της Χάλκης άκμασε μια κοινότητα ελεύθερων (;) 

ασκητών, τουλάχιστον από τον 6° μέχρι και τον 8° αιώνα. Η μελέτη τους θέτει το 

θέμα του ασκητισμού στα Δωδεκάνησα κατά την παλαιοχριστιανική περίοδο. 

Δίνει, επίσης, κάποιες πρώτες πληροφορίες για την οργάνωση των 

παλαιοχριστιανικών ασκηταριών (λατρευτικοί και μη χώροι, ταφές). Προσθέτει, 

τέλος, ένα αξιόλογο σύνολο τοιχογραφιών στις λίγες γνωστές από την εποχή αυτή 

στον ελλαδικό χώρο. 



86 

ΑΓΓΕΛΙΚΗ ΣΤΡΑΤΗ - ΒΑΓΓΕΛΗΣ ΜΑΛΑΔΑΚΗΣ 

ΤΟ ΕΠΕΙΣΟΔΙΟ ΤΗΣ ΘΑΝΑΤΩΣΗΣ ΤΟΥ ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΑ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 

ΑΠΟ ΤΟΝ ΑΓΙΟ ΜΕΡΚΟΥΡΙΟ: ΘΡΥΛΟΙ ΚΑΙ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

Στο παρεκκλήσι του Αγίου Νικολάου στο καθολικό της μονής Μεγίστης 

Λαύρας Αγίου Όρους φυλάσσεται φορητή εικόνα του 1630 που απεικονίζει το 

επεισόδιο της θανάτωσης του αυτοκράτορα Ιουλιανού από τον άγιο Μερκούριο. 

Τη σκηνή παρακολουθούν στις άνω γωνίες της εικόνας οι άγιοι Βασίλειος και 

Αθανάσιος Αθωνίτης. Η εικόνα, μολονότι του 17ου αιώνα, αναπαράγει έναν 

εικονογραφικό τύπο γνωστό ήδη από τον 9° αι., οπότε και εμφανίζεται η πρώτη, 

μέχρι τώρα, αναπαράσταση του θέματος, στον εικονογραφημένο κώδικα με αριθμό 

510 (Ομιλίες Γρηγορίου Ναζιανζηνού) της Εθνικής Βιβλιοθήκης των Παρισίων. 

Το επεισόδιο μας είναι γνωστό από τον χρονογράφο του 6ου αιώνα Ιωάννη 

Μαλάλα. Ωστόσο, υπάρχει σχεδόν αυτούσιο στο Πασχάλιον Χρονικόν (7ος αι.), ενώ 

επαναφέρεται από τον Ιωάννη Νικίου (περ. 700), τον Ιωάννη Δαμασκηνό (8ος αι.), 

με άλλη θεολογική στόχευση αλλά και τον ψευδο-Αμφιλόχιο (περ. 800), ενώ ο 

Μιχαήλ Γλυκάς ελέγχει δηκτικά την αξιοπιστία του. Μία άλλη ομάδα πηγών, όπως 

ο Γρηγόριος Ναζιανζηνός, ο Φαύστος ο Βυζάντιος (4ος-5ος αι.), ο Σωζόμενος (5ος 

αι.), το Μυθιστόρημα του Ιουλιανού του Αποστάτου (συριακό 6ου αι.), ο Θεοδόσιος 

(6ος αι.) και πολύ αργότερα ο Νικηφόρος Κάλλιστος Ξανθόπουλος εξυφαίνουν τη 

διήγηση τους γύρω από το πρόσωπο του χριστιανού στρατιώτη εμπλουτίζοντας ή 

αφαιρώντας νήματα από τον βασικό θρύλο. 

Διαπιστώνεται, έτσι, στο πρώτο μέρος της ανακοίνωσης, ότι αμέσως μετά τον 

θάνατο του Ιουλιανού (363) αρχίζει η δημιουργία του προσωπικού του θρύλου με 

την, από την πλευρά των χριστιανών υιοθέτηση στον κρίσιμο 4° αι., ενός 

ολόκληρου συστήματος θρύλων και δοξασιών -σχεδόν δυσφημιστικής φημολογίας-

μπροστά στη θρησκευτική και κυρίως κοινωνικοπολιτική αλλαγή που επαγγελόταν 

αναπόδραστα ο κόσμος της ύστερης αρχαιότητας. Για τον καππαδόκη άγιο, όπως 

συμβαίνει άλλωστε στα περισσότερα αγιολογικά πρόσωπα, ο θρύλος μάλλον 



87 

αποδεικνύεται πιο ισχυρός σε βάρος της ιστορικής μαρτυρίας. Εξάλλου ο 

πρωταγωνιστής του επεισοδίου, άγιος Μερκούριος, έχει διακριτικότερο, σε σχέση 

με άλλους στρατιωτικούς αγίους, ρόλο, όπως οι αντίστοιχοι στρατιωτικοί Γεώργιος 

Δημήτριος και άγιοι Θεόδωροι εφόσον αυτοί κυριαρχούν γενικώς στη βυζαντινή 

και μεταβυζαντινή εικονογραφία. 

Το εικονογραφικό θέμα της θανάτωσης του αυτοκράτορα Ιουλιανού από τον 

άγιο Μερκούριο είναι βέβαια λιγότερο συχνό σε σχέση με την συνήθη 

εικονογραφία του, ως όρθιου νέου αγένειου στρατιωτικού αγίου που κρατά τις 

περισσότερες φορές δόρυ ή βέλος στο δεξί χέρι. 

Σε όλη τη διάρκεια των βυζαντινών και κυρίως των μεταβυζαντινών χρόνων 

(από τον 9° αι. ως τον 18° αι.) το εικονογραφικό θέμα της θανάτωσης του 

Ιουλιανού από τον Μερκούριο εντοπίζεται σε σαράντα (40) περίπου εκδοχές, 

χωρίς προφανώς να είναι εξαντλητικός ο κατάλογος, σε διάφορα είδη τέχνης 

(μνημειακή ζωγραφική, φορητές εικόνες, εικονογραφημένα χειρόγραφα, 

ξυλόγλυπτα και εγκόλπια). Η εικονογραφία του θέματος που συγκροτείται στα 

βυζαντινά χρόνια, όπως είναι φυσικό, αποτελεί και αρχικό πρότυπο για την 

ευρύτερη ανάπτυξη στα αντίστοιχα μεταβυζαντινά. 

Η αναλυτική παρουσίαση του βίου αλλά κυρίως του συγκεκριμένου επεισοδίου 

της θανάτωσης του Ιουλιανού από το νεαρό στρατιωτικό άγιο και οι ποικίλες 

εικονογραφικές εκδοχές και εκφάνσεις του θέματος που μας απασχολεί, έτσι όπως 

διαβαίνουν τα πρώτα βυζαντινά και καταλήγουν στα όψιμα μεταβυζαντινά χρόνια, 

επιβάλουν καταλυτικά την παρουσία του τόσο στη μνημειακή ζωγραφική όσο και 

στις φορητές εικόνες και τη μικροτεχνία προφανώς για λόγους καθαρά ηθικούς και 

διδακτικούς επικεντρωμένους στην οριστική νίκη του χριστιανισμού κατά της 

ειδωλολατρίας.-



88 

ΙΩΑΝΝΗΣ EMM. ΤΑΒΛΑΚΗΣ - ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Α. ΑΙΑΚΟΣ 

Ο ΣΤΑΥΡΟΣ Ο ΛΕΓΟΜΕΝΟΣ ΤΟΥ ΜΕΓΑΛΟΥ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥ 

ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΒΑΤΟΠΕΔΙΟΥ: ΣΥΝΤΗΡΗΣΗ - ΤΕΚΜΗΡΙΩΣΗ 

Ένα από τα πλέον σημαντικά κειμήλια της μονής Βατοπεδίου αποτελεί ο σταυρός ο 

λεγόμενος του Μεγάλου Κωνσταντίνου. Πρόκειται για σταυρό λιτανείας, γενικών 

διαστάσεων 106 Χ 57 εκ., τοποθετημένο στην Αγία Τράπεζα του καθολικού. Ανήκει σε μία 

παραλλαγή του τύπου της Αναστάσεως με μία επιπλέον μικρότερη κεραία τοποθετημένη 

λοξά στο κάτω τμήμα του. 

Ο ξύλινος πυρήνας του σταυρού φέρει επένδυση διαφορετικών περιόδων. Η αρχική 

επένδυση, του β' μισού 14ου - αρχών 15ου αι., από αργυρό επιχρυσωμένο έλασμα, φέρει 

φυτικό διάκοσμο και οκτώ μετάλλια με θρησκευτικές παραστάσεις (Ετοιμασία του Θρόνου 

κ.ά.) στην κύρια όψη. Στον 17° αι. χρονολογούνται τα δύο αργυρά ορθογώνια διάχωρα στο 

σημείο ένωσης της κάθετης και της μεγάλης οριζόντιας κεραίας, με τις παραστάσεις της 

Ανάστασης, πλαισιωμένης από τους αγίους Ιωάννη Χρυσόστομο και Βασίλειο στην κύρια 

όψη και της Σταύρωσης στην πίσω όψη. Στις πρώτες δεκαετίες του 19ου αι. προστέθηκαν 

δέκα ακτινωτά μετάλλια με θρησκευτικές παραστάσεις (Ανάσταση, Ευαγγελιστές κ.ά.), το 

ακτινωτό κόσμημα στο σημείο ένωσης της κάθετης και της μεγάλης οριζόντιας κεραίας και 

τα ενεπίγραφα ελάσματα στη βάση. Οι τελευταίες προσθήκες, από επιχρυσωμένο χαλκό, 

κατασκευάστηκαν στο Ιάσιο με τη συνδρομή του αρχιμανδρίτη Διονυσίου. 

Η επιβεβλημένη για την ορθή συντήρηση «αποσυναρμολόγηση» του κειμηλίου και η 

μακροσκοπική παρατήρηση του ξύλινου φορέα έδωσαν τη μοναδική ευκαιρία να εξαχθούν 

ενδιαφέροντα συμπεράσματα που αφορούν την τεχνολογία κατασκευής του έργου. Η 

βυζαντινή επένδυση φαίνεται ότι διατηρείται κατά το μεγαλύτερο τμήμα της στην αρχική 

θέση, ωστόσο πολλά τμήματα της από την πίσω όψη επανατοποθετήθηκαν στην εμπρόσθια 

σε διάφορες -αδιευκρίνιστες προς το παρόν- χρονικές περιόδους, προκειμένου να 

αντιμετωπιστούν οι φθορές, χωρίς επίπτωση στο οπτικό αποτέλεσμα. Η ίδια λογική 

επέβαλε και την προσθήκη των ορθογωνίων διαχώρων του 17ου αι. και των τμημάτων 

(μεταλλίων, ακτινωτού κοσμήματος, ενεπίγραφων ελασμάτων) των πρώτων δεκαετιών του 

19ου αι. 

Οι γραπτές πηγές τεκμηριώνουν τη μεταφορά του σταυρού στη Ρωσία για 

προσκυνηματικούς λόγους ήδη από την περίοδο του Τσάρου Ιβάν Δ' του Τρομερού (1547-



89 

1584). Ο ακριβής χρόνος μεταφοράς και επιστροφής στη μονή δεν είναι γνωστός, φαίνεται 

όμως ότι το 1596 ο σταυρός ήδη είχε επιστραφεί, καθώς τον συναντούμε στην καταγραφή 

των κειμηλίων της του έτους αυτού. Το 1656 ο σταυρός μεταφέρεται εκ νέου στη Ρωσία, 

όπου και παραμένει έως και μετά το 1688, με γενναιόδωρα οικονομικά ανταλλάγματα των 

Τσάρων προς τη μονή. Οι πηγές δεν αποσαφηνίζουν τον χρόνο επιστροφής του στη μονή. 

Δεδομένου όμως ότι τον σταυρό δεν μνημονεύουν ο Ιωάννης Κομνηνός στο 

Προσκυνητάριό του (1701) και ο V. Barkji στο έργο που συνέγραψε μετά το δεύτερο ταξίδι 

του στο ΆγιονΌρος (1744), υποθέτουμε ότι επεστράφη μετά τα μέσα του 18ου αι. 

Ο σταυρός του αγίου Κωνσταντίνου της μονής Βατοπεδίου αποτελεί αντιπροσωπευτικό 

παράδειγμα κειμηλίου στο Άγιον Όρος, που αποτυπώνει σε επίπεδο κατασκευής και 

διακόσμου μια μακρά διαδρομή και ίσως μια περιπέτεια μέσα στο χρόνο. Οι φθορές και 

απώλειες στον ξύλινο πυρήνα και στην αρχική βυζαντινή επένδυση οφείλονται κατά ένα 

τουλάχιστον μεγάλο βαθμό στον παράγοντα αυτόν, καθώς και στη συνεχή λατρευτική του 

χρήση. Οι προσθήκες και επεμβάσεις που πραγματοποιήθηκαν σε μεταγενέστερες 

περιόδους, αποδεικνύουν την ευλάβεια και τη σημασία που, όπως είναι επόμενο, 

προσέδιδαν διαχρονικά οι μοναχοί στον σταυρό, δωρεά, κατά την παράδοση, του πρώτου 

αυτοκράτορα του Βυζαντίου και πρώτου κτήτορα της μονής τους. 

Σχέδιο αποτύπωσης της Σχέδιο αποτύπωσης της 

κύριας όψης του σταυρού πίσω όψης του σταυρού 



90 

ΝΙΚΟΛΑΟΣ Γ. ΤΟΥΤΟΣ 

ΑΦΙΕΡΩΤΕΣ, ΣΥΝΔΡΟΜΗΤΕΣ ΚΑΙ ΜΑΣΤΟΡΟΙ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΩΝ ΑΡ­

ΓΥΡΩΝ ΜΟΝΗΣ ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ ΑΓ. ΟΡΟΥΣ (17 ο ς - 180 ς αι.) 

Στην ανακοίνωση παρουσιάζονται ενεπίγραφα έργα αργυροχρυσοχοί'ας του 17ου και 

18ου αι., στην πλειοψηφία τους αδημοσίευτα, τεκμήρια των κατά καιρούς αφιερωματικών 

προσφορών στην αθωνική μονή Διονυσίου. Έχοντας διαφύγει τις δηώσεις και τις κατα­

στροφές, ιδιαίτερα δε την εννιάχρονη περιπέτεια των κειμηλίων της Μονής μετά την Επα­

νάσταση του 1821, τα αργυρά ιερά σκεύη αποτελούν τους αδιάψευστους μάρτυρες της πο­

λυκύμαντης ιστορικής διαδρομής της Μονής στην περίοδο της Τουρκοκρατίας. 

Οι αφιερωματικές και κτιτορικές επιγραφές των κειμηλίων αυτών συμπληρώνουν τις 

γνώσεις μας για την προσωπογραφία της Μονής, που προέρχονται κατά κύριο λόγο από 

τον Χρονικό Κώδικα της Μονής (κώδικας αρ. 627, με αναγραφές και χρονολογικές ση­

μειώσεις λίγο νεώτερες, μεταξύ των ετών 1733-1845), αλλά και από τις πολυάριθμες ενθυ­

μήσεις στα χειρόγραφα της βιβλιοθήκης. Μοναχοί που διενεργούσαν οργανωμένες ζητείες 

{συνδρομητές), συνέλεγαν τις προσφορές των πιστών (άφιε-ρωτές) και στη συνέχεια έδιναν 

παραγγελίες λειτουργικών σκευών, τα οποία η Μονή είχε ανάγκη. Κάποιοι από τους χρυ­

σικούς (μάστοροι) των αργυρών της μονής Διονυσίου είναι γνωστοί από άλλα ενυπόγραφα 

έργα τους στο Άγιον Όρος και αλλού. Δεν είναι τυχαίο ότι τα περισσότερα από τα έργα 

μικροτεχνίας προέρχονται από περιοχές με βεβαιωμένη ύπαρξη αργυροχρυσοχοϊκών εργα­

στηρίων, στις οποίες η μονή διέθετε μετόχια (π.χ. Κωνσταντινούπολη, νότια Βουλγαρία). 

Με βάση, λοιπόν, τα διασωθέντα ενεπίγραφα έργα μικροτεχνίας, διαπιστώνεται στο β' 

μισό του 17ου αι. μία οργανωμένη προσπάθεια των Διονυσιατών μοναχών να εμπλουτιστεί 

η Μονή με λειτουργικά σκεύη. Δύο δραστήριοι προηγούμενοι, ο ιερομόναχος Νικηφόρος 

και ο ιεροδιάκονος Νικόδημος, μετά της συνοδείας αυτών, συγκεντρώνουν τις αφιερωματι­

κές προσφορές επωνύμων και ανωνύμων πιστών από την Σόφια, την Δόμπρενα κ. α. για 

την κατασκευή μίας σειράς έργων αργυροχρυσοχοΐ'ας, λαμπρά δείγματα περιώνυμων εργα­

στηρίων της εποχής. Πρόκειται για ένα ζεύγος ριπιδίων (1661), στο οποίο έχουν αναγνωρι­

σθεί σαφείς ρωσικές καταβολές, ένα κατζίο (1674) και μία αρτοκλασία (1675), έργα του 

μάστορος Νεδέλκου από την Σόφια και ένα ακόμη κατζίο (1676), μαστορέβοντος Ανάσταση 

εκ χόρας Βουλγαροχόρη της επαρχίας Λιτίτζης (Φιλιππουπόλεως). Στο ίδιο καλλιτεχνικό 



91 

κλίμα της πλούσιας αργυροχοϊκής παραγωγής στην περιοχή της σημερινής νότιας Βουλγα­

ρίας εντάσσεται και ένα ασημένιο θυμιατήριο, που γενικέ για ψιχικι σοτψία ρουφετικον 

Μινιτζίδον τις Φιλιπόπολις στα 1716, όπως επίσης και ένα σλαβονικό, αχρονολόγητο, θυ­

μιατήριο, που αφιέρωσαν στην αθωνική μονή χριστιανοί της Σόφιας. 

Την ίδια εποχή φιλοτεχνήθηκε, με την συνδρομή του προηγουμένου Νεοφύτου, το φω­

τοστέφανο της εφέστιας εικόνος του Τιμίου Προδρόμου (1688) και με έξοδα του ιερομόνα­

χου Νείλου (Μπαρούς) κατασκευάστηκε ένα κομψό αργυρεπίχρυσο θυμιατήριο (1695). Σε 

δόκιμο τεχνίτη της Κωνσταντινούπολης αποδίδεται η σμάλτινη διάλιθη επένδυση ενός ξυ­

λόγλυπτου "δίπτυχου" εγκολπίου (1678), κτήμα και έξοδος του ιερομόναχου Γερασίμου 

του Πελοποννησίου, πρωτοσυγκέλλου της επαρχίας Αμασείας. Από κωνσταντινουπολίτικο 

εργαστήριο θα πρέπει να προέρχεται και ένας σταυρός ευλογίας, ο οποίος χρονολογείται 

στο β' μισό του 17ου αι., συγκρινόμενος με δύο πανομοιότυπους και ακριβώς χρονολογη­

μένους σταυρούς της μονής Ξηροποτάμου. Ο σταυρός μετασκευάστηκε σε σταυρό αγια­

σμού με την προσθήκη κυκλικής βάσης στα 1749 με την συνδρομή του Διονυσιάτη αρχι­

μανδρίτη και προηγουμένου Σεραφείμ, όπως μας πληροφορεί σχετικά η εγχάρακτη αφιε­

ρωματική επιγραφή. 

Μία ιδιαίτερη ομάδα συγκροτούν τρία αφιερώματα του επισκόπου Νύσσης Μητροφά-

νους, αδελφού της Μονής, που χρονολογούνται στην πρώτη δεκαετία το 18ου αι. Ο λόγιος 

τιτουλάριος επίσκοπος, με καταγωγή από την Θάσο και σημαντική δράση στη Βλαχία του 

Κωνσταντίνου Μπασσαράμπ, υπήρξε προφανώς και ο συντάκτης των έμμετρων αφιερωμα­

τικών επιγραφών. Πρόκειται για ένα επίχρυσο αρτοφόριο (1701) και τις μεταλλικές επεν­

δύσεις του αυτόξυλου πλαισίου δύο φορητών εικόνων. Ξεχωρίζει η μία από αυτές του έ­

τους 1703, στην οποία έχουν απεικονισθεί, μέσα σε ωοειδή μετάλλια, δώδεκα σκηνές από 

τον βίο του Προδρόμου. 

Από τα υπόλοιπα έργα αργυροχοΐας του 18ου αι., εξαιρουμένων των πολλών λειψανο­

θηκών και των μεταλλικών επενδύσεων εικόνων, τα οποία χρήζουν ιδιαίτερης αναφοράς, 

ξεχωρίζει ένας σταυρός αγιασμού του Θασίτη ιερομόναχου και προηγουμένου Μητροφά-

νους (α' μισό 18ου αι.), ανεψιού του επισκόπου Τζερβενού (Τυρνόβου), και πρώην Διονυ­

σιάτη μοναχού, Σεραφείμ. Στην αφιερωματική επιγραφή, εγχάρακτη στη λαβή του σταυ­

ρού, μνημονεύεται ο τόπος κατασκευής και το όνομα του τεχνίτη: Αόπρενα - Αίμος Χρισο-

χό(ο)ς. 



92 

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Δ. ΤΡΙΑΝΤΑΨΥΛΛΟΠΟΥΛΟΣ 

Η ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑ ΣΤΗΝ ΚΥΠΡΟ. 

ΑΠΟ ΤΗΝ ΙΔΕΟΑΟΓΙΚΟΠΟΙΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΟΙΧΤΗ ΕΡΕΥΝΑ 

Μνήμη Γ. Σωτηρίου καί Nr. Μουρίκη, 

οφειλή στον Άθ. Παηανεωρνίου 

Ή όξύνοια καί ή πικρή εμπειρία toö Σεφέρη άπό ΐή βρεταννική αποικιοκρατία 

στη Μεγαλόνησο ιόν βοήθησαν νά δεί καί τήν πολιτιστική αλλοίωση πού 

καλλιεργεΐτσ συστηματικά καί καταχθόνια (Τριανταφυλλόπουλσς 2003/2004). Τίς 

κρίσεις tou επικύρωσε μέ αδιάσειστα ΐεκμήρια ό πρύτανης ιών γηγενών Ιστορικών 

Θεόδωρος Παπαδόπουλλος (2004). 

Ό ορίζοντας προσδοκίας μετά τήν 'Απελευθέρωση (1960) εϊχε ηδη 

σκοτεινιάσει πολύ πρίν από τόν ζόφο τοϋ 1974 άπό τή δραστηριότητα των τέως 

κυριάρχων 'Αγγλοσαξόνων: μέ μεθοδικότητα καλλιεργούνται ανέρειστοι μύθοι περί 

"πολυπολιτισμικότητας", "σταυροδρομιού", "κυπροκεντρικότητας" καί "ουδετερότητας" 

[no man's land), μέ αποκορύφωμα τήν ιδεολογία των "Νεοκυπρίων" καί τίς επιπτώσεις 

της (Σχέδιο Άνάν, 2004). 

Τό κλίμα αυτό καί οι αντίστοιχες αντιστάσεις (κυρίως Ελλήνων επιστημόνων) 

άφησαν βαθύ τό χνος τους στην εν γένει αρχαιολογική διερεύνηση του κυπριακού 

χώρου, κάτι πού επέδρασε εξαρχής καί στή φυσιογνωμία της αντίστοιχης έρευνας στό 

Πανεπιστήμιο Κύπρου. 

Θητεία δεκαπέντε ετών, από τόν επόμενο χρόνο ίδρυσης (1992) τοϋ 

πανεπιστημίου μέχρι σήμερα πού παραδίδεται ή σκυτάλη, κατέστησε στον 

υπογράφοντα φανερά τά όρια καί ιούς όρους του εύφλεκτου "παιχνιδιού". Ή 

πρόσφατη δημόσια συζήτηση κάποιων παραμέτρων (Τριανταφυλλόπουλος 2005) καί ή 

αντίδραση πού ακολούθησε - φανερή (Τριανταφυλλόπουλος 2006) καί υπόγεια 

(ένδοπανεπιστημιακές ενέργειες)- έδειξαν, ταυτόχρονα, τό εύρος των αγκυλώσεων, 

πού παρενδύονται έπιστημονικοφανή μανδύα καί προσφεύγουν σε damnatio 

memoriae. 

Ή Ίστορικοαρχαιολογική διερεύνηση των ιδεολογημάτων γιά to Βυζάντιο, to 

Μεταβυζάντιο καί τήν αντίστοιχη τέχνη στην Κύπρο - πεδίο έρευνας ανέγγιχτο καί 

επιμελώς άηοσιωηώμενο - καί π αντιμετώπιση τους, δηλαδή τό ερμηνευτικό εντέλει 

πρόβλημα, είναι ό πυρήνας αυτού τοϋ κυπριακού μας τελικού ιντερμεδίου. 



93 

ΠΑΡΑΣΚΕΥΗ ΤΡΙΤΣΑΡΟΑΗ 

ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΕΣ ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΑ ΤΑΦΙΚΑ ΕΘΙΜΑ ΚΑΙ ΤΗΝ 

ΟΡΓΑΝΩΣΗ ΤΩΝ ΝΕΚΡΟΤΑΦΕΙΩΝ ΣΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΑΡΩΝΕΙΑ 

Η παρούσα μελέτη πραγματοποιήθηκε στο πλαίσιο ερευνητικού προγράμματος για την 

ανασύσταση του πληθυσμού και των ταφικών εθίμων της Βυζαντινής Μαρώνειας (νομός 

Ροδόπης). Το καλοκαίρι του 2007 ανασκάφηκαν 5 τάφοι, ένας εκτός των τειχών, όχι 

πρωιμότερος του 5ου αιώνα, και τέσσερις, Σκοτεινών Χρόνων, στο ιερό βήμα της 

παλαιοχριστιανικής βασιλικής της Παληοχώρας. Η ανάλυση βασίστηκε σε ανασκαφικά και 

ανθρωπολογικά δεδομένα· επίσης, λήφθηκε υπόψιν η κατανομή των ταφών στο χώρο με 

βάση το φύλο και την ηλικία θανάτου. Όλες οι ταφές έχουν προσανατολισμό Δυτικά-

Ανατολικά. 

Στην περιοχή του αρχαίου θεάτρου ανασκάφηκε πρωτογενής ταφή που ανήκει σε 

παιδί 10 ετών. Τα άνω άκρα είναι σε έκταση τοποθετημένα παράλληλα με το σώμα. Ο 

βαθμός άρθρωσης μεταξύ ορισμένων οστών (κρανίο-κάτω γνάθος, θώρακας, λεκάνη) και η 

μετατόπιση άλλων (θέση των κλείδων παράλληλα με τον κεντρικό άξονα του σκελετού) 

υποδεικνύει πως η εναπόθεση και αποσύνθεση του νεκρού πραγματοποιήθηκαν σε άδειο 

περιβάλλον, χωρίς δηλαδή ο νεκρός να σκεπαστεί με χώμα. Επίσης φαίνεται πως ο 

σκελετός είχε πιεστεί εγκάρσια στο επίπεδο των ώμων. Η άμεση επαφή της δεξιάς πλευράς 

του σκελετού με τη νότια παρειά του τάφου μάλλον οδήγησε στην στροφή της δεξιάς 

κλείδας ώστε να φαίνεται η κάτω όψη της. Μπορεί ο νεκρός στο επίπεδο των ώμων να 

ήταν τυλιγμένος, να ακουμπούσε σε κάποιο εξάρτημα ή να είχε τοποθετηθεί σε κοίλο 

έδαφος, κάτι τέτοιο όμως δεν μπόρεσε να διαπιστωθεί με βεβαιότητα. 

Στην παλαιοχριστιανική βασιλική ο Τάφος 1 περιελάμβανε μια πρωτογενή ταφή που 

ανήκε πιθανόν σε ενήλικο άνδρα. Ο βαθμός άρθρωσης μεταξύ των οστών υποδεικνύει πως 

η αποσύνθεση έγινε σε περιβάλλον γεμάτο χώμα ώστε ο σκελετός, στο μεγαλύτερο μέρος 

του, να διατηρήσει τον όγκο του σώματος. Η άρθρωση μεταξύ κρανίου, κάτω γνάθου και 

αυχενικών σπονδύλων δείχνουν πως έγινε πρώτα η αποσύνθεση στην περιοχή του αυχένα, 

στη συνέχεια το κρανίο περιστράφηκε ελαφρά προς τα αριστερά του και η κάτω γνάθος 

έμεινε κλειστή ακουμπώντας στον αριστερό ώμο ενώ συγχρόνως όλα τα παραπάνω οστά 

συγκρατούνταν από χώμα. Ο προσανατολισμός των κλείδων Δυτικά - Ανατολικά δηλώνει 

πως ο αρχικός χώρος ενταφιασμού ήταν αρκετά στενός ώστε ο σκελετός να μην ξαπλώσει 



94 

τελείως στον τάφο ή ότι υπήρχε κάποιο είδος ταφικής κατασκευής από φθαρτό υλικό που 

συγκρατούσε το σκελετό, η οποία αποσυντέθηκε μετά την αποσύνθεση του πτώματος. 

Προς αυτήν την κατεύθυνση παραπέμπουν και τα καρφιά που βρέθηκαν στα ανατολικά του 

τάφου. Παρόμοια στοιχεία προκύπτουν και από τον Τάφο 2. 

Ο Τάφος 3 περιελάμβανε μια διπλή ταφή, μερικώς διαταραγμένη. Στο δυτικό τμήμα του 

τάφου υπήρχε αδιατάρακτη, από τη μέση και πάνω, ταφή ενηλίκου. Όταν η αποσύνθεση 

του νεκρού ήταν αρκετά προχωρημένη, τα κάτω άκρα μαζεύτηκαν προς τα πάνω ώστε να 

δημιουργηθεί χώρος για την ακόλουθη ταφή του παιδιού 6 ετών που βρέθηκε σχεδόν 

αδιατάρακτη. Δεν ήταν δυνατόν να προσδιοριστεί το φύλο του ενήλικα. 

Στον Τάφο 4 έγινε μερική αποκάλυψη των οστών και διαπιστώνονται τα παρακάτω. Ο 

τάφος περιέχει μια διπλή αδιατάρακτη ταφή. Ο υποκείμενος σκελετός βρίσκεται σε στάση 

ύπτια εκτεταμένη. Ο υπερκείμενος σκελετός καλύπτει τον Γ από τη μέση και κάτω σε όλο 

του το πλάτος. Βρίσκεται επίσης σε στάση ύπτια εκτεταμένη με το δεξί άνω άκρο 

λυγισμένο στη κοιλιά σε γωνία 90°. Με βάση των ανατομική συνέχεια των οστών φαίνεται 

πως τουλάχιστον η εναπόθεση και αποσύνθεση του δεύτερου νεκρού έγινε ως ένα βαθμό 

σε άδειο περιβάλλον. Δεν συλλέχθηκαν ενδείξεις που να δηλώνουν πως οι δυο σκελετοί 

χωρίζονταν μεταξύ τους και δεν είναι δυνατό να προσδιοριστεί ο χρόνος που μεσολάβησε 

μεταξύ των δυο ενταφιασμών. 

Συμπερασματικά, ο αριθμός των σκελετών ανέρχεται σε 43 από τους οποίους οι 6 

ανήκουν σε παιδιά άνω των 4 ετών. Ατομικές και διπλές ταφές βρέθηκαν εκτός και εντός 

των τειχών. Η τοπογραφική κατανομή των ταφών στο ιερό βήμα δείχνει πως οι 2 ατομικές 

αδιατάρακτες ταφές ενηλίκων βρίσκονταν στο βόρειο τμήμα ενώ οι 2 διπλές ταφές 

ενηλίκων-ανηλίκων στο νότιο τμήμα. Μεταγενέστερες ταφές ανηλίκων στο νότιο τμήμα 

βρέθηκαν και σε προηγούμενες ανασκαφές. Οι παρατηρήσεις αυτές ίσως είναι ενδεικτικές 

για τη διαχείριση του ταφικού χώρου στο ιερό βήμα και την διαφορετική ταφική 

συμπεριφορά απέναντι στους νεκρούς με βάση την ηλικία θανάτου. Η χρονολογική σχέση 

μεταξύ των ταφών που έχουν αναλυθεί εντός και εκτός των τειχών δεν είναι σαφής. Μέχρι 

σήμερα, τα ανθρωπολογικά και αρχαιολογικά δεδομένα συνθέτουν μια μάλλον ομοιογενή 

εικόνα των ταφικών εθίμων και των νεκροταφείων για τη Βυζαντινή Μαρώνεια. 



95 

ΧΡΙΣΤΙΝΑ ΤΣΙΓΩΝΑΚΗ, ΝΙΚΟΣ ΡΟΥΜΕΛΙΩΤΗΣ, ΝΙΚΟΛΙΑ ΣΠΑΝΟΥ, 

ΜΑΡΙΛΕΝΑ ΚΟΚΚΙΝΑΚΗ 

ΒΑΣΙΛΙΚΗ Α' ΤΗΣ ΙΤΑΝΟΥ: ΟΙ ΝΕΕΣ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΕΣ ΣΤΗΝ 

ΥΠΗΡΕΣΙΑ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗΣ ΕΡΕΥΝΑΣ (ΠΥΘΑΓΟΡΑΣ Ι, 

ΕΠΕΑΕΚΠ) 

Η Ίτανος υπήρξε μια από τις σημαντικότερες αρχαίες πόλεις της ανατολικής 

Κρήτης. Γραπτές μαρτυρίες για την Ίτανο της πρωτοβυζαντινής περιόδου δεν 

υπάρχουν, ωστόσο σημαντικά αρχιτεκτονικά κατάλοιπα τεκμηριώνουν ότι ο 

παραθαλάσσιος οικισμός συνεχίζει να ευημερεί και κατά την περίοδο αυτή. Το 

καλύτερα σωζόμενο μνημείο της Ιτάνου είναι η βασιλική Α'. Ανεσκαμμένη εν 

μέρει ήδη από τα τέλη του 19ου αιώνα, αποτέλεσε το αντικείμενο συστηματικών 

ανασκαφών (1994-1998) από κοινή ερευνητική ομάδα του Ινστιτούτου 

Μεσογειακών Σπουδών (Ι.Τ.Ε.) και της Γαλλικής Αρχαιολογικής Σχολής. 

Η ψηφιακή επεξεργασία και μελέτη των αρχαιολογικών δεδομένων που 

προέκυψαν από τις πρόσφατες ανασκαφές εντάχθηκαν σε ερευνητικό πρόγραμμα 

του Πανεπιστημίου Κρήτης, το οποίο αναπτύχθηκε στο πλαίσιο του έργου 

ΠΥΘΑΓΟΡΑΣ Ι (ΕΠΕΑΕΚ II : το έργο συγχρηματοδοτείται κατά 75% από το 

Ευρωπαϊκό Κοινωνικό Ταμείο και κατά 25% από Εθνικούς Πόρους). Η 

δημιουργία ενός εργαλείου διαχείρισης ανασκαφικών δεδομένων προσαρμοσμένου 

στις εξειδικευμένες ανάγκες μιας ανασκαφής της πρωτοβυζαντινής περιόδου 

αποτέλεσε τη βασική επιδίωξη του προγράμματος. Για την επίτευξη αυτού του 

στόχου αναπτύχθηκαν τρεις εφαρμογές (βάσεις δεδομένων και GIS). Βάση για το 

σχεδιασμό των εφαρμογών αποτέλεσε το σύστημα καταγραφής και διαχείρισης 

ανασκαφικών δεδομένων Syslat (προϊόν της ερευνητικής ομάδας που ανασκάπτει 

το γαλλορωμαϊκό οικισμό της Lattes στην νότια Γαλλία), το οποίο είχε ήδη 

χρησιμοποιηθεί κατά την ανασκαφή της βασιλικής Α'. 

Προκειμένου να μελετηθούν τα ανασκαφικά δεδομένα, η αρχιτεκτονική και η 

κεραμική του μνημείου υλοποιήθηκαν δύο εφαρμογές, η «ΊτανοςΒασιλική Α'» 



96 

και «Ίτανος_Κεραμική βασιλικής Α'» σε περιβάλλον εργασίας Access 2000. Για 

την αποτύπωση και διάκριση των διαφορετικών οικοδομικών φάσεων του 

μνημείου δημιουργήθηκε η εφαρμογή «Βασιλική Α' Ιτάνου_Αρχιτεκτονική» με 

χρήση του λογισμικού ArcGIS 9.2. Η συνδυασμένη χρήση των εφαρμογών αυτών 

παρέχει τη δυνατότητα άμεσης συσχέτισης των αρχιτεκτονικών κατασκευών, των 

στρωματογραφικών ομάδων και των κεραμικών ευρημάτων του μνημείου. 

Η μελέτη των ανασκαφικών δεδομένων από τη βασιλική Α' έφερε στο φως 

αρκετά νέα στοιχεία τόσο για τις οικοδομικές φάσεις του μνημείου, όσο και την 

ένταξη του στον πρωτοβυζαντινό οικισμό. Τα στοιχεία αυτά σε συνδυασμό με τα 

αποτελέσματα των γεωφυσικών ερευνών στον αρχαιολογικό χώρο της Ιτάνου, 

καθώς και με αυτά της επιφανειακής έρευνας στην ευρύτερη περιοχή της, 

συνθέτουν τις γνώσεις μας για την τοπογραφία και την ιστορία της Ιτάνου. Ο 

οικισμός, αποκλειστικά στραμμένος προς τη θάλασσα, φαίνεται ότι εγκαταλείπεται 

μετά τα μέσα του 7ου αιώνα. 



97 

ΑΓΑΘΟΝΙΚΗ ΤΣΙΛΙΠΑΚΟΥ 

ΠΡΩΤΗ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗ ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΛΓΝΟΤΟΠΙΤΗ ΖΩΓΡΑΦΟΥ 

ΝΙΚΟΑΑΟΥ ΣΤΟ ΚΑΘΟΛΙΚΟ ΤΗΣ Ι. Μ. ΚΟΙΜΗΣΗΣ ΣΠΗΛΑΙΟΥ ΓΡΕΒΕΝΩΝ 

Στο καθολικό της Ι. Μ. Κοίμησης Σπηλαίου (1633) ο τοιχογραφικός διάκοσμος του 

κυρίως ναού μέχρι το ύψος των δύο δυτικών κιόνων ολοκληρώθηκε, σύμφωνα με σχετικές 

επιγραφές, επί ηγουμενίας Γαλακτίου από το ζωγράφο Νικόλαο «εκ χώρας Λινοτόπι» και 

το συνεργάτη του Ιωάννη το 1649. Υιοθετείται σε γενικές γραμμές το καθιερωμένο 

πρόγραμμα του ναού αθωνικού τύπου, όπως διαμορφώθηκε στα μεγάλα αγιορείτικα 

καθολικά του 16ου αι. και στα αντίστοιχα της Θεσσαλίας. Ωστόσο η επιλογή και η 

τοποθέτηση των συγκεκριμένων θεμάτων που συγκροτούν το εικονογραφικό πρόγραμμα, 

πέρα από το βασικό παραδοσιακό σχεδιασμό, αποτελούν πρωτότυπη δημιουργία που 

προδίδει βαθιά θεολογική παιδεία, πιθανότατα του παραγγελιοδότη ηγουμένου Παχωμίου, 

επί των ημερών του οποίου ξεκίνησε η αγιογράφηση του καθολικού. Η υπόθεση αυτή 

ενισχύεται από το γεγονός ότι το εικονογραφικό πρόγραμμα του ναού χαρακτηρίζει 

ενότητα στη σύλληψη παρά τα διαφορετικά συνεργεία που εργάστηκαν ανά εννέα περίπου 

έτη για την ολοκλήρωση του. Το πλήθος των σκηνών που σχετίζονται λειτουργικά με την 

Ανάσταση ή την προεικονίζουν, η μονοπώληση σχεδόν των σκηνών από τον κύκλο των 

Θαυμάτων και της Διδασκαλίας του Χριστού, κορυφαίες σκηνές από τα Πάθη σε 

συνδυασμό με τον Ευαγγελισμό και αθλοφόρους μάρτυρες ως στυλοβάτες του τρούλου, 

όπου εικονίζεται ο Παντοκράτορας ως Ελεήμων και Κριτής περιβαλλόμενος από τις 

αγγελικές δυνάμεις με την Παναγία και τον Πρόδρομο και την Ουράνια Λειτουργία, 

αποδίδουν με τον καλύτερο τρόπο το μήνυμα της Σωτηρίας μέσω της συμμετοχής στα 

μυστήρια της Εκκλησίας και της ακλόνητης πίστης. Δίδεται ιδιαίτερη έμφαση στο ρόλο της 

Παναγίας ως Θεοτόκου και Μεσίτριας για την επίτευξη της Λύτρωσης του ανθρώπινου 

γένους μέσω της Θυσίας του Ενσαρκωθέντος Λόγου. Η δράση του συγκεκριμένου 

αγιογράφου Νικολάου ανιχνεύεται, σύμφωνα με πρόσφατα διατυπωθείσες απόψεις 

(Τσάμπουρας 2005), κατά το χρονικό διάστημα 1639 - 1656. Φιλοτεχνεί, συνήθως μαζί με 

συνεργάτες, μια σειρά τοιχογραφημένων συνόλων σε καθολικά μονών της Δυτικής 

Μακεδονίας, της Θεσσαλίας και της Σερβίας, καθώς και φορητές εικόνες. Το έργο του στο 

Σπήλαιο αποτελεί το πρώτο έργο της ωριμότητας του αγιογράφου, μνημειακού χαρακτήρα. 

Ως προς την εικονογραφία αντλεί τα πρότυπα του κυρίως από τα έργα της κρητικής σχολής 



98 

και κυρίως από φορητές εικόνες με έμφαση στο έργο του Θεοφάνη, χωρίς να λείπουν και 

τα εικονογραφικά σχήματα της τοπικής ηπειρωτικής σχολής ή μεμονωμένες λεπτομέρειες 

και μοτίβα αυτής, που εισάγονται σε καθιερωμένα κατά τη μεταβυζαντινή περίοδο 

σχήματα. Αρκετές συνθέσεις αποτελούν πρωτότυπες δημιουργίες, ενώ άλλες υιοθετούν 

μοτίβα της παλαιότερης υστεροβυζαντινής παράδοσης της μείζονος Μακεδονίας και της 

Σερβίας, όπως επιβιώνουν σε μεμονωμένα παραδείγματα του 17ου αι. ή ανάγονται στην 

τοπική παράδοση της περιοχής του Γράμμου. 

Οι αρμονικές συνθέσεις με την ισόρροπη ένταξη και κατανομή προσώπων, 

αρχιτεκτονημάτων και φυσικού τοπίου, η επιτυχημένη χρήση του χρώματος για την 

ανάδειξη προσώπων, διαχωρισμό επιπέδων και δειλή απόδοση της αίσθησης του βάθους, οι 

επιβλητικές, ψηλόλιγνες μορφές με το αρχοντικό παρουσιαστικό, τις επιτηδευμένες 

στάσεις, τους στιβαρούς λαιμούς, το ταραγμένο βλέμμα, η απουσία του αδρού 

περιγράμματος, το σφιχτό, καλοδουλεμένο πλάσιμο των προσώπων με τον σκούρο 

καστανό προπλασμό που ξανοίγει με λαδοπράσινες σκιές και εισχωρεί στα ρόδινα 

σαρκώματα, η διπλή γραμμή στο χρώμα του σαρκώματος στο άνω βλέφαρο, το τονισμένο 

με κόκκινο χρώμα άνω χείλος, το έντονο πηγούνι, η χρήση της λεπτοδουλεμένης ψιμυθιάς 

στα προεξέχοντα σημεία και των σκιοφωτισμών που προσδίδουν αναγλυφικότητα στα 

πρόσωπα αποτελούν χαρακτηριστικά της τέχνης του ζωγράφου μας. Η χρωματική κλίμακα 

είναι αρκετά πλούσια με ισόρροπη κατανομή θερμών και ψυχρών χρωμάτων που 

χρησιμοποιούνται σε δύο τουλάχιστον τονικές διαβαθμίσεις. Η συγκεκριμένη απόδοση με 

τη χρήση λευκών και υπόλευκων γραμμών στα τσακίσματα προσδίδει λάμψη και 

στιλπνότητα στα ενδύματα με τη σχηματοποιημένη, ανόργανη πτυχολογία. Από την 

παράδοση της λεγόμενης ηπειρωτικής σχολής προέρχονται τα στοιχεία της ευρωστίας, της 

αφηγηματικότητας, της αναζήτησης του δραματικού και πραγματικού, της τόλμης στην 

κίνηση, της εκφραστικής ορμής των ολόσωμων αγίων, της αναζήτησης της πολυτέλειας 

(χρυσωμένοι διακοσμημένοι ανάγλυφοι φωτοστέφανοι και τα όμοια εγκόλπια στο στήθος 

των στρατιωτικών αγίων). Η τάση για διακόσμηση σε ορισμένα ενδύματα ιερών μορφών, 

σε κλινοσκεπάσματα και κυρίως στις διακοσμητικές ζώνες στις επιφάνειες του ναού, η 

οποία θα φτάσει στα όρια της εκζήτησης στα δύο επόμενα έργα του Νικολάου στο 

Δρυόβουνο (1652) και το Ηορονο (νάρθηκας 1654), εντάσσεται στις καλλιτεχνικές τάσεις 

της περιόδου και οφείλεται στην παράδοση των εργαστηρίων της ανωτέρω σχολής, ενώ τα 

μοτίβα που υιοθετούνται προέρχονται κυρίως από οθωμανικά υφάσματα, κεραμικά και 

είδη μικροτεχνίας. 



99 

ΠΑΝΤΕΛΗΣ Γ. ΦΟΥΝΤΑΣ 

ΜΙΑ ΚΑΤΑΣΤΡΟΦΙΚΗ ΣΕΙΣΜΙΚΗ ΑΚΟΛΟΥΘΙΑ ΚΑΤΑ ΤΟΝ 13° ΑΙΩΝΑ ΩΣ 
ΧΡΟΝΟΛΟΓΙΚΟ TERMINUS ΓΙΑ ΕΠΕΜΒΑΣΕΙΣ ΣΕ ΜΝΗΜΕΙΑ ΜΙΑΣ 
ΕΥΡΥΤΑΤΗΣ ΓΕΩΓΡΑΦΙΚΗΣ ΕΚΤΑΣΗΣ 

1. Σύμφωνα με ιστοριογραφικές μαρτυρίες, πρόκειται για σεισμούς μεγάλης έντασης που 

έπληξαν περιοχές από την κεντρική Ιταλία μέχρι και την Κωνσταντινούπολη, σε 

διαφορετικές ημερομηνίες του έτους 1231. 

Μέχρι στιγμής, όμως, δεν μπορούσε να γίνει λόγος για σεισμική ακολουθία: Όσοι από 

τους σεισμούς αυτού του έτους έχουν καταγραφεί σε δημοσιευμένους (ως το 2005) 

καταλόγους, ήταν αδύνατο να συσχετισθούν μεταξύ τους και να ενταχθούν σε ένα ενιαίο, 

ευρύτατης κλίμακας γαιολογικό φαινόμενο. Θεωρήθηκαν ως ανεξάρτητα συμβάντα, διότι, 

μεταξύ των δύο προαναφερθέντων ακραίων τόπων (με πιστοποιημένη σεισμική δράση 

κατά το έτος 1231), υπήρχε ένα τεράστιο χάσμα, καθώς δεν είχε εντοπισθεί ή δεν 

αναγνωρίσθηκε ως γεγονός κανένας σεισμός σε ενδιάμεση θέση. 

2. Πορίσματα της σχετικής έρευνας μας (με αφορμή τη μελέτη του ναού του Πρωτάτου): 

α. Ερμηνευτική αποκατάσταση μιας παρανοημένης γραπτής μαρτυρίας του 13ου αιώνα 

που αναφέρεται σε σεισμική δράση σε ενδιάμεσο τόπο, τον Άθωνα, κατά την 11η Μαρτίου 

του 1231. 

β. Πρόταση χρονολόγησης των «σφοδρότατων σεισμών» που έπληξαν την πόλη της 

Βέρροιας, κατά τον Δημήτριο Χωματιανό, στο έτος 1231. 

γ. Εκτίμηση ότι η εμπεριεχόμενη στο μεταγενέστερο Χρονικό του Γαλαξειδιού μνεία 

«σεισμού φοβερότατου» που γκρέμισε τις εκκλησίες και η οποία σχετίζει χρονικά το 

συμβάν με την βασιλεία του Μιχαήλ Β', δεσπότη της Ηπείρου (1231-1267/8), απηχεί 

πραγματικό γεγονός: την εκδήλωση της εν λόγω σεισμικής δράσης στα νότια του 

Ελλαδικού κορμού. 

δ. Με την παραπάνω γεφύρωση του πληροφοριακού χάσματος και με συνδυασμό της 

μαρτυρίας για σεισμούς στην Κύπρο από το 1227 μέχρι το 1231 (Φλ. Ευαγγελάτου -

Νοταρά, 1993), πιστοποιείται ότι κατά το έτος αυτό (1231) εκδηλώνεται μια εξαιρετικής 

έντασης και έκτασης σεισμική δράση στην εν λόγω περιοχή της Μεσογείου. Είναι 

αξιοσημείωτο ότι γραπτή μαρτυρία της εποχής (1254), αναφερόμενη σε «παγκοσμίους 

συμφοράς και οικουμενικά παθήματα», πρώτιστα μνημονεύει «σεισμούς δεινούς». 

3. Από σεισμολογική άποψη επισημαίνουμε τα εξής: 



100 

Οι τόποι San Germano, Capua, Ρώμη - Βέρροια, Άθως - Κωνσταντινούπολη ορίζουν 

διαδοχικές περιοχές της μιας από τις δύο μεγάλες ρηξιγενείς ζώνες που εμφανίζονται στη 

Γη. Η ζώνη αυτή περιλαμβάνει τα Απέννινα (Ιταλία), την Βαλκανική, την Μικρά Ασία και 

κατευθύνεται προς τα ανατολικά. Οι παραπάνω τόποι εμπίπτουν ειδικότερα στη στενή 

γεωγραφική λωρίδα όπου εκδηλώνεται το Vi περίπου των καταστρεπτικών σεισμών 

ολόκληρης της υφηλίου. Κατά την εν λόγω σεισμική ακολουθία, όπως και σε ανάλογες, 

ενεργοποιήθηκε εξακριβωμένος μηχανισμός μεταβίβασης της αστάθειας από μια σεισμική 

εστία σε άλλες. Στις περιπτώσεις αυτές γίνεται λόγος για σεισμούς «κατά παρακίνηση», για 

«μετανάστευση της σεισμικής δράσης» κ.λ,π.. 

Έξαρση σεισμογένειας στη «μεσογειακή» ρηξιγενή ζώνη, κατά το έτος 1231. 

4. Υπάρχουν πολλά μνημεία που οικοδομήθηκαν σε ποικίλο βάθος χρόνου πριν από το 

1231 και επισκευάσθηκαν, μετασκευάσθηκαν ή τοιχογραφήθηκαν κατά την επίμαχη 

περίοδο, ύστερα από ζημιές για τις οποίες μπορούμε πλέον να θεωρούμε ύποπτη και την εν 

λόγω σεισμική δράση. Είχαμε ήδη την αφορμή (Βλ. Περιλήψεις Ανακοινώσεων ΚΕ' 

Συμποσίου ΧΑΕ, Αθήνα 2005, σ. 132, 133), να ερμηνεύσουμε την εμφάνιση της 

σταυρεπίστεγης τυπολογίας στην Κάτω Παναγιά της Άρτας, ως αποτέλεσμα μετασκευών, 

κατόπιν σοβαρών ζημιών που προκλήθηκαν εξαιτίας πιθανής σεισμικής δράσης. Τώρα 

καθιστούμε την ερμηνευτική πρόταση πιο συγκεκριμένη. Το παράδειγμα αυτό εισάγει, 

όπως αναφέραμε τότε, ένα νέο άγνωστο παράγοντα στον προβληματισμό για την καταγωγή 

των σταυρεπίστεγων, αλλά και άλλων τύπων ναών. 



101 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΦΟ ΥΣΤΕΡΗΣ 

Η ΛΕΙΨΑΝΟΘΗΚΗ ΤΟΥ ΑΠΟΥ ΝΗΦΩΝΟΣ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ ΑΓ. ΟΡΟΥΣ 

Η ναόσχημη λειψανοθήκη του αγίου Νήφωνος ξεχωρίζει ανάμεσα στα αθωνικά κειμή­

λια αυτής της κατηγορίας λόγω του ιδιαίτερα μεγάλου της μεγέθους, αλλά και των ιδιαίτε­

ρων τεχνικών κατασκευής της. 

Ο άγιος Νήφων, Διονυσιάτης μοναχός, διετέλεσε αρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης και πα­

τριάρχης Κωνσταντινουπόλεως. Απεβίωσε στη μονή Διονυσίου το έτος 1508, όπου είχε 

επιστρέψει ως απλούς μοναχός, εργαζόμενος ως ημιονηγός, χωρίς να αναγνωρισθεί για ικα­

νό χρονικό διάστημα. Τιμήθηκε ως άγιος αμέσως μετά τον θάνατο του. Την κατασκευή της 

λειψανοθήκης, στην οποία τοποθετήθηκε το σύνολο των λειψάνων του εκτός από την κάρα, 

ανέλαβε ο βοεβόδας Νεαγκόε Μπασαράμπ, ο οποίος είχε πνευματικό δεσμό με τον άγιο. 

Το κιβώτιο παραπέμπει τυπολογικά σε επιμήκη πεντάτρουλο σταυροειδή εγγεγραμμένο 

ναό. Η κατασκευή του έγινε από έμπειρο εργαστήριο της βόρειας βαλκανικής, το οποίο 

εφάρμοσε συνδυαστικά διαφορετικές τεχνικές μεταλλοτεχνίας. Ο διάκοσμος του κιβωτίου 

οργανώνεται κατά ζώνες από τις οποίες ξεχωρίζουν δύο επάλληλες ζωφόροι με ένθετα ει­

κονίδια. Απεικονίζονται με την τεχνική του λακκωτού σμάλτου εξήντα οκτώ στηθαίες 

μορφές κατά ενότητες αγγέλων, προφητών και αγίων, με κεντρικό άξονα το θέμα της Με­

γάλης Δεήσεως. Τα περιγράμματα των μορφών προκύπτουν επιπεδόγλυφα, με εγχάρακτες 

λεπτομέρειες. Στη συνέχεια εφαρμόζονται σμάλτα σε δύο φάσεις: Στην πρώτη, το έγχρωμο 

υλικό γεμίζει τις κύριες εκβαθύνσεις και χαράξεις, ενώ ακολουθεί η εφαρμογή δεύτερου 

στρώματος λεπτών επιφανειακών σμάλτων με πρόβλεψη να μένουν ακάλυπτα μόνο τα 

πρόσωπα και τα χέρια, καθώς επίσης και τα γράμματα των συνοδευτικών επιγραφών. Σή­

μερα οι λεπτές αυτές επιστρώσεις, αλλά και μεγάλο μέρος των βασικών σμάλτων έχουν 

εκπέσει. Η ίδια τεχνική εφαρμόστηκε και στα είκοσι τέσσερα πλακίδια που συγκροτούσαν 

την αναθηματική επιγραφή, από τα οποία έχουν εκπέσει εννέα. Η επιγραφή μεταγράφεται 

ως εξής (τα γράμματα α-δ αντιστοιχούν στις πλευρές της λειψανοθήκης και οι παύλες στα 

όρια των πλακιδίων): 

α) +ΑΥΓΗ ΤΗΣΕΥΑΣΜΑ-ΚΑΙ ΑΓΙΑ ΑΑΡΝΑΞΑΣ ΕΣΤΗ-ΤΟΥΠΑΝΑΓΙΟΤΑΤΟΥ ΑΡ-

ΧΙΕ-ΠΙΣΚΟΠΟΥ ΚΟΣΤΑΝΤΙ-ΝΟΥΠΟΑΕΩΣ ΤΟΥ ΚΙ-Ρ ΝΗΦΩΝΟΣ NEΑΣ-ΡΟΜΗ(Σ) ΚΑΙ 

ΟΙΚΟΥΜΕ-ΝΗΚΟΥ ΠΑ ΤΡΙΑΡΧΟΥΗ 

β) ΚΟΝΩΜΗΘΗΔΕ ΚΑ(Ι)-ΕΤΕΛΗΩΘΗΕΝΧ(ΡΙΣΤ)Ω-ΤΟ Θ(Ε)Ω ΠΑΡΑ ΤΟΥΕΥΣΕΒ-

ΑΙΣΤΑΤΟΥΚΑ(1) ΦΙΑΟΧ(ΡΙΣΤ)ΩΥ 



102 

γ) οκτώ απωλεσθέντα πλακίδια 

δ) ΚΗΜΗΘΗ ΕΚΗ Ο ΠΑ-Ν(Α)ΠΩΤ(ΑΤΟΣ) ΤΗΜ(ΙΟΣ) ΠΑΤΗΡ Κ(ΑΙ) ΦΩΣΤΗΡ -ένα 

απωλεσθέν πλακίδιο- ΕΠΙ ΕΤΟΥΣ ,ΖΚΓ' [7023=1514/5] 

Όταν οι Millet-Pargoire-Pettit μετέγραψαν την επιγραφή στις αρχές του 20ου αιώνα, 

σώζονταν ένα επιπλέον πλακίδιο στην πλευρά γ, όπου αναγράφονταν η φράση "του τιμή-

ου προδρόμου", η οποία ασφαλώς αναφέρονταν στη μονή του Αγίου Διονυσίου. Στην 

ίδια μεταγραφή σύγχυση προκαλεί ένα παρατοποθετημένο πλακίδιο, το οποίο σήμερα βρί­

σκεται στη σωστή του θέση. 

Το όνομα του αφιερωτού διασώζεται στις πλούσιες γραπτές πηγές, που αναφέρονται 

στον άγιο και την λειψανοθήκη του. Ωστόσο ο κτήτωρ μαρτυρείται εικαστικώς σε εικόνα, 

σύγχρονη της κατασκευής του κιβωτίου, η οποία ήταν τοποθετημένη στο εσωτερικό του 

καλύμματος και παρουσιάζει τον Νεαγκόε σεβίζοντα προς τον τιμώμενο άγιο. Η εικόνα 

αυτή που φυλάσσεται στο εικονοφυλάκιο της μονής, δημοσιεύτηκε στον κατάλογο της 

έκθεσης Θησαυροί του Αγίου Όρους (αρ. 2.38: Ε. Ν. Τσιγαρίδας) και έχει αντικατασταθεί 

από αντίγραφο της των αρχών του 20ου αιώνα. 

] ΠΛακώια μίαμαΛτο [ Ί Χυτά ?>ιαιχητα (Ποιχα« 



103 

ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΑΤΖΗΛΑΖΑΡΟΥ 

Ο ΠΡΩΤΟΒΥΖΑΝΤΙΝΟΣ ΟΙΚΙΣΜΟΣ ΤΗΣ ΣΧΟΙΝΟΥΣΑΣ 

Η Σχοινούσα ανήκει στο σύμπλεγμα των Μικρών Κυκλάδων ανάμεσα στη 

Νάξο, την Ίο και την Αμοργό. Άγνωστη μέχρι πρότινος στο πανελλήνιο, γνωστή 

όμως από περιστασιακές αναφορές περιηγητών και αρχαιολόγων, που την 

επισκέφτηκαν στα νεότερα χρόνια, διεκδικεί βιβλιογραφικώς την ύπαρξη τριών 

παλαιοχριστιανικών βασιλικών στα 8 τετ. χλμ. της έκτασης της. 

Με αφορμή την κατασκευή του νέου λιμανιού της Σχοινούσας στον όρμο 

Λιβάδι, εντοπίστηκαν επιφανειακά τα λείψανα ενός εκτεταμένου οικισμού που 

άκμασε στο νησί κατά την Παλαιοχριστιανική περίοδο, σε πολύ ευνοϊκή θέση, 

στην περιοχή ανάμεσα στους όρμους Τσιγκούρι και Λιβάδι και στο ακρωτήρι 

Πορτοκάλι. Ακόμη διατηρούνται ορατά τα λείψανα θεμελίων και τοίχων κτιρίων 

του οικισμού, ο οποίος φαίνεται ότι εκτείνεται και κάτω από τη σημερινή 

επιφάνεια της θάλασσας. Η συνεξέταση των κεραμικών ευρημάτων προσφέρει 

πολλά στοιχεία σχετικά με την έκταση, τις εμπορικές σχέσεις και την χρονολόγηση 

του οικισμού. Η ανέλπιστη ανακάλυψη ενεπίγραφης στήλης Ελληνιστικών 

χρόνων, που είχε πιθανώς χρησιμοποιηθεί ως οικοδομικό υλικό, συνδράμει 

ουσιαστικά στις γνώσεις μας για την ιστορία του νησιού. 

Σε συνάρτηση με τον οικισμό θα εξεταστούν αρχιτεκτονικά μέλη 

παλαιοχριστιανικής περιόδου που έχουν βρεθεί στις θέσεις Σταυρός και στο 

Ακρωτήριο Άγιος Βασίλειος καθώς και άλλα που βρίσκονται στον προαύλιο χώρο 

του ναού της Παναγίας στον ομώνυμο οικισμό της Σχοινούσας. Θα συνεκτιμηθούν 

τέλος όλες οι γνωστές αναφορές ανασυνθέτοντας την εικόνα της ιστορικής 

διαδρομής του νησιού καθώς και την ιστορία ενός Πρωτοβυζαντινού οικισμού στις 

μέρες μας. 



104 

ΙΩΑΝΝΗΣ Π. ΧΟΥΛΙΑΡΑΣ 

ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΗΜΕΝΑ ΜΝΗΜΕΙΑ ΚΑΙ ΖΩΓΡΑΦΟΙ ΤΟΥ 1 5 Ο Υ ΚΑΙ 1 6 Ο Υ ΑΙΩΝΑ 

ΣΤΗΝ ΗΠΕΙΡΟ ΚΑΙ ΤΗ ΝΟΤΙΑ ΑΛΒΑΝΙΑ 

Τα μέχρι τώρα γνωστά τοιχογραφημένα μνημεία της Ηπείρου και της Νότιας Αλβανίας 

του 15ου αιώνα είναι έξι (6) και του 16ου σαρανταεπτά (47). Όσον αφορά τους ζωγράφους 

από το 15° αιώνα δεν σώζεται στις επιγραφές κανένα όνομα, αλλά από το 16° γνωρίζουμε 

τα ονόματα δώδεκα (12). 

Διαπιστώνουμε ότι κατά το 15° αιώνα η παραγωγή είναι πενιχρή και από τους έξι ναούς 

που εντοπίσαμε με στρώματα τοιχογραφιών αυτής της περιόδου οι μισοί ανάγονται στη 

βυζαντινή περίοδο, πιθανώς προ του 1430 και οι άλλοι μισοί στα τέλη του 15ου αιώνα. Το 

πρώτο συμπέρασμα που μπορούμε να εξάγουμε από τη συνοπτική αυτή καταγραφή είναι η 

ανυπαρξία τοιχογραφημένων μνημείων στην Ήπειρο αμέσως μετά την κατάκτηση της από 

τους τούρκους το 1430. Το διάστημα αυτό εκτείνεται πιθανώς μέχρι και τις τελευταίες 

δεκαετίες του 15ου αιώνα και φθάνει ή ξεπερνά τα 40 χρόνια, δεδομένου ότι ο ναός της 

Κοίμησης της Θεοτόκου στην Κάτω Μερόπη Πωγωνίου διακοσμήθηκε μετά το 1470 και οι 

άλλοι δύο ναοί το νωρίτερο στα τέλη του 15ου αιώνα. Από την περίοδο αυτή δεν σώζεται 

κανένα όνομα ζωγράφου, αλλά αποδίδονται στον Ξένο Διγενή από το Μουχλί Αρκαδίας οι 

τοιχογραφίες του ναού της Κοίμησης της Θεοτόκου στην Κάτω Μερόπη Πωγωνίου. 

Διαφορετική εικόνα παρουσιάζει η ζωγραφική στην Ήπειρο και τη Νότια Αλβανία το 

16° αιώνα. Τα τοιχογραφημένα μνημεία ωστόσο που μπορούν να τοποθετηθούν με 

βεβαιότητα στο πρώτο μισό του αιώνα δεν ξεπερνούν τα δεκαπέντε δείχνοντας τη 

σταδιακή, αλλά διστακτική ανάκαμψη του χριστιανικού στοιχείου. 

Στο δεύτερο μισό του αιώνα ο αριθμός των διακοσμημένων μνημείων διπλασιάζεται σε 

σχέση με το πρώτο μισό. Η αύξηση αυτή σχετίζεται πιθανώς με την αποκρυσταλλωμένη 

σχέση κατακτητών και κατακτημένων, την ανάπτυξη του εμπορίου χάρις στα προνόμια και 

την τελική διαμόρφωση των οικιστικών συνόλων στην Ήπειρο. Από τις πιο παραγωγικές 

δεκαετίες του 16ου αιώνα είναι η έβδομη και η δέκατη. Δεν είναι τυχαία αυτή η ανάπτυξη 

δεδομένου ότι από τα μέσα του αιώνα η δράση των ζωγράφων της σχολής της ΒΔ. Ελλάδας 

ή των Θηβών εξαπλώνεται και βρίσκει πρόσφορο έδαφος στο κοινωνικό γίγνεσθαι της 

Ηπείρου. Σημαντική είναι η προσθήκη ενός ακόμη ονόματος εκπροσώπου αυτής της 

σχολής, του Ιωάννη, ο οποίος ζωγραφίζει τον Άγιο Νικόλαο στα Καλύβια Ελαφοτόπου. 



105 

Καθοριστική είναι η παρουσία του ζωγράφου Ονούφριου και του γιου του Νικολάου, οι 

οποίοι από τα μέσα μέχρι και τα τέλη του 16ου αιώνα διακοσμούν ή τους αποδίδεται η 

διακόσμηση τουλάχιστον δέκα ναών. 

Αξίζει να επισημάνουμε δύο ζωγραφικές τάσεις, οι οποίες πιθανώς να ανταποκρίνονται 

και σε ισάριθμες ομάδες ζωγράφων, που εμφανίζονται στο δεύτερο μισό του αιώνα και 

παρουσιάζουν ιδιαίτερα χαρακτηριστικά, δημιουργώντας σύνολα διαφορετικά από την 

παράδοση της σχολής της ΒΔ. Ελλάδας. Στην πρώτη ομάδα εντάσσονται οι μονές Αγίου 

Νικολάου Καρίτσας, Καλογραιών Ζίτσας και Κοίμησης Θεοτόκου στη Γρανίτσα. Στη 

δεύτερη ανταποκρίνεται η τέχνη τριών μονών της Νότιας Αλβανίας, των μονών Ντρυάνου 

Δρόπολης, Προφήτη Ηλία στους Γεωργουτσάτες και Γενεσίου της Θεοτόκου στη 

Δούβιανη Δρόπολης. Μεταξύ των δύο αυτών τάσεων υπάρχει επικοινωνία, τόσο ως προς 

την αναζήτηση διαφορετικών προτύπων από αυτά της σχολής της ΒΔ. Ελλάδας, όσο και ως 

προς την ένταξη στη θεματολογία τους στοιχείων της κρητικής και της δυτικής τέχνης, 

παράλληλα με αυτά που αφομοιώνουν οι εκπρόσωποι της τοπικής σχολής. Από τα ονόματα 

των ζωγράφων αυτών των συνεργείων είναι γνωστό μόνο αυτού που ζωγραφίζει τον 

κυρίως ναό της μονής Προφήτη Ηλία στους Γεωργουτσάτες, του Νικηφόρου. 

Πρέπει να παρατηρήσουμε την ιδιαίτερη σχέση που συνδέει κάποια μνημεία του 

πρώτου μισού του 16ου αιώνα με την τέχνη του λεγόμενου «Καστοριανού εργαστηρίου». 

Μέχρι τώρα δεν έχει εντοπιστεί κανένα σύνολο αυτού του εργαστηρίου στην Ήπειρο, ο 

απόηχος ωστόσο της τέχνης του είναι ορατός στις τοιχογραφίες του 1521 στη μονή 

Μολυβδοσκέπαστης. 

Το α' μισό του 16ου αιώνα δύο τουλάχιστον ναοί διακοσμούνται από τον αλβανικής 

καταγωγής ζωγράφο Ilia Llongoviti, που εκφράζει τη λαϊκή αντίληψη στην τέχνη της 

Νότιας Αλβανίας. Μεμονωμένοι ζωγράφοι εμφανίζονται κατά την ίδια περίοδο στην 

Ήπειρο με γνωστότερο τον Ευστάθιο Ιακώβου, πρωτονοτάριο Άρτας, ο οποίος υπογράφει 

τις τοιχογραφίες του 1536/37 στη μονή Μολυβδοσκέπαστης. Το όνομα ενός ακόμη 

ζωγράφου, του μοναχού Ανανία μας είναι γνωστό στην Παρηγορίτισσα Άρτας (1558). Στο 

τέλος του αιώνα εντοπίζουμε και το πρώτο στην Ήπειρο έργο των λινοτοπιτών ζωγράφων 

Νικολάου και Μιχαήλ στη μονή Μακρυαλέξη, ενώ στη Νότια Αλβανία εμφανίζεται ένας 

ακόμη ζωγράφος, με το όνομα Ιωάννης, ο οποίος εργάζεται μαζί με το γιο του Ονούφριου 

Νικόλαο στο ναό του Αγίου Νικολάου στο Kurjan. 





ΟΜΙΛΗΤΕΣ ΤΟΥ 28ου ΣΥΜΠΟΣΙΟΥ 

1. Πασχάλης Ανδρούδης 

Φιλικής Εταιρείας 47, 546 21 Θεσσαλονίκη 

2. Γεώργιος Αντωνίου 

Δεινοκράτους 73,115 21 Αθήνα 

3. Σταύρος Αρβανιτόπουλος 

Αραπάκη 85,176 75 Καλλιθέα 

4. Γεώργιος Βελένης 

Θεμιστοκλή Σοφούλη 7, 546 46 Θεσσαλονίκη 

5. Σωτήρης Βογιατζής 

Λεμεσού 29,156 69 Παπάγου 

6. Όλγα Γκράτζιου 

Λομβαρδού 15,114 75 Αθήνα 

7. Νικόλαος Γραικός 

Αμύντα 20, 601 00 Κατερίνη 

8. Σταύρος Γουλούλης 

Μίνωος 13,413 36 Λάρισα 

9. Γεώργιος Δεληγιαννάκης 

Βούλγαρη 69, 185 34 Πειραιάς 

10. Μανόλης Δρακάκης - Κλεάνθης Σιδηρόπουλος 

Μ. Καρδιωτίσσης 30, 712 01 Ηράκλειο - Απολλοδώρου 9, 714 09 Ηράκλειο 

11. Σοφία Ζυρμπά-Γιώργος Κακαβάς 

24η ΕΒΑ, Όθωνος 45, 351 00 Λαμία 

12. Μαρία Καζαμία -Τσέρνου 

Νέστωρος Τύπα 5, 546 46 Θεσσαλονίκη 

13. Μαρία Καζανάκη-Λάππα 

Πανσελήνου 20, 11141 Αθήνα 

14. Τριανταφυλλιά Κανάρη 

Ζήνωνος 24, 152 34 Χαλάνδρι 



108 

15. Αλεξάνδρα Καραγιάννη 

Σαρανταπόρου 3, 546 40 Ευζώνων Θεσσαλονίκης 

16. Φλώρα Καραγιάννη 

Χατζηλαζάρου 35, 546 44 Θεσσαλονίκη 

17. Όλγα Καραγιώργου 

Ψηλορείτου 64,173 42 Αθήνα 

18. Αργυρώ Καραμπερίδη 

Βυζαντινό Μουσείο, Κάστρο Ιωαννίνων, 451 10 Ιωάννινα 

19. Ιωάννης Καρατζόγλου 

Αγίων Πάντων 29,176 72 Καλλιθέα 

20. Άννα-Μαρία Κάσδαγλη - Ιωάννα Μπίθα 

4η ΕΒΑ, Οδός Ιπποτών, 851 00 Ρόδος - Χελμού 6,113 63 Αθήνα 

21. Κωνσταντίνος Κατσίκης 

Μεσολογγίου 43, 566 25 Συκιές Θεσσαλονίκης 

22. Χαρίκλεια Κοιλάκου 

1η ΕΒΑ, Πανός 16,105 55 Αθήνα 

23. Πέτρος Κουφόπουλος - Μαρίνα Μυριανθέως-Κουφοπούλου 

Σισμανογλείου 11,152 35 Βριλήσσια 

24. Θανάσης Μαϊλης 

24η ΕΒΑ, Όθωνος 45, 351 00 Λαμία 

25. Σταύρος Μαμαλούκος - Χριστίνα Πινάτση 

Έκτορος 9,152 35 Βριλήσσια 

26. Αλέξανδρος Μέξης - Δαμιανός Κομμάτας 

9η ΕΒΑ, 540 09 Ροτόντα Θεσσαλονίκης 

27. Νικόλαος Μερτζιμέκης 

Πλ. Ιπποδρομίου 7, 546 21 Θεσσαλονίκη 

28. Καλυψώ Μιλάνου - Λένα Βρανοπούλου - Χρύσα Βουρνοπούλου -

Αλεξάνδρα Ελένη Καλλιγά 

Εργαστήριο Συντήρησης Εικόνων, Ησιόδου 6,106 74 

29. ΑθήναΧρυσή Μπούρμπου 

Ρεθύμνου 26, 731 34 Χανιά 



109 

30. Γιώργος Μπροκαλάκης 

Λ. Ικάρου 57, 713 07 Πόρος, Ηράκλειο Κρήτης 

31. Θέτις Ξανθάκη 

Σικελιανού 41,163 45, Αθήνα 

32. Ιωακείμ Αθ. Παπάγγελος 

Νικηφόρου Φωκά 29, 546 21 Θεσσαλονίκη 

33. Τίτος Παπαμαστοράκης 

Πρατίνου 8,116 34 Αθήνα 

34. Σωτήριος Παράσχου - Μιχαήλ Παπαβαρνάβας 

Ιοφώντος 2,116 34 Παγκράτι 

35. Μαγδαληνή Παρχαρίδου- Αναγνώστου 

12η ΕΒΑ, Κύπρου 14,651 15 Καβάλα 

36. Αφροδίτη Πασαλή 

Μεγ. Αλεξάνδρου 7,412 22 Λάρισα 

37. Χαράλαμπος Πέννας - Κλήμης Ασλανίδης 

Περγάμου 25,171 21 Αθήνα - Δεινοκράτους 77,115 21 Αθήνα 

38. Αθανασία Ράλλη 

Καρακανδα 77, 272 00 Αμαλιάδα 

39. Ξανθή Σαββοπούλου-Κατσίκη 

Διονυσίου 12, Άνω Πόλη, 546 34 Θεσσαλονίκη 

40. Σταυρούλα Σδρόλια 

7η ΕΒΑ, Άνθιμου Γαζή 46 412 22 Λάρισα 

41. Μαρία Σιγάλα 

Κυκλάδων 118, 153 43 Αγία Παρασκευή 

42. Αγγελική Στρατή - Βαγγέλης Μαλαδάκης 

16η ΕΒΑ, Βυζαντινό Μουσείο Καστοριάς, Πλατεία Δεξαμενής, 521 00 Καστοριά 

43. Ιωάννης Εμμ. Ταβλάκης - Δημήτριος Α. Λιάκος 

10η ΕΒΑ, Πλ., Ιπποδρομίου 7, 546 21 Θεσσαλονίκη 

44. Νικόλαος Τουτός 

Σόλωνος 60, 546 44 Θεσσαλονίκη 



110 

45. Δημήτριος Τριανταφυλλόπουλος 

Αδρία 19Α, Λυκαβηττός, 1070 Λευκωσία, Κύπρος 

46. Παρασκευή Τριτσαρόλη 

Αμερικανική Σχολή Κλασσικών Σπουδών, Σουηδίας 54,106 76 Αθήνα 

47. Χριστίνα Τσιγωνάκη, Νίκος Ρουμελιώτης, Νικολία Σπανού, Μαριλενα 

Κοκκινάκη 

Θησέως 5-7,175 62 Π. Φάληρο 

48. Αγαθονίκη Τσιλιπάκου 

11η ΕΒΑ, Α. Καμάρα 3, 591 00 Βέροια 

49. Παντελής Φούντας 

Βιάνδρου 9, 543 51 Θεσσαλονίκη 

50. Γεώργιος Φουστέρης 

Ιωαννίνων 62, 546 39 Θεσσαλονίκη 

51. Δημήτρης Χατζηλαζάρου 

2η ΕΒΑ, Κλεψύδρας 2, 105 55 Αθήνα 

52. Ιωάννης Χουλιάρας 

Μεγ. Αλεξάνδρου 2,453 33 Ιωάννινα 



Οι περιλήψεις είναι φωτοτυπικές 

αναπαραγωγές των πρωτοτύπων κειμένων 

που κατέθεσαν οι συγγραφείς. Ως εκ τούτου 

δεν έχουν υποστεί γλωσσική 

επεξεργασία 







Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

